opusdei.org

Lliures per a
construir el futur

Ser lliures no és nomeés un dret:
comporta una responsabilitat,
que ha de portar els cristians a
implicar-se en les questions de
la societat, tot contribuint amb
solucions plurals als problemes
de cada éepoca.

22/05/2007

Publiquem un article sobre la
llibertat i la responsabilitat social del
cristia.



Us vull rebels, lliures de tot lligam,
perqué us vull amb mi —€és Crist qui
ens hi voll- fills de Déu (1). Sant
Josepmaria Escriva es va proposar
incansablement d’estimular totes les
persones que tractava a tenir la
valentia de ser lliures, amb el riscila
responsabilitat que aixo comporta, i
a defensar o a prendre’s aquesta
llibertat, que en definitiva ha estat
guanyada per Crist per a tots els
homes, sense esperar que els sigui
concedida per altres, especialment
en 'ambit politic pel poder constituit.

Aquesta és una de les claus per a
entendre la grandesa de la vida
quotidiana; en ella cada home i cada
dona ha de créixer dia a dia en allo
que és el nucli de la seva dignitat: la
llibertat personal dels fills de Déu.

Durant la seva vida, sant Josepmaria
Escriva va poder observar amb dolor
diversos fenomens culturals i socials
que han causat una forta



despersonalitzacio: massificacio,
diversos tipus d’alienacions,
totalitarismes i dictadures,
deformacions degudes al
clericalisme... Davant aquests atacs a
la persona i a la seva llibertat, sant
Josepmaria va reaccionar amb
sensibilitat cristiana, sortint en
defensa de la dignitat de cada ésser
huma.

Un exemple de la seva valentia a
defensar la llibertat de tots els homes
i dones és l’article «Las riquezas de la
fe», aparegut en un diari de Madrid
el 1969.

A ell -com a nosaltres—, li va tocar
viure en una situacio cultural
paradoxal, on una forta percepcio de
la llibertat s’unia a la consciencia que
aquesta es malmetia, ben sovint, de
diverses maneres. Entre aquestes es
troba la visio parcial de la llibertat
com a pura capacitat d’eleccio,



deslligada de la perfeccio que la
persona esta cridada a conquerir.

S’observa també en molts dels
nostres contemporanis una abdicacio
de la llibertat personal en la tasca de
construir la societat; és un tipus de
despersonalitzacio que porta a
renunciar a I’exercici de la llibertat,
cedint-la gairebé inconscientment a
altres instancies.

Ben sovint I'Estat assumeix la tasca
de proveir totes les necessitats dels
ciutadans, adormint la seva llibertat
responsable. Molts homes —amb una
amplia gamma de possibles eleccions
en temes menors— son escassament
lliures, en el sentit que sembla com si
haguessin renunciat a pensar sobre
les decisions fonamentals que
configuren els distints estils de vida;
0 perque el seu dret a una
informacio adequada és conculcat
amb diversos mecanismes que
passen ocults.



Davant la poténcia de certes
estructures de poder, de mercat, de
comunicacio, les persones es veuen
reduides a ’anonimat,
inconscientment recloses a ’ambit
privat, i perden la seva condicio de
subjectes actius en la construcciod de
la societat, en el mon del treball, en
el progrés huma.

Amb els seus ensenyaments, sant
Josepmaria ajuda a defensar-se
d’aquesta possible abdicacio6 de la
llibertat i de la responsabilitat, anar
més enlla d’'una vida tancada només
en el treball i la familia.

La llibertat, segons el fundador de
I'Opus Dej, és, en el seu sentit
principal 1 radical, llibertat davant
Déu i per a Déu, i per tant
estretament lligada a la seva accio
creadora, que ha de desenvolupar-se
i créixer per ma de ’home, fet a
imatge i semblanca seva. A la
llibertat s’uneix la responsabilitat. En



canvi, en ’'anonimat propi de la
massificacio es perd la
responsabilitat personal. Queden
només individus, desposseits del seu
fonamental caracter de persones.

Sant Josepmaria s’esforgava per
extreure les persones de la massa
anonima, composta d’individus en
estat de soledat i privats d’una
relacié autenticament humana amb
Déu i amb els altres.

Com a mestre de vida cristiana, sant
Josepmaria Escriva volia formar
persones lliures, fills de Déu que
lluitessin per estar amb Crist a la
Creu, que procuressin respondre a la
donacid lliure i ’anorreament de Déu
amb la donacio lliure de si mateixos.
Quan la llibertat i la responsabilitat
coincideixen, s’estimulen mutuament
en el creixement personal. La falta
d’una de les dues és una pérdua
antropologica.



Per aixo, en parlar de llibertat
personal, sant Josepmaria Escriva
impulsava, com a manifestacio de
llibertat responsable, que els
cristians prenguessin part activa al
costat dels altres ciutadans en els
més variats tipus d’associacions,
sindicats, partits politics... procurant
intervenir en les decisions humanes
de qué depenen el present i el futur
de la societat.

Aixi ho va expressar moltes vegades:
Amb llibertat, i d’acord amb les teves
aficions o qualitats, pren part activa i
eficag en les rectes associacions
oficials o privades del teu pais, amb
una participacio plena de sentit
cristia: aquelles organitzacions no son
mai indiferents per al bé temporal i
etern dels homes (2).

Els grans reptes de la historia han de
trobar als cristians preparats, amb el
sentit de responsabilitat dels qui se
saben identificats amb Crist a la



Creu, que salva i allibera de les
esclavituds. EIs fills de Déu, ciutadans
de la mateixa categoria que els altres,
hem de participar “sense por” en totes
les activitats i organitzacions
honestes dels homes, a fi que Crist hi
sigui present. Nostre Senyor ens
demanara compte estricte si, per
deixadesa o comoditat, cadascu de
nosaltres, lliurement, no procura
intervenir en les obres i en les
decisions humanes, de les quals
depenen el present i el futur de la
societat (3).

Entre les aplicacions de la seva
comprensio de la llibertat a
Pexistencia humana i cristiana, es
troba una heroica defensa del legitim
camp d’allo que és opinable en el
terreny professional, en el mon de les
idees politiques, socials,
economiques, culturals, teologiques,
filosofiques o artistiques.



Sant Josepmaria Escriva sempre va
remarcar l’existéncia d’un legitim i
sa pluralisme, caracteristic de la
mentalitat laical; és a dir, de la
manera caracteristica de pensar que
té en la llibertat un dels seus
elements fonamentals; i va
contraposar aquesta concepcio de la
llibertat al clericalisme i al laicisme
secularitzador, que no respecten ni la
justa autonomia de les realitats
temporals, ni la natura i les lleis
posades per Déu en les seves
criatures. Quan s’entén a fons el valor
de la llibertat, quan s’ama
apassionadament aquest do divi de
Panima, s’ama el pluralisme que la
llibertat duu en si mateixa (4).

En aquest terreny sant Josepmaria va
haver de navegar contra corrent,
desenvolupant potencialitats de la
llibertat i arrelant-les en el seu
fonament teologic; i defensant amb
vigor la llibertat com una



caracteristica essencial de la
secularitat dels fidels laics.

Aix0 no implica afirmar que el
clergat o els religiosos no tenen
llibertat. Es tracta més aviat de
subratllar que l’activitat dels laics
cristians en el mon, com a cristians,
ha d’estar assenyalada per la
llibertat, i que es tracta com és logic
de la llibertat cristiana, guiada per
les veritats de la fe i principalment
per la Veritat que és Crist.

Una formula de sant Josepmaria
Escriva expressa amb eficacia
aquesta idea: no hi ha dogmes en les
coses temporals (5). Amb aix0 no
pretenia sostenir una mena de
«liberalisme cristia», en el sentit de
separar les activitats seculars —
politica, ciéncies, arts...— de la fe, que
quedaria relegada a la vida de pietat
i a la teologia. Res no seria més
contrari al seu pensament.



Amb gran forca va sostenir sempre,
com una part del seu missatge sobre
la santificacid de la feina i de les
estructures seculars, que la fe
cristiana ha d’il-luminar tots els
problemes temporals i que el cristia
no pot deixar de ser-ho quan és
parlamentari, metge, arquitecte o
mestressa, ja que ha de santificar la
familia, el treball i el mon, per
portar-los a Crist (aqui entra en joc el
seu concepte fonamental d’unitat de
vida). Pero aixo ha de fer-ho no d’una
manera fonamentalista, sino en
llibertat, sense que les solucions i
opcions personals —il-luminades per
la fe-, per molt nobles i encertades
que siguin, vinculin d’alguna manera
o comprometin 1'Església.

Es sabut com sant Josepmaria va
defensar la llibertat dels fidels de
1'Opus Dei; ben sovint comentava
que, a la Prelatura, es poden tenir tot
tipus de posicions politiques que no
siguin contraries a la fe catolica; més



encara, afirmava que aquest
pluralisme és una manifestacio de bon
esperit (6).

Es a dir, li semblava un Optim senyal
que hi hagués diversitat de visions
politiques entre les persones de
1'Opus Dei, i amb forca afirmava que
no hi cabien membres que
volguessin imposar dogmes en les
coses temporals.

Pretendre vincular la fe cristiana a
una solucio concreta en el camp
temporal, encara que sigui molt bona
i benintencionada, seria una forma
de clericalisme. Un clericalisme que
titllava, amb forga, de tirania,perque
anul-lava la llibertat personal dels
altres; una actitud incompatible amb
la secularitat cristiana, inseparable
de la llibertat.

El seu amor a la llibertat el va portar
a prodigar-se a impartir una
formacio molt acurada -també en el
pla teologic— amb la que cada fidel



pogués després moure’s amb llibertat
en la santificacio de la feina i en
l’activitat apostolica, sense esperar
consignes. I en aquest punt, com en
molts altres, sense pretensions
d’originalitat, va ser innovador.

No va d’acord amb la dignitat dels
homes intentar fixar unes veritats
absolutes, en qiiestions on per for¢ca
cadascu ha de contemplar les coses
des del seu punt de vista, segons els
seus interessos particulars, les seves
preferéncies culturals i la seva propia
experiencia peculiar (7). Aquesta
circumstancia de vegades és vista —
adequadament- com una
manifestacio de la limitacio humana.
Pero noti's com aqui s’evidencia més
aviat un element de la dignitat
humana. Sant Josepmaria Escriva
posa ara I’accent de la dignitat de les
persones en la riquesa cognoscitiva
implicada en les perspectives del
pensamentdels altres: d’aqui que la
pretensio de fixar «veritats



absolutes» en aquestes qliestions
suposi un empobriment, una
desconfianca en les aportacions
alienes a la veritat que contraria la
dignitat humana.

Per aixo0 arriba a afirmar que de
vegades moltes solucions poden ser
valides i fins i tot harmonitzables.
Sant Josepmaria deia que tenim
obligacio, cadascu, de tenir el nostre
pensament en les coses temporals, 1
que aquest no ha de ser igual. Perque
molts parers diversos poden ser
solucions bones, 1 nobles, i
sacrificades, i mereixen respecte
totes.

Aixi, arriba a afirmar que no sols és
possible que la persona s’equivoqui,
sind que -tenint rad— és possible que
la tinguin també els altres. Un
objecte que a un li sembla concau,
semblara convex als que estiguin
situats en una perspectiva distinta.



Es bo recordar que sant Josepmaria
contempla la llibertat en el seu sentit
més profund sota la llum amb qué
I'Esperit Sant li ha fet sentir i
d’alguna manera comprendre la
filiacio divina. Ser fills de Déu
significa ser persones lliures.

La llibertat dels fills de Déu és fruit
de la kénosis —de I’'anorreament- del
Verb. Es a la Creu on Crist exercita de
manera sublim i amb llibertat plena
el seu amor infinit a la voluntat del
Pare i a I’alliberament de tots els
homes mitjancant la seva Passio i
Mort, i on aconseguira la victoria de
la Resurreccio. El corrent trinitari
d’amor arriba al simmum a la
Passio, i és d’aquest amor d’on beu el
cristia, i amb el que s’ha
d’identificar.

Quan arriba ’hora marcada per Déu
per a salvar la humanitat de
Pesclavitud del pecat, contemplem
Jesucrist a Getsemant, patint



dolorosament fins a vessar una suor
de sang (Cfr. Lc22, 44), que accepta
espontaniament, rendint-s’hi, el
sacrifici que el Pare li reclama (8).

Aquesta acceptaci6 espontania i
rendida és exercici altissim de la
llibertat i del senyoriu de voler servir
tota la humanitat. Aixi ens ha
conquerit Crist la llibertat.

1. Amics de Déu, n. 38.
2. Forja, n. 717.

3. Forja, n. 715.

4. Converses, n. 98.

5. Article “Las riquezas de la fe”,
publicat a ABC, Madrid, 2-XI-1969.

6. Converses, n. 98.

7. Article “Las riquezas de la fe”,
publicat a ABC, Madrid, 2-XI-1969.



8. Amics de Déu, n. 25.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-
construir-el-futur/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/
https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/
https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/

	Lliures per a construir el futur

