
opusdei.org

Lliures per a
construir el futur

Ser lliures no és només un dret:
comporta una responsabilitat,
que ha de portar els cristians a
implicar-se en les qüestions de
la societat, tot contribuint amb
solucions plurals als problemes
de cada època.

22/05/2007

Publiquem un article sobre la
llibertat i la responsabilitat social del
cristià.



Us vull rebels, lliures de tot lligam,
perquè us vull amb mi –és Crist qui
ens hi vol!– fills de Déu (1). Sant
Josepmaria Escrivà es va proposar
incansablement d’estimular totes les
persones que tractava a tenir la
valentia de ser lliures, amb el risc i la
responsabilitat que això comporta, i
a defensar o a prendre’s aquesta
llibertat, que en definitiva ha estat
guanyada per Crist per a tots els
homes, sense esperar que els sigui
concedida per altres, especialment
en l’àmbit polític pel poder constituït.

Aquesta és una de les claus per a
entendre la grandesa de la vida
quotidiana; en ella cada home i cada
dona ha de créixer dia a dia en allò
que és el nucli de la seva dignitat: la
llibertat personal dels fills de Déu.

Durant la seva vida, sant Josepmaria
Escrivà va poder observar amb dolor
diversos fenòmens culturals i socials
que han causat una forta



despersonalització: massificació,
diversos tipus d’alienacions,
totalitarismes i dictadures,
deformacions degudes al
clericalisme... Davant aquests atacs a
la persona i a la seva llibertat, sant
Josepmaria va reaccionar amb
sensibilitat cristiana, sortint en
defensa de la dignitat de cada ésser
humà.

Un exemple de la seva valentia a
defensar la llibertat de tots els homes
i dones és l’article «Las riquezas de la
fe», aparegut en un diari de Madrid
el 1969.

A ell –com a nosaltres–, li va tocar
viure en una situació cultural
paradoxal, on una forta percepció de
la llibertat s’unia a la consciència que
aquesta es malmetia, ben sovint, de
diverses maneres. Entre aquestes es
troba la visió parcial de la llibertat
com a pura capacitat d’elecció,



deslligada de la perfecció que la
persona està cridada a conquerir.

S’observa també en molts dels
nostres contemporanis una abdicació
de la llibertat personal en la tasca de
construir la societat; és un tipus de
despersonalització que porta a
renunciar a l’exercici de la llibertat,
cedint-la gairebé inconscientment a
altres instàncies.

Ben sovint l'Estat assumeix la tasca
de proveir totes les necessitats dels
ciutadans, adormint la seva llibertat
responsable. Molts homes –amb una
àmplia gamma de possibles eleccions
en temes menors– són escassament
lliures, en el sentit que sembla com si
haguessin renunciat a pensar sobre
les decisions fonamentals que
configuren els distints estils de vida;
o perquè el seu dret a una
informació adequada és conculcat
amb diversos mecanismes que
passen ocults.



Davant la potència de certes
estructures de poder, de mercat, de
comunicació, les persones es veuen
reduïdes a l’anonimat,
inconscientment recloses a l’àmbit
privat, i perden la seva condició de
subjectes actius en la construcció de
la societat, en el món del treball, en
el progrés humà.

Amb els seus ensenyaments, sant
Josepmaria ajuda a defensar-se
d’aquesta possible abdicació de la
llibertat i de la responsabilitat, anar
més enllà d’una vida tancada només
en el treball i la família.

La llibertat, segons el fundador de
l'Opus Dei, és, en el seu sentit
principal i radical, llibertat davant
Déu i per a Déu, i per tant
estretament lligada a la seva acció
creadora, que ha de desenvolupar-se
i créixer per mà de l’home, fet a
imatge i semblança seva. A la
llibertat s’uneix la responsabilitat. En



canvi, en l’anonimat propi de la
massificació es perd la
responsabilitat personal. Queden
només individus, desposseïts del seu
fonamental caràcter de persones.

Sant Josepmaria s’esforçava per
extreure les persones de la massa
anònima, composta d’individus en
estat de soledat i privats d’una
relació autènticament humana amb
Déu i amb els altres.

Com a mestre de vida cristiana, sant
Josepmaria Escrivà volia formar
persones lliures, fills de Déu que
lluitessin per estar amb Crist a la
Creu, que procuressin respondre a la
donació lliure i l’anorreament de Déu
amb la donació lliure de si mateixos.
Quan la llibertat i la responsabilitat
coincideixen, s’estimulen mútuament
en el creixement personal. La falta
d’una de les dues és una pèrdua
antropològica.



Per això, en parlar de llibertat
personal, sant Josepmaria Escrivà
impulsava, com a manifestació de
llibertat responsable, que els
cristians prenguessin part activa al
costat dels altres ciutadans en els
més variats tipus d’associacions,
sindicats, partits polítics… procurant
intervenir en les decisions humanes
de què depenen el present i el futur
de la societat.

Així ho va expressar moltes vegades: 
Amb llibertat, i d’acord amb les teves
aficions o qualitats, pren part activa i
eficaç en les rectes associacions
oficials o privades del teu país, amb
una participació plena de sentit
cristià: aquelles organitzacions no són
mai indiferents per al bé temporal i
etern dels homes (2).

Els grans reptes de la història han de
trobar als cristians preparats, amb el
sentit de responsabilitat dels qui se
saben identificats amb Crist a la



Creu, que salva i allibera de les
esclavituds. Els fills de Déu, ciutadans
de la mateixa categoria que els altres,
hem de participar “sense por” en totes
les activitats i organitzacions
honestes dels homes, a fi que Crist hi
sigui present. Nostre Senyor ens
demanarà compte estricte si, per
deixadesa o comoditat, cadascú de
nosaltres, lliurement, no procura
intervenir en les obres i en les
decisions humanes, de les quals
depenen el present i el futur de la
societat (3).

Entre les aplicacions de la seva
comprensió de la llibertat a
l’existència humana i cristiana, es
troba una heroica defensa del legítim
camp d’allò que és opinable en el
terreny professional, en el món de les
idees polítiques, socials,
econòmiques, culturals, teològiques,
filosòfiques o artístiques.



Sant Josepmaria Escrivà sempre va
remarcar l’existència d’un legítim i
sa pluralisme, característic de la
mentalitat laïcal; és a dir, de la
manera característica de pensar que
té en la llibertat un dels seus
elements fonamentals; i va
contraposar aquesta concepció de la
llibertat al clericalisme i al laïcisme
secularitzador, que no respecten ni la
justa autonomia de les realitats
temporals, ni la natura i les lleis
posades per Déu en les seves
criatures. Quan s’entén a fons el valor
de la llibertat, quan s’ama
apassionadament aquest do diví de
l’ànima, s’ama el pluralisme que la
llibertat duu en si mateixa (4).

En aquest terreny sant Josepmaria va
haver de navegar contra corrent,
desenvolupant potencialitats de la
llibertat i arrelant-les en el seu
fonament teològic; i defensant amb
vigor la llibertat com una



característica essencial de la
secularitat dels fidels laics.

Això no implica afirmar que el
clergat o els religiosos no tenen
llibertat. Es tracta més aviat de
subratllar que l’activitat dels laics
cristians en el món, com a cristians,
ha d’estar assenyalada per la
llibertat, i que es tracta com és lògic
de la llibertat cristiana, guiada per
les veritats de la fe i principalment
per la Veritat que és Crist.

Una fórmula de sant Josepmaria
Escrivà expressa amb eficàcia
aquesta idea: no hi ha dogmes en les
coses temporals (5). Amb això no
pretenia sostenir una mena de
«liberalisme cristià», en el sentit de
separar les activitats seculars –
política, ciències, arts...– de la fe, que
quedaria relegada a la vida de pietat
i a la teologia. Res no seria més
contrari al seu pensament.



Amb gran força va sostenir sempre,
com una part del seu missatge sobre
la santificació de la feina i de les
estructures seculars, que la fe
cristiana ha d’il·luminar tots els
problemes temporals i que el cristià
no pot deixar de ser-ho quan és
parlamentari, metge, arquitecte o
mestressa, ja que ha de santificar la
família, el treball i el món, per
portar-los a Crist (aquí entra en joc el
seu concepte fonamental d’unitat de
vida). Però això ha de fer-ho no d’una
manera fonamentalista, sinó en
llibertat, sense que les solucions i
opcions personals –il·luminades per
la fe-, per molt nobles i encertades
que siguin, vinculin d’alguna manera
o comprometin l'Església.

És sabut com sant Josepmaria va
defensar la llibertat dels fidels de
l'Opus Dei; ben sovint comentava
que, a la Prelatura, es poden tenir tot
tipus de posicions polítiques que no
siguin contràries a la fe catòlica; més



encara, afirmava que aquest
pluralisme és una manifestació de bon
esperit (6).

És a dir, li semblava un òptim senyal
que hi hagués diversitat de visions
polítiques entre les persones de
l'Opus Dei, i amb força afirmava que
no hi cabien membres que
volguessin imposar dogmes en les
coses temporals.

Pretendre vincular la fe cristiana a
una solució concreta en el camp
temporal, encara que sigui molt bona
i benintencionada, seria una forma
de clericalisme. Un clericalisme que
titllava, amb força, de tirania,perquè
anul·lava la llibertat personal dels
altres; una actitud incompatible amb
la secularitat cristiana, inseparable
de la llibertat.

El seu amor a la llibertat el va portar
a prodigar-se a impartir una
formació molt acurada –també en el
pla teològic– amb la que cada fidel



pogués després moure’s amb llibertat
en la santificació de la feina i en
l’activitat apostòlica, sense esperar
consignes. I en aquest punt, com en
molts altres, sense pretensions
d’originalitat, va ser innovador.

No va d’acord amb la dignitat dels
homes intentar fixar unes veritats
absolutes, en qüestions on per força
cadascú ha de contemplar les coses
des del seu punt de vista, segons els
seus interessos particulars, les seves
preferències culturals i la seva pròpia
experiència peculiar (7). Aquesta
circumstància de vegades és vista –
adequadament– com una
manifestació de la limitació humana.
Però noti's com aquí s’evidencia més
aviat un element de la dignitat
humana. Sant Josepmaria Escrivà
posa ara l’accent de la dignitat de les
persones en la riquesa cognoscitiva
implicada en les perspectives del
pensamentdels altres: d’aquí que la
pretensió de fixar «veritats



absolutes» en aquestes qüestions
suposi un empobriment, una
desconfiança en les aportacions
alienes a la veritat que contraria la
dignitat humana.

Per això arriba a afirmar que de
vegades moltes solucions poden ser
vàlides i fins i tot harmonitzables.
Sant Josepmaria deia que tenim
obligació, cadascú, de tenir el nostre
pensament en les coses temporals, i
que aquest no ha de ser igual. Perquè
molts parers diversos poden ser
solucions bones, i nobles, i
sacrificades, i mereixen respecte
totes.

Així, arriba a afirmar que no sols és
possible que la persona s’equivoqui,
sinó que –tenint raó– és possible que
la tinguin també els altres. Un
objecte que a un li sembla còncau,
semblarà convex als que estiguin
situats en una perspectiva distinta.



És bo recordar que sant Josepmaria
contempla la llibertat en el seu sentit
més profund sota la llum amb què
l'Esperit Sant li ha fet sentir i
d’alguna manera comprendre la
filiació divina. Ser fills de Déu
significa ser persones lliures.

La llibertat dels fills de Déu és fruit
de la kénosis –de l’anorreament- del
Verb. És a la Creu on Crist exercita de
manera sublim i amb llibertat plena
el seu amor infinit a la voluntat del
Pare i a l’alliberament de tots els
homes mitjançant la seva Passió i
Mort, i on aconseguirà la victòria de
la Resurrecció. El corrent trinitari
d’amor arriba al súmmum a la
Passió, i és d’aquest amor d’on beu el
cristià, i amb el que s’ha
d’identificar.

Quan arriba l’hora marcada per Déu
per a salvar la humanitat de
l’esclavitud del pecat, contemplem
Jesucrist a Getsemaní, patint



dolorosament fins a vessar una suor
de sang (Cfr. Lc22, 44), que accepta
espontàniament, rendint-s’hi, el
sacrifici que el Pare li reclama (8).

Aquesta acceptació espontània i
rendida és exercici altíssim de la
llibertat i del senyoriu de voler servir
tota la humanitat. Així ens ha
conquerit Crist la llibertat.

------------------

1. Amics de Déu, n. 38.

2. Forja, n. 717.

3. Forja, n. 715.

4. Converses, n. 98.

5. Article “Las riquezas de la fe”,
publicat a ABC, Madrid, 2-XI-1969.

6. Converses, n. 98.

7. Article “Las riquezas de la fe”,
publicat a ABC, Madrid, 2-XI-1969.



8. Amics de Déu, n. 25.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-
construir-el-futur/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/
https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/
https://opusdei.org/ca-es/article/lliures-per-a-construir-el-futur/

	Lliures per a construir el futur

