
opusdei.org

Llibre electrònic de
la butlla
Misericordiae Vultus

Oferim en format ebook la
Butlla d'indicció del Jubileu
Extraordinari de la
misericòrdia, amb data de l'11
d'abril de 2015.

24/04/2022

EL JUBILEU EXTRAORDINARI DE
LA MISERICÒRDIA



butlla d’indicció “misericordiae
vultus”

Francesc

Bisbe de Roma

Servent dels servents de Déu

als qui llegiran aquesta carta

gràcia, misericòrdia i pau

1. Jesucrist és el rostre de la
misericòrdia del Pare. El misteri de
la fe cristiana sembla trobar la seva
síntesi en aquesta paraula. S'ha
tornat viva, visible i ha aconseguit el
seu cim en Jesús de Natzaret. El Pare,
«ric de misericòrdia» (Ef 2, 4),
després d'haver revelat el seu nom a
Moisès com a «Déu compassiu i
misericordiós, lent a la ira, i pròdig
en amor i fidelitat» (Ex 34, 6) no ha
cessat de donar a conèixer de
diverses maneres i en molts
moments de la història la seva



natura divina. En la «plenitud del
temps» (Ga 4, 4), quan tot estava
disposat segons el seu pla de
salvació, Ell va enviar al seu Fill
nascut de la Verge Maria per revelar-
nos de manera definitiva el seu
amor. Qui el veu a Ell veu el Pare (cf. 
Jn 14, 9). Jesús de Natzaret amb la
seva paraula, amb els seus gestos i
amb tota la seva persona [1] revela la
misericòrdia de Déu.

2. Sempre tenim necessitat de
contemplar el misteri de la
misericòrdia. És font d'alegria, de
serenitat i de pau. És condició per a
la nostra salvació. Misericòrdia: és la
paraula que revela el misteri de la
Santíssima Trinitat. Misericòrdia: és
l'acte últim i suprem amb el qual Déu
ve al nostre encontre. Misericòrdia:
és la llei fonamental que habita en el
cor de cada persona quan mira amb
ulls sincers el germà que troba en el
camí de la vida. Misericòrdia: és la
via que uneix Déu i l'home, perquè



obre el cor a l'esperança de ser
estimats malgrat el límit del nostre
pecat.

3. Hi ha moments en què d'una
manera molt més intensa som cridats
a tenir la mirada fixa en la
misericòrdia per poder ser també
nosaltres mateixos signe eficaços de
l'obrar del Pare. És per això que he
anunciat un Jubileu Extraordinari de
la Misericòrdia com a temps propici
per a l'Església, perquè faci més fort i
eficaç el testimoniatge dels creients.

L'Any Sant s'obrirà el 8 de desembre
de 2015, solemnitat de la
Immaculada Concepció. Aquesta
festa litúrgica indica la manera
d'obrar de Déu des dels inicis de la
nostra història. Després del pecat
d'Adam i Eva, Déu no va voler deixar
la humanitat en soledat i a mercè del
mal. Per això va pensar i va voler
Maria santa i immaculada en l'amor
(cf. Ef 1, 4), perquè fos la Mare del



Redemptor de l'home. Davant la
gravetat del pecat, Déu respon amb
la plenitud del perdó. La
misericòrdia sempre serà més gran
que qualsevol pecat i ningú no podrà
posar un límit a l'amor de Déu que
perdona. En la festa de la
Immaculada Concepció tindré
l'alegria d'obrir la Porta Santa. En
aquesta ocasió serà una Porta de la
Misericòrdia, a través de la qual
qualsevol que entrarà podrà
experimentar l'amor de Déu que
consola, que perdona i ofereix
esperança.

El diumenge següent, III d'Advent,
s'obrirà la Porta Santa a la Catedral
de Roma, la Basílica de Sant Joan del
Laterà. Successivament s'obrirà la
Porta Santa en les altres Basíliques
Papals. Per al mateix diumenge
estableixo que en cada Església
particular, a la Catedral que és
l'Església Mare per a tots els fidels, o
en la Cocatedral o en una església de



significat especial s'obri per tot l'Any
Sant una idèntica Porta de la
Misericòrdia. A judici de l'Ordinari,
podrà ser oberta també als Santuaris,
meta de tants pelegrins que en
aquests llocs sants amb freqüència
són tocats en el cor per la gràcia i
troben el camí de la conversió. Cada
Església particular, per tant, estarà
directament compromesa a viure
aquest Any Sant com un moment
extraordinari de gràcia i de
renovació espiritual. El Jubileu,
doncs, serà celebrat a Roma així com
a les Esglésies particulars com a
signe visible de la comunió de tota
l'Església.

4. He triat la data del 8 de desembre
pel seu gran significat en la història
recent de l'Església. En efecte, obriré
la Porta Santa en el cinquantè
aniversari de la conclusió del Concili
Ecumènic Vaticà II. L'Església sent la
necessitat de mantenir viu aquest
esdeveniment. Per a ella començava



un nou període de la seva història.
Els Pares reunits en el Concili havien
percebut intensament, com una
veritable alenada de l'Esperit,
l'exigència de parlar de Déu als
homes del seu temps d’una manera
més comprensible. Ensorrades les
muralles que per molt temps havien
reclòs l'Església en una ciutadella
privilegiada, havia arribat el temps
d'anunciar l'Evangeli d'una manera
nova. Una nova etapa en
l'evangelització de sempre. Un nou
compromís per a tots els cristians de
testimoniar amb major entusiasme i
convicció la pròpia fe. L'Església
sentia la responsabilitat de ser en el
món signe viu de l'amor del Pare.

Tornen a la ment les paraules
carregades de significat que sant
Joan XXIII va pronunciar a l'obertura
del Concili per indicar el camí a
seguir: «En el nostre temps, l’Esposa
de Crist prefereix usar la medicina
de la misericòrdia i no empunyar les



armes de la severitat… L'Església
catòlica, en elevar per mitjà d'aquest
Concili Ecumènic la torxa de la
veritat catòlica, vol mostrar-se mare
amable de tots, benigna, pacient,
plena de misericòrdia i de bondat
amb els fills separats d'ella» [2]. En el
mateix horitzó es col· locava també el
beat Pau VI que, en la Conclusió del
Concili, s'expressava d'aquesta
manera: «Volem més aviat notar com
la religió del nostre Concili ha estat
principalment la caritat… L'antiga
història del samarità ha estat la
pauta de l'espiritualitat del Concili…
Un corrent d'afecte i admiració s'ha
bolcat del Concili cap al món humà
modern. Ha reprovat els errors, sí,
perquè ho exigeix la caritat no
menys que la veritat, però, per a les
persones, només demano respecte i
amor. El Concili ha enviat al món
contemporani en comptes de
depriments diagnòstics, remeis
encoratjadors; en comptes de
funestos presagis, missatges



d'esperança: els seus valors no sols
han estat respectats sinó honorats;
sostinguts els seus incessants
esforços; les seves aspiracions,
purificades i beneïdes… Una altra
cosa hem de destacar encara: tota
aquesta riquesa doctrinal es bolca en
una única direcció: servir l'home.
L'home en totes les seves condicions,
en totes les seves debilitats, en totes
les seves necessitats» [3].

Amb aquests sentiments d'agraïment
per tot el que l'Església ha rebut i de
responsabilitat per la tasca que ens
espera, travessarem la Porta Santa,
en la plena confiança de saber-nos
acompanyats per la força del Senyor
Ressuscitat que contínua sostenint el
nostre pelegrinatge. Que l'Esperit
Sant que condueix els passos dels
creients perquè cooperin a l'obra de
salvació realitzada per Crist, sigui
guia i suport del Poble de Déu per
ajudar-lo a contemplar el rostre de la
misericòrdia [4].



5. L'Any jubilar es conclourà en la
solemnitat litúrgica de Jesucrist Rei
de l'Univers, el 20 de novembre de
2016. Aquell dia, tancant la Porta
Santa, tindrem primer que res
sentiments de gratitud i de
reconeixement envers la Santíssima
Trinitat per haver-nos concedit un
temps extraordinari de gràcia.
Encomanarem la vida de l'Església, la
humanitat sencera i l'immens
cosmos a la Senyoria de Crist,
esperant que difongui la seva
misericòrdia com la rosada del matí
per a una fecunda història, encara
per construir amb el compromís de
tots en el pròxim futur. Com desitjo
que els anys per venir estiguin
impregnats de misericòrdia per
poder anar a l'encontre de cada
persona portant la bondat i la
tendresa de Déu! Que a tots, creients
i llunyans, pugui arribar el bàlsam de
la misericòrdia com a signe del
Regne de Déu que ja és present
enmig de nosaltres.



6. «És propi de Déu usar misericòrdia
i especialment en això es manifesta
la seva omnipotència» [5]. Les
paraules de sant Tomàs d'Aquino
mostren com la misericòrdia divina
no és de cap manera un signe de
debilitat, sinó més aviat la qualitat de
l'omnipotència de Déu. És per això
que la litúrgia, en una de les col·
lectes més antigues, invita a pregar
dient: «Oh Déu que mai no
manifesteu tant la vostra
omnipotència com en la misericòrdia
i el perdó» [6]. Déu serà sempre per a
la humanitat com Aquell que és
present, pròxim, provident, sant i
misericordiós.

“Pacient i misericordiós” és el binomi
que sovint apareix en l'Antic
Testament per descriure la natura de
Déu. El seu ser misericordiós es
constata concretament en moltes
accions de la història de la salvació
on la seva bondat preval per sobre
del càstig i la destrucció. Els Salms,



d’una manera particular, destaquen
aquesta grandesa de l’acció divina:
«Ell et perdona les culpes, i et
guareix de tota malaltia; rescata de la
mort la teva vida i et corona d’amor
entranyable» (103,3-4). D'una manera
encara més explícita, un altre Salm
testimonia els signes concrets de la
seva misericòrdia: «El Senyor
allibera els presos, el Senyor dóna la
vista al cecs, el Senyor redreça els qui
han ensopegat, el Senyor estima els
justos, el Senyor guarda els forasters,
sosté les viudes i els orfes, però
capgira els camins dels
injustos» (146,7-9). I finalment, heus
aquí altres expressions del salmista:
«El Senyor guareix els cors desfets i
els embena les ferides... El Senyor
sosté els humils i humilia els malvats
fins a la pols» (147,3.6). Així doncs, la
misericòrdia de Déu no és una idea
abstracta, sinó una realitat concreta
amb la qual Ell revela el seu amor,
que és com el d'un pare o una mare
que es commouen en el fons de les



seves entranyes pel propi fill. Val dir
que es tracta realment d'un amor
“visceral”. Prové des del més íntim
com un sentiment profund, natural,
fet de tendresa i de compassió,
d'indulgència i de perdó.

7. “Perdura eternament la seva
misericòrdia”: és la tornada que
acompanya cada verset del Salm 136
mentre es narra la història de la
revelació de Déu. Per raó de la
misericòrdia, totes les vicissituds de
l'Antic Testament estan carregades
d'un profund valor salvífic. La
misericòrdia fa de la història de Déu
amb el seu poble una història de
salvació. Repetir contínuament
“Perdura eternament la seva
misericòrdia”, com ho fa el Salm,
sembla un intent per trencar el
cercle de l'espai i del temps per
introduir-ho tot en el misteri etern de
l'amor. És com si es volgués dir que
no sols en la història, sinó per tota
l'eternitat l'home estarà sempre sota



la mirada misericordiosa del Pare.
No és casual que el poble d'Israel
hagi volgut integrar aquest Salm, el
“Gran hal·lel” com és conegut, en les
festes litúrgiques més importants.

Abans de la Passió Jesús va pregar
amb aquest Salm de la misericòrdia.
Ho testifica l'evangelista Mateu quan
diu que «després d'haver cantat
l'himne» (26,30), Jesús amb els seus
deixebles van sortir cap a la
Muntanya de les Oliveres. Mentre
instituïa l'Eucaristia, com a memorial
perenne d’Ell i de la seva Pasqua, va
posar simbòlicament aquest acte
suprem de la Revelació a la llum de
la misericòrdia. En aquest mateix
horitzó de la misericòrdia, Jesús va
viure la seva passió i mort, conscient
del gran misteri de l'amor de Déu
que s'hauria d’acomplir en la creu.
Saber que Jesús mateix va pregar
amb aquest Salm, el fa per a
nosaltres els cristians encara més
important i ens compromet a



incorporar aquesta tornada en la
nostra oració de lloança quotidiana:
“Perdura eternament la seva
misericòrdia”.

8. Amb la mirada fixa en Jesús i en el
seu rostre misericordiós podem
percebre l'amor de la Santíssima
Trinitat. La missió que Jesús ha rebut
del Pare ha estat la de revelar el
misteri de l'amor diví en plenitud.
«Déu és amor» (1Jn 4, 8.16), afirma
per la primera i única vegada en tota
la Sagrada Escriptura l'evangelista
Joan. Aquest amor s'ha fet ara visible
i tangible en tota la vida de Jesús. La
seva persona no és una altra cosa
sinó amor, un amor que es dóna
gratuïtament. Les relacions amb les
persones que se li acosten tenen
quelcom d’únic i d’irrepetible. Els
signes que realitza, sobretot envers
els pecadors, envers les persones
pobres, excloses, malaltes i sofrents
porten el distintiu de la misericòrdia.



En ell tot parla de misericòrdia. Res
en Ell no està privat de compassió.

Jesús, davant la multitud de persones
que el seguien, veient que estaven
cansades i esgotades, perdudes i
sense guia, va sentir des de la
profund del cor una intensa
compassió per elles (cf. Mt 9, 36). A
causa d'aquest amor compassiu va
curar els malalts que li presentaven
(cf. Mt 14, 14) i amb pocs pans i
peixos va calmar la fam de grans
multituds (cf. Mt 15, 37). El que
movia Jesús en totes les
circumstàncies no era sinó la
misericòrdia, amb la qual llegia el
cor dels interlocutors i responia a les
seves necessitats més reals. Quan va
trobar la viuda de Naïm, que portava
el seu únic fill al sepulcre, va sentir
gran compassió per aquell immens
dolor de la mare en llàgrimes, i li va
tornar el seu fill ressuscitant-lo de la
mort (cf. Lc 7, 15). Després d'haver
alliberat l'endimoniat de Gerasa, li



confia aquesta missió: «Anuncia tot
el que el Senyor t'ha fet i la
misericòrdia que ha tingut per
tu» (Mc 5, 19). També la vocació de
Mateu es col·loca a l'horitzó de la
misericòrdia. Passant davant el banc
dels impostos, els ulls de Jesús es
posen sobre els de Mateu. Era una
mirada carregada de misericòrdia
que perdonava els pecats d'aquell
home i, vencent la resistència dels
altres deixebles, el tria a ell, el
pecador i publicà, perquè sigui un
dels Dotze. Sant Beda el Venerable,
comentant aquesta escena de
l'Evangeli, va escriure que Jesús va
mirar Mateu amb amor
misericordiós i el va escollir: 
miserando atque eligendo [7]. Sempre
m'ha captivat aquesta expressió, tant
que vaig voler fer-la el meu propi
lema.

9. En les paràboles dedicades a la
misericòrdia, Jesús revela la natura
de Déu com la d'un Pare que mai no



es dóna per vençut fins que no hagi
dissolt el pecat i superat el rebuig
amb la compassió i la misericòrdia.
Coneixem aquestes paràboles; tres en
particular: la de l'ovella esgarriada i
de la moneda perduda, i la del pare i
els dos fills (cf. Lc 15, 1-32). En
aquestes paràboles, Déu és presentat
sempre ple d'alegria, sobretot quan
perdona. Hi trobem el nucli de
l'Evangeli i de la nostra fe, perquè la
misericòrdia és presentada com la
força que tot ho venç, que omple
d'amor el cor i que consola amb el
perdó.

D'una altra paràbola, a més, podem
extreure un ensenyament per al
nostre estil de vida cristià. Provocat
per la pregunta de Pere sobre
quantes vegades cal perdonar, Jesús
respon: «No et dic fins a set, sinó fins
a setanta vegades set» (Mt 18, 22) i va
pronunciar la paràbola del “servent
despietat”. Aquest, anomenat per
l’amo a restituir una gran suma, el



suplica de genolls i l’amo li condona
el deute. Però immediatament troba
un altre servent com ell que li devia
uns pocs cèntims, el qual li suplica de
genolls que tingui pietat, però ell s’hi
nega i el fa empresonar. Llavors
l’amo, advertit del fet, s'irrita molt i
tornant a cridar aquell servent li diu:
«No havies també tu de tenir
compassió del teu company, com jo
em vaig compadir de tu?» (Mt 18, 33).
I Jesús conclou: «El mateix farà
també el meu Pare celestial amb
vosaltres, si no perdoneu de cor
cadascun el propi germà» (Mt 18, 35).

La paràbola ofereix un profund
ensenyament a cadascun de
nosaltres. Jesús afirma que la
misericòrdia no és només l'obrar del
Pare, sinó que esdevé el criteri per
saber qui són realment els seus fills.
Així llavors, som cridats a viure de
misericòrdia, perquè a nosaltres en
primer lloc se'ns ha aplicat
misericòrdia. El perdó de les ofenses



esdevé l'expressió més evident de
l'amor misericordiós i per a nosaltres
cristians és un imperatiu del qual no
podem prescindir. Com és difícil
moltes vegades perdonar! I,
tanmateix, el perdó és l'instrument
posat en les nostres fràgils mans per
aconseguir la serenitat del cor.
Deixar caure la rancúnia, la ràbia, la
violència i la venjança són
condicions necessàries per viure
feliços. Acollim llavors l'exhortació
de l'Apòstol: «Que la posta del sol no
us trobi encara ressentits» (Ef 4, 26). I
sobretot escoltem la paraula de Jesús
que ha posat la misericòrdia com un
ideal de vida i com a criteri de
credibilitat de la nostra fe. «Feliços
els misericordiosos, perquè trobaran
misericòrdia» (Mt 5, 7) és la
benaurança en què cal inspirar-se
amb particular compromís durant
aquest Any Sant.

Com es pot notar, la misericòrdia en
la Sagrada Escriptura és la paraula



clau per indicar l'actuar de Déu
envers nosaltres. Ell no es limita a
afirmar el seu amor, sinó que el fa
visible i tangible. L'amor, després de
tot, mai no podrà ser un paraula
abstracta. Per la seva mateixa natura
és vida concreta: intencions, actituds,
comportaments que es verifiquen en
el viure quotidià. La misericòrdia de
Déu és la seva responsabilitat per
nosaltres. Ell se sent responsable, és
a dir, desitja el nostre bé i vol
veure'ns feliços, plens d'alegria i
serens. És sobre aquesta mateixa
longitud d'ona que s’ha d'orientar
l'amor misericordiós dels cristians.
Així com el Pare estima, així estimen
els fills. Així com Ell és misericordiós,
així som nosaltres cridats a ser
misericordiosos els uns envers els
altres.

10. La misericòrdia és el pilar que
sosté la vida de l'Església. Tot en la
seva acció pastoral hauria d'estar
revestit per la tendresa amb què es



dirigeix als creients; res en el seu
anunci i en el seu testimoniatge
envers el món no pot estar privat de
misericòrdia. La credibilitat de
l'Església passa a través del camí de
l'amor misericordiós i compassiu.
L'Església «viu un desig inesgotable
d’oferir misericòrdia» [8]. Potser per
molt temps ens hem oblidat d'indicar
i de viure la via de la misericòrdia.
D'una banda, la temptació de
pretendre sempre i només justícia ha
fet oblidar que aquesta és el primer
pas, necessari i indispensable; però
l'Església necessita anar més lluny
per aconseguir una meta més alta i
més significativa. D'altra banda, és
trist constatar com l'experiència del
perdó en la nostra cultura s'esvaeix
cada cop més. Fins i tot la paraula
mateixa en alguns moments sembla
evaporar-se. Sense el testimoniatge
del perdó, tanmateix, queda només
una vida infecunda i estèril, com si es
visqués en un desert desolat. Ha
arribat novament per a l'Església el



temps d'encarregar-se de l'anunci
alegre del perdó. És el temps de
retornar a allò essencial per fer-nos
càrrec de les febleses i de les
dificultats dels nostres germans. El
perdó és una força que ressuscita a
una vida nova i infon el coratge per
mirar el futur amb esperança.

11. No podem oblidar el gran
ensenyament que sant Joan Pau II va
oferir en la seva segona encíclica 
Dives in misericordia, que en el seu
moment va arribar sense ser
esperada i va agafar a molts per
sorpresa per raó del tema que
afrontava. Dos passatges en
particular en vull recordar. Primer
que res, el sant Papa feia notar l'oblit
del tema de la misericòrdia en la
cultura present: «La mentalitat
contemporània, potser més que la de
l'home del passat, sembla oposar-se
al Déu de la misericòrdia i tendeix a
més a marginar de la vida i arrencar
del cor humà la idea mateixa de la



misericòrdia. La paraula i el
concepte de misericòrdia semblen
produir un cert malestar en l'home,
el qual, gràcies als avenços tan
enormes de la ciència i de la tècnica,
com mai no van ser coneguts abans
en la història, s'ha fet amo de la terra
i l’ha dominada molt més que en el
passat (cf. Gn1, 28). Aquest domini
sobre la terra, entès potser
unilateralment i superficialment,
sembla que no deixa espai a la
misericòrdia… Per aquest motiu, en
la situació actual de l'Església i del
món, molts homes i molts ambients
guiats per un viu sentit de fe
s’adrecen, jo diria gairebé
espontàniament, a la misericòrdia de
Déu» [9].

A més, sant Joan Pau II motivava
amb aquestes paraules la urgència
d'anunciar i de testimoniar la
misericòrdia en el món
contemporani: «Està dictada per
l'amor a l'home, a tot allò que és



humà i que, segons la intuïció d’una
gran part dels contemporanis, està
amenaçat per un perill immens. El
misteri de Crist... m'obliga al mateix
temps a proclamar la misericòrdia
com a amor compassiu de Déu
revelat en aquest misteri. Això
m'obliga també a recórrer a aquesta
misericòrdia i a implorar-la en
aquesta difícil, crítica, fase de la
història de l'Església i del món» [10].
Aquest ensenyament és avui més que
mai actual i mereix ser reprès en
aquest Any Sant. Acollim novament
les seves paraules: «L'Església viu
una vida autèntica, quan professa i
proclama la misericòrdia –l'atribut
més magnífic del Creador i del
Redemptor– i quan apropa els homes
a les fonts de la misericòrdia del
Salvador, de les que és dipositària i
dispensadora» [11].

12. L'Església té la missió d'anunciar
la misericòrdia de Déu, cor palpitant
de l'Evangeli, que pel seu mitjà ha



d'aconseguir la ment i el cor de cada
persona. L’Esposa de Crist fa seu el
comportament del Fill de Déu que
surt a l’encontre de tots, sense
excloure ningú. En el nostre temps,
en el qual l'Església està compromesa
en la nova evangelització, el tema de
la misericòrdia exigeix ser proposat
un cop més amb nou entusiasme i
amb una renovada acció pastoral. És
determinant per a l'Església i per a la
credibilitat del seu anunci que ella
visqui i testimoniï en primera
persona la misericòrdia. El seu
llenguatge i els seus gestos han de
transmetre misericòrdia per
penetrar en el cor de les persones i
motivar-les a retrobar el camí per
retornar al Pare.

La primera veritat de l'Església és
l'amor de Crist. D'aquest amor, que
arriba fins el perdó i al do de si
mateix, l'Església es fa serventa i
mitjancera davant els homes. Per
tant, allí on l'Església estigui present,



allí ha de ser evident la misericòrdia
del Pare. En les nostres parròquies,
en les comunitats, en les associacions
i en els moviments, en fi, arreu on hi
hagi cristians, tothom ha de poder
trobar un oasi de misericòrdia.

13. Volem viure aquest Any Jubilar a
la llum de la paraula del Senyor: 
Misericordiosos com el Pare.
L'evangelista refereix l'ensenyament
de Jesús: «Sigueu misericordiosos,
com el vostre Pare és
misericordiós» (Lc 6, 36). És un
programa de vida tan
comprometedor com ric d'alegria i
de pau. L'imperatiu de Jesús es
dirigeix als qui escolten la seva veu
(cf. Lc 6, 27). Per ser capaços de
misericòrdia, doncs, en primer lloc
hem de col· locar-nos a l'escolta de la
Paraula de Déu. Això significa
recuperar el valor del silenci per
meditar la Paraula que ens és
adreçada. D'aquesta manera és
possible contemplar la misericòrdia



de Déu i assumir-la com a propi estil
de vida.

14. El pelegrinatge és un signe
peculiar l'Any Sant, perquè és imatge
del camí que cada persona realitza
en la seva existència. La vida és un
pelegrinatge i l'ésser humà és viator,
un pelegrí que recorre el seu camí
fins a aconseguir la meta anhelada.
També per arribar a la Porta Santa a
Roma i en qualsevol altre lloc,
cadascú haurà de realitzar, d'acord
amb les pròpies forces, un
pelegrinatge. Aquest pelegrinatge
serà un signe del fet que també la
misericòrdia és una meta a
aconseguir i que requereix
compromís i sacrifici. Que el
pelegrinatge, llavors, sigui estímul
per a la conversió: travessant la
Porta Santa ens deixarem abraçar
per la misericòrdia de Déu i ens
comprometrem a ser misericordiosos
amb els altres com el Pare ho és amb
nosaltres.



El Senyor Jesús indica les etapes del
pelegrinatge mitjançant el qual és
possible aconseguir aquesta meta:
«No judiqueu i no sereu judicats; no
condemneu i no sereu condemnats;
perdoneu i sereu perdonats. Doneu i
se us donarà: us abocaran a la falda
una bona mesura, atapeïda,
sacsejada i curulla fins a vessar. Tal
com mesureu sereu mesurats» (Lc 6,
37-38). Diu, primer que res, no
judicar i no condemnar. Si no es vol
incórrer en el judici de Déu, ningú no
pot esdevenir jutge del propi germà.
Els homes certament amb els seus
judicis s’aturen a la superfície,
mentre que el Pare mira l'interior. Si
en fan de mal les paraules quan
estan motivades per sentiments de
gelosia i enveja! Parlar malament del
propi germà en la seva absència
equival a exposar-lo al descrèdit, a
comprometre la seva reputació i a
deixar-lo a mercè de la xafarderia.
No judicar i no condemnar significa,
en positiu, saber percebre el que de



bo hi ha en cada persona i no
permetre que hagi de patir pel nostre
judici parcial i per la nostra
presumpció de saber-ho tot.
Tanmateix, això no és encara
suficient per manifestar la
misericòrdia. Jesús demana també 
perdonar i donar. Ser instruments del
perdó, perquè hem estat els primers
a haver-lo rebut de Déu. Ser
generosos amb tots sabent que també
Déu eixampla sobre nosaltres la seva
benevolència amb magnanimitat.

Misericordiosos com el Pare, doncs,
és el “lema” de l'Any Sant. En la
misericòrdia tenim la prova de com
Déu estima. Ell es dóna del tot, per
sempre, gratuïtament i sense
demanar res a canvi. Ve al nostre
ajut quan l'invoquem. És bell que
l'oració quotidiana de l'Església
comenci amb aquestes paraules:
«Déu meu, veniu a salvar-me; no
tardeu a ajudar-me, Senyor» (Sl 70,
2). L'auxili que invoquem és ja el



primer pas de la misericòrdia de Déu
envers nosaltres. Ell ve a salvar-nos
de la condició de feblesa en què
vivim. I el seu auxili consisteix a
permetre'ns captar la seva presència
i la seva proximitat. Dia rere dia,
tocats per la seva compassió, també
nosaltres arribarem a ser compassius
amb tothom.

15. En aquest Any Sant, podrem fer
l'experiència d'obrir el cor als qui
viuen en les més contradictòries
perifèries existencials, que amb
sovint el món modern crea d’una
manera dramàtica. Quantes
situacions de precarietat i de
sofriment existeixen en el món avui!
Quantes ferides segellen la carn de
molts que no tenen veu perquè el seu
crit s'ha afeblit i silenciat a causa de
la indiferència dels pobles rics. En
aquest Jubileu l'Església serà cridada
a curar encara més aquestes ferides,
a alleujar-les amb l'oli de la
consolació, a embenar-les amb la



misericòrdia i a curar-les amb la
solidaritat i la deguda atenció. No
caiguem en la indiferència que
humilia, en l'habitualitat que
anestesia l'ànim i impedeix de
descobrir la novetat, en el cinisme
que destrueix. Obrim els nostres ulls
per mirar les misèries del món, les
ferides de tants germans i germanes
privats de la dignitat, i sentim-nos
provocats a escoltar el seu crit
d'auxili. Que les nostres mans
estrenyin les seves mans, i acostem-
los a nosaltres perquè sentin l’escalf
de la nostra presència, de l’amistat i
de la fraternitat. Que el seu crit
esdevingui el nostre i junts puguem
trencar la barrera de la indiferència
que sol regnar sobiranament per
amagar la hipocresia i l'egoisme.

Tinc ben viu el desig que el poble
cristià reflexioni durant el Jubileu
sobre les obres de misericòrdia
corporals i espirituals. Serà una
manera de desvetllar la nostra



consciència, molts cops letàrgica
davant el drama de la pobresa, i
d’entrar encara més en el cor de
l'Evangeli, on els pobres són els
privilegiats de la misericòrdia divina.
La predicació de Jesús ens presenta
aquestes obres de misericòrdia
perquè puguem adonar-nos de si
vivim o no com a deixebles seus.
Redescobrim les obres de 
misericòrdia corporal: donar de
menjar al famolenc, donar de beure
als assedegats, vestir els nus, acollir
els forasters, assistir els malalts,
visitar els presos, enterrar els morts.
I no oblidem les obres de 
misericòrdia espiritual: donar consell
als qui el necessiten, ensenyar als
ignorants, corregir els pecadors,
consolar els tristos, perdonar les
ofenses, suportar amb paciència les
persones molestes, pregar Déu pels
vius i pels difunts.

No podem escapar a les paraules del
Senyor i basant-nos en elles serem



judicats: si hem donat de menjar al
famolenc i de beure a l'assedegat. Si
hem acollit el foraster i vestit el nu.
Si dediquem temps a acompanyar el
malalt o el presoner (cf. Mt 25,
31-45). Igualment se'ns preguntarà si
hem ajudat a superar el dubte, que fa
caure en la por i que sovint és font de
soledat; si hem estat capaços de
vèncer la ignorància en què viuen
milions de persones, sobretot els
nens privats de l'ajuda necessària
per ser rescatats de la pobresa; si
hem estat capaços de ser pròxims a
qui estava sol i afligit; si perdonem el
qui ens ha ofès i rebutgem qualsevol
forma de rancúnia o de violència que
condueix a la violència; si hem tingut
paciència seguint l'exemple de Déu
que és tan pacient amb nosaltres;
finalment, si encomanem al Senyor
en la pregària els nostres germans i
germanes. En cadascun d'aquests
“més petits” hi és present Crist
mateix. La seva carn es fa novament
visible com a cos martiritzat, nafrat,



flagel· lat, desnodrit, en fuga...
perquè nosaltres el reconeguem, el
toquem i l'assistim amb atenció. No
oblidem les paraules de sant Joan de
la Creu: «Al capvespre t’examinaran
en l'amor» [12].

16. En l'Evangeli de Lluc trobem un
altre aspecte important per viure
amb fe el Jubileu. L'evangelista narra
que Jesús, un dissabte, va tornar a
Natzaret i, com era costum, va entrar
a la Sinagoga. El van cridar perquè
llegís l'Escriptura i la comentés. El
passatge era el del profeta Isaïes on
està escrit: «L'Esperit del Senyor
reposa sobre meu, perquè ell m’ha
ungit. M’ha enviat a portar la bona
nova als pobres, a proclamar als
captius la llibertat i als cecs el retorn
de la llum,a posar en llibertat els
oprimits, a proclamar l’any de
misericòrdia del Senyor» (61, 12).
“Un any de misericòrdia”: és això el
que el Senyor anuncia i el que
desitgem viure. Aquest Any Sant



comporta la riquesa de la missió de
Jesús que ressona en les paraules del
Profeta: portar una paraula i un gest
de consolació als pobres, anunciar
l'alliberament a tots els estan
presoners de les noves esclavituds de
la societat moderna, restituir la vista
a qui ja no pot hi veure perquè s'ha
replegat sobre si mateix, i tornar a
donar dignitat a tots els qui n’han
estat privats. La predicació de Jesús
es fa novament visible en les
respostes de fe que el testimoniatge
dels cristians és cridat a oferir. Que
ens acompanyin les paraules de
l'Apòstol: «El qui practica
misericòrdia, que ho faci amb
alegria» (Rm 12, 8).

17. Que la Quaresma d'aquest Any
Jubilar sigui viscuda amb major
intensitat, com a moment fort per a
celebrar i experimentar la
misericòrdia de Déu. Quantes
pàgines de la Sagrada Escriptura
poden ser meditades a les setmanes



de Quaresma per a redescobrir el
rostre misericordiós del Pare! Amb
les paraules del profeta Miquees
també nosaltres podem repetir: Tu
ets un Déu que perdones les culpes i
passes per alt les infidelitats de la
resta del teu poble, de la teva heretat.
No mantens per sempre l’enuig: tu et
complaus a usar la misericòrdia. De
nou et compadiràs de nosaltres:
trepitjaràs les nostres culpes i
llançaràs al fons del mar tots els
nostres pecats (cf. 7, 18-19).

Les pàgines del profeta Isaïes podran
ser meditades amb major atenció en
aquest temps d'oració, dejuni i
caritat: «El dejuni que jo aprecio és
aquest: allibera els qui han estat
empresonats injustament, deslliga les
corretges del jou, deixa lliures els
oprimits i trosseja jous de tota mena.
Comparteix el teu pa amb els qui
passen fam, acull a casa teva els
pobres vagabunds, vesteix el qui va
despullat. No els defugis, que són



germans teus. Llavors brillarà com
l’alba la teva llum, i les teves ferides
es clouran en un moment. Tindràs
per avantguarda la teva bondat, i per
rereguarda la glòria del Senyor.
Quan invoquis el Senyor, ell mateix
et respondrà; quan cridis auxili, ell et
dirà: Aquí em tens! Si treus de casa
teva tots els jous i no assenyales amb
el dit per acusar, si dónes el teu pa
als famolencs i satisfàs la fam dels
indigents, llavors la teva llum
s’alçarà en la foscor, el teu capvespre
serà clar com el migdia. En tot
moment el Senyor et conduirà, en ple
desert saciarà la teva fam, et farà fort
i vigorós i seràs com un hort amarat
d’aigua, com una font que mai no
s’estronca» (58, 6-11).

Que la iniciativa “24 hores per al
Senyor”, a celebrar durant el
divendres i dissabte que precedeixen
el IV diumenge de Quaresma,
s'incrementi a les diòcesis. Moltes
persones estan tornant a acostar-se



al sagrament de la Reconciliació i
entre elles molts joves, que en
aquesta experiència solen retrobar el
camí per tornar al Senyor, per viure
un moment d'intensa oració i
redescobrir el sentit de la pròpia
vida. Novament posem convençuts al
centre el sagrament de la
Reconciliació, perquè ens permet
experimentar en carn pròpia la
grandesa de la misericòrdia. Serà per
a cada penitent font de veritable pau
interior.

Mai no em cansaré d'insistir que els
confessors siguin un veritable signe
de la misericòrdia del Pare. Ser
confessors no s'improvisa. Se
n'arriba a ser-ho quan, primer que
res, ens fem nosaltres penitents a la
recerca de perdó. No oblidem mai
que ser confessors significa
participar de la mateixa missió de
Jesús i ser signe concret de la
continuïtat d'un amor diví que
perdona i que salva. Cadascun de



nosaltres ha rebut el do de l'Esperit
Sant per al perdó dels pecats, en som
responsables. Cap de nosaltres no és
amo del Sagrament, sinó un fidel
servidor del perdó de Déu. Cada
confessor haurà d'acollir als fidels
com el pare en la paràbola del fill
pròdig: un pare que corre a
l’encontre del fill malgrat que hagi
dilapidat els seus béns. Els confessors
són cridats a abraçar aquest fill
penedit que torna a casa i a
manifestar l'alegria per haver-lo
trobat. No es cansaran de sortir a
l'encontre tampoc de l'altre fill que es
va quedar fora, incapaç d'alegrar-se,
per explicar-li que el seu judici sever
és injust i no té cap sentit davant la
misericòrdia del Pare que no coneix
límits. No faran preguntes
impertinents, sinó que com el pare
de la paràbola interrompran el
discurs preparat pel fill pròdig,
perquè seran capaços de percebre en
el cor de cada penitent la invocació
d'ajuda i la súplica de perdó. En fi,



els confessors són cridats a ser
sempre, arreu, en cada situació i
malgrat tot, el signe de la primacia de
la misericòrdia.

18. Durant la Quaresma d'aquest Any
Sant tinc la intenció d'enviar els 
Missioners de la Misericòrdia. Seran
un signe de la sol· licitud materna de
l'Església per al Poble de Déu, perquè
entri en profunditat en la riquesa
d'aquest misteri tan fonamental per
a la fe. Seran sacerdots als quals
donaré l'autoritat de perdonar també
els pecats que estan reservats a la
Seu Apostòlica, perquè es faci
evident l'amplitud del seu mandat.
Seran, sobretot, signe viu de com el
Pare acull els qui estan a la recerca
del seu perdó. Seran missioners de la
misericòrdia perquè seran artífexs
davant de tothom d'un encontre
carregat d'humanitat, font
d'alliberament, ric de responsabilitat,
per superar els obstacles i reprendre
la vida nova del Baptisme. Es



deixaran conduir en la seva missió
per les paraules de l'Apòstol: «Déu va
sotmetre tothom a la desobediència,
per ser misericordiós envers
tothom» (Rm 11, 32). Tothom, en
efecte, sense excloure ningú, és
cridat a percebre la crida a la
misericòrdia. Que els missioners
visquin aquesta crida conscients de
poder fixar la mirada en Jesús, «gran
sacerdot misericordiós i digne de
fe» (He 2, 17).

Demano als germans bisbes que
invitin i acullin aquests Missioners,
perquè siguin primer que res
predicadors convincents de la
misericòrdia. Que s'organitzin a les
diòcesis “missions per al poble” de
manera que aquests Missioners
siguin anunciadors de l'alegria del
perdó. Que se'ls demani de celebrar
el sagrament de la Reconciliació per
als fidels, perquè el temps de gràcia
donat en l'Any Jubilar permeti a tants
fills allunyats trobar el camí de



tornada cap a la casa paterna. Que
els Pastors, especialment durant el
temps fort de la Quaresma, siguin
sol· lícits a invitar els fidels a acostar-
se «al tron de la gràcia, a fi d'obtenir
misericòrdia i aconseguir gràcia» (He
4, 16).

19. Que la paraula del perdó pugui
arribar a tots i la crida a
experimentar la misericòrdia no
deixi ningú indiferent. La meva
invitació a la conversió es dirigeix
amb major insistència a aquelles
persones que es troben allunyades de
la gràcia de Déu a causa de la seva
conducta de vida. Penso d’una
manera particular en els homes i
dones que pertanyen a algun grup
criminal, qualsevol que aquest sigui.
Pel vostre bé, us demano de canviar
de vida. Us ho demano en el nom del
Fill de Déu que, si bé combat el pecat,
mai no rebutja cap pecador. No
caigueu en la terrible trampa de
pensar que la vida depèn dels diners



i que davant ell tota la resta es torna
sense valor i dignitat. És només un
miratge. No portem els diners amb
nosaltres al més enllà. Els diners no
ens donen la veritable felicitat. La
violència usada per arreplegar
fortunes que degoten sang no
converteix a ningú en poderós ni
immortal. Per a tots, tard o d'hora,
arriba el judici de Déu al qual ningú
no pot escapar.

Que la mateixa crida arribi també a
totes les persones promotores o
còmplices de corrupció. Aquesta
nafra putrefacta de la societat és un
greu pecat que crida cap al cel
perquè mina des dels seus fonaments
la vida personal i social. La corrupció
impedeix mirar el futur amb
esperança perquè amb la seva
prepotència i avidesa destrueix els
projectes dels febles i oprimeix els
més pobres. És un mal que nia en
gestos quotidians per expandir-se
després en escàndols públics. La



corrupció és una obstinació en el
pecat, que pretén substituir Déu amb
la il· lusió dels diners com a forma de
poder. És una obra de les tenebres,
sostinguda per la sospita i la intriga. 
Corruptio optimi pessima, deia amb
raó sant Gregori el Gran, per indicar
que ningú no pot sentir-se immune
d'aquesta temptació. Per eradicar-la
de la vida personal i social són
necessàries prudència, vigilància,
lleialtat, transparència, unides al
coratge de la denúncia. Si no se la
combat obertament, tard o d'hora
busca còmplices i destrueix
l'existència.

Aquest és el temps oportú per
canviar de vida! Aquest és el temps
per deixar-se tocar el cor. Davant
tants crims comesos, escolteu el plor
de totes les persones innocents
depredades per vosaltres de la vida,
de la família, dels afectes i de la
dignitat. Continuar pel camí del mal
és només font d’inanitat i de tristesa.



La veritable vida és quelcom ben
distint. Déu està disposat a escoltar-
vos, i també jo ho estic, com els meus
germans bisbes i sacerdots. Basta
només que acolliu la crida a la
conversió i us sotmeteu a la justícia,
mentre l'Església us ofereix
misericòrdia.

20. No serà inútil en aquest context
recordar la relació existent entre 
justícia i misericòrdia. No es tracta
pas de dos aspectes contradictoris,
sinó d’una única realitat que es
desenvolupa progressivament fins a
aconseguir el seu àpex en la plenitud
de l'amor. La justícia és un concepte
fonamental per a la societat civil
quan, normalment, es fa referència a
un ordre jurídic a través del qual
s'aplica la llei. Per justícia s'entén
també que a cadascú ha de ser donat
el que li és degut. En la Bíblia, molts
cops es fa referència a la justícia
divina i a Déu com a jutge.
Generalment és entesa com



l'observació integral de la llei i com
el comportament de tot bon israelita
conforme als manaments donats per
Déu. Aquesta visió, però, ha portat no
poques vegades a caure en el
legalisme, falsificant el seu sentit
originari i enfosquint el profund
valor que la justícia posseeix. Per
superar la perspectiva legalista,
caldria recordar que en la Sagrada
Escriptura la justícia és concebuda
essencialment com un abandonar-se
confiat a la voluntat de Déu.

Per la seva banda, Jesús parla molts
cops de la importància de la fe, més
aviat que de l'observança de la llei.
És en aquest sentit que hem de
comprendre les seves paraules quan
estant a taula amb Mateu i els seus
amics diu als fariseus que el
criticaven perquè menjava amb els
publicans i pecadors: «Aneu a
aprendre què significa: Misericòrdia
vull i no sacrificis. Perquè no he
vingut a cridar els justos, sinó els



pecadors» (Mt 9,13). Davant la visió
d'una justícia com a mera
observança de la llei que jutja,
dividint les persones en justos i
pecadors, Jesús s'inclina a mostrar el
gran do de la misericòrdia que busca
els pecadors per oferir-los el perdó i
la salvació. Es comprèn perquè en
presència d'una perspectiva tan
alliberadora i font de renovació,
Jesús hagi estat rebutjat pels fariseus
i pels doctors de la llei. Aquests, per
ser fidels a la llei, posaven només
pesos sobre les espatlles de les
persones, però així frustraven la
misericòrdia del Pare. El reclam a
observar la llei no pot obstaculitzar
l'atenció per les necessitats que
toquen la dignitat de les persones.

Respecte d'això és molt significativa
la referència que Jesús fa al profeta
Osees –«jo vull amor, no sacrifici».
Jesús afirma que d'ara en endavant
la regla de vida dels seus deixebles
haurà de ser la que dóna la primacia



a la misericòrdia, com Ell mateix
testimonia compartint la taula amb
els pecadors. La misericòrdia, un cop
més, es revela com la dimensió
fonamental de la missió de Jesús. És
un veritable repte per als seus
interlocutors que s’aturen en el
respecte formal de la llei. Jesús, en
canvi, va més enllà de la llei; el seu
compartir amb aquells que la llei
considerava pecadors permet
comprendre fins on arriba la seva
misericòrdia.

També l'Apòstol Pau va fer un
recorregut semblant. Abans de
trobar Jesús en el camí de Damasc, la
seva vida estava dedicada a
perseguir de manera irreprensible la
justícia de la llei (cf. Fl 3, 6). La
conversió a Crist el va conduir a
ampliar la seva visió precedent fins
al punt que en la carta als Gàlates
afirma: «Hem cregut en Jesucrist, i
així com justos, no per les obres de la
Llei» (2, 16). Sembla que la seva



comprensió de la justícia canvia
radicalment. Pau ara posa en primer
lloc la fe i ja no la llei. No és
l’observança de la llei que salva, sinó
la fe en Jesucrist, que amb la seva
mort i resurrecció porta la salvació
junt amb la misericòrdia que
justifica. La justícia de Déu esdevé
ara l’alliberament per als qui estan
oprimits per l'esclavitud del pecat i
de totes les seves conseqüències. La
justícia de Déu és el seu perdó (cf. Sl
51, 11-16).

21. La misericòrdia no és contrària a
la justícia sinó que expressa el
comportament de Déu envers el
pecador, oferint-li una ulterior
possibilitat per examinar-se,
convertir-se i creure. L'experiència
del profeta Osees ens ve a ajudar per
mostrar-nos la superació de la
justícia en la direcció de la
misericòrdia. L'època d'aquest
profeta es compta entre les més
dramàtiques de la història del poble



hebreu. El Regne està pròxim de la
destrucció; el poble no ha romàs fidel
a l'aliança, s’ha allunyat de Déu i ha
perdut la fe dels Pares. Segons una
lògica humana, és just que Déu pensi
a rebutjar el poble infidel: no ha
observat el pacte establert i per tant
mereix la pena corresponent, l'exili.
Les paraules del profeta ho
testifiquen: «No tornarà al país
d'Egipte, sinó que Assur serà el seu
rei, perquè no han volgut convertir-
se» (Os 11, 5). I no obstant això,
després d'aquesta reacció que apel·
la a la justícia, el profeta modifica
radicalment el seu llenguatge i revela
el vertader rostre de Déu: « Això em
trasbalsa el cor, s’encén la meva
pietat. No cediré a la meva
indignació, no tornaré a destruir
Efraïm, perquè jo sóc Déu i no un
home, sóc el Sant, present enmig teu:
no sóc dels qui es passegen d’ací
d’allà» (11, 8-9). Sant Agustí, com
comentant les paraules del profeta



diu: «És més fàcil que Déu contingui
la ira que la misericòrdia» [13].

Si Déu s’aturés en la justícia deixaria
de ser Déu, seria com tots els homes
que invoquen respecte per la llei. La
justícia sola no basta, i l'experiència
ensenya que apel· lant només a ella
es corre el risc de destruir-la. Per
això Déu va més enllà de la justícia
amb la misericòrdia i el perdó. Això
no significa restar valor a la justícia o
fer-la supèrflua, al contrari. Qui
s'equivoca haurà d'expiar la pena.
Només que aquest no és el fi, sinó
l'inici de la conversió, perquè
s'experimenta la tendresa del perdó.
Déu no rebutja la justícia. Ell
l'engloba i la supera en un
esdeveniment superior on
s'experimenta l'amor que està a la
base d'una veritable justícia. Hem de
prestar molta atenció al que escriu
Pau per no caure en el mateix error
que l'Apòstol retreia als seus
contemporanis jueus: «Desconeixen



la justícia que ve de Déu i busquen
de fer-se justos pel seu propi compte,
sense sotmetre’s a la justícia
salvadora de Déu. Perquè Crist és el
terme de la Llei, i així tothom qui
creu en ell rep la justícia de
Déu» (Rm 10, 3-4). Aquesta justícia de
Déu és la misericòrdia concedida a
tots com a gràcia per raó de la mort i
resurrecció de Jesucrist. La Creu de
Crist, llavors, és el judici de Déu
sobre tots nosaltres i sobre el món,
perquè ens ofereix la certesa de
l'amor i de la vida nova.

22. El Jubileu comporta també la
referència a la indulgència. En l'Any
Sant de la Misericòrdia adquireix
una rellevància particular. El perdó
de Déu pels nostres pecats no coneix
límits. En la mort i resurrecció de
Jesucrist, Déu fa evident aquest amor
que és capaç fins i tot de destruir el
pecat dels homes. Deixar-se
reconciliar amb Déu és possible per
mitjà del misteri pasqual i de la



mediació de l'Església. Déu, doncs,
està sempre disponible al perdó i mai
no es cansa d'oferir-lo de manera
sempre nova i inesperada. Tots
nosaltres, no obstant això, vivim
l'experiència del pecat. Sabem que
som cridats a la perfecció (cf. Mt 5,
48), però sentim fort el pes del pecat.
Mentre percebem la potència de la
gràcia que ens transforma,
experimentem també la força del
pecat que ens condiciona. Malgrat el
perdó, portem en la nostra vida les
contradiccions que són conseqüència
dels nostres pecats. En el sagrament
de la Reconciliació Déu perdona els
pecats, que realment queden cancel·
lats; i tanmateix, l'empremta
negativa que els pecats tenen en els
nostres comportaments i en els
nostres pensaments roman. La
misericòrdia de Déu és fins i tot més
forta que això. Ella esdevé 
indulgència del Pare que a través de
l’Esposa de Crist arriba al pecador
perdonat i l'allibera de tot residu de



la conseqüència del pecat, habilitant-
lo a obrar amb caritat, a créixer en
l'amor més aviat que recaure en el
pecat.

L'Església viu la comunió dels Sants.
En l'Eucaristia aquesta comunió, que
és do de Déu, actua com a unió
espiritual que ens uneix els creients
amb els Sants i els Beats el nombre
dels quals és incalculable (cf. Ap 7, 4).
La seva santedat ve en ajuda de la
nostra fragilitat, i així la Mare
Església és capaç amb la seva
pregària i la seva vida de trobar la
debilitat d'alguns amb la santedat
d'altres. Viure llavors la indulgència
en l'Any Sant significa acostar-se a la
misericòrdia del Pare amb la certesa
que el seu perdó s'estén sobre tota la
vida del creient. Indulgència és
experimentar la santedat de
l'Església que dóna a tots de prendre
part en els beneficis de la redempció
de Crist, per tal que el perdó arribi
fins a les extremes conseqüències



amb què assoleix l'amor de Déu.
Visquem intensament el Jubileu
demanant al Pare el perdó dels
pecats i la dispensació de la seva
indulgència misericordiosa.

23. La misericòrdia posseeix un valor
que sobrepassa els confins de
l'Església. Ella ens relaciona amb el
Judaisme i l'Islam, que la consideren
un dels atributs que més qualifiquen
Déu. Israel primer que tot va rebre
aquesta revelació, que roman en la
història com el començament d'una
riquesa incommensurable d'oferir a
tota la humanitat. Com hem vist, les
pàgines de l'Antic Testament estan
entreteixides de misericòrdia perquè
narren les obres que el Senyor ha
realitzat a favor del seu poble en els
moments més difícils de la seva
història. L'Islam, per la seva part,
entre els noms que atribueix al
Creador hi ha el de Misericordiós i
Clement. Aquesta invocació apareix
amb freqüència als llavis dels fidels



musulmans, que se senten
acompanyats i sostinguts per la
misericòrdia en la seva quotidiana
debilitat. També ells creuen que
ningú no pot limitar la misericòrdia
divina perquè les seves portes estan
sempre obertes.

Que aquest Any Jubilar viscut en la
misericòrdia pugui afavorir el
trobament amb aquestes religions i
amb les altres nobles tradicions
religioses; que ens faci més oberts al
diàleg per conèixer-nos i
comprendre'ns millor; elimini tota
forma de foscor i menyspreu, i
allunyi qualsevol forma de violència
i de discriminació.

24. El pensament es dirigeix ara a la
Mare de la Misericòrdia. Que la
dolçor de la seva mirada ens
acompanyi en aquest Any Sant,
perquè tots puguem redescobrir
l'alegria de la tendresa de Déu. Ningú
com Maria no ha conegut la



profunditat el misteri de Déu fet
home. Tot en la seva vida va ser
plasmat per la presència de la
misericòrdia feta carn. La Mare del
Crucificat Ressuscitat va entrar al
santuari de la misericòrdia divina
perquè va participar íntimament en
el misteri del seu amor.

Escollida per ser la Mare del Fill de
Déu, Maria va estar preparada des de
sempre per ser Arca de l'Aliança
entre Déu i els homes. Va custodiar
en el seu cor la divina misericòrdia
en perfecta sintonia amb el seu Fill
Jesús. El seu cant de lloança, al
llindar de la casa d’Elisabet, va estar
dedicat a la misericòrdia que s'estén
«de generació en generació» (Lc 1,
50). També nosaltres estàvem
presents en aquelles paraules
profètiques de la Verge Maria. Això
ens servirà de consolació i de suport
mentre travessarem la Porta Santa
per experimentar els fruits de la
misericòrdia divina.



Al peu de la creu, Maria junt amb
Joan, el deixeble de l'amor, és
testimoni de les paraules de perdó
que surten de la boca de Jesús. El
perdó suprem ofert a qui l'ha
crucificat ens mostra fins on pot
arribar la misericòrdia de Déu.
Maria testifica que la misericòrdia
del Fill de Déu no coneix límits i
arriba a tots sense excloure ningú. Li
adrecem l'antiga i sempre nova
pregària de la Salve Regina, perquè
mai no es cansi de girar vers
nosaltres els seus ulls
misericordiosos i ens faci dignes de
contemplar el rostre de la
misericòrdia, el seu Fill Jesús.

Que la nostra pregària s'estengui
també a tants Sants i Beats que han
fet de la misericòrdia la seva missió
de vida. En particular el pensament
es dirigeix a la gran apòstol de la
misericòrdia, santa Faustina
Kowalska. Que ella, que va ser
cridada a entrar en les profunditats



de la divina misericòrdia,
intercedeixi per nosaltres i ens
obtingui de viure i de caminar
sempre en el perdó de Déu i en la
indestructible confiança en el seu
amor.

25. Un Any Sant extraordinari, doncs,
per viure en la vida de cada dia la
misericòrdia que des de sempre el
Pare dispensa cap a nosaltres. En
aquest Jubileu deixem-nos
sorprendre per Déu. Ell mai no es
cansa d’obrir la porta del seu cor per
repetir que ens estima i vol
compartir amb nosaltres la seva
vida. L'Església sent la urgència
d'anunciar la misericòrdia de Déu.
La seva vida és autèntica i creïble
quan amb convicció fa de la
misericòrdia el seu anunci. Ella sap
que la primera tasca, sobretot en un
moment com el nostre, ple de grans
esperances i fortes contradiccions, és
la d'introduir a tots en el misteri de
la misericòrdia de Déu, contemplant



el rostre de Crist. L'Església és
cridada a ser el primer testimoni
veraç de la misericòrdia, professant-
la i vivint-la com el centre de la
Revelació de Jesucrist. Des del cor de
la Trinitat, des de la intimitat més
profunda del misteri de Déu, brolla i
corre sense parar el gran riu de la
misericòrdia. Aquesta font mai no
podrà exhaurir-se, per molts que
siguin els qui s'hi acosten. Cada cop
que algú en tindrà necessitat hi
podrà venir, perquè la misericòrdia
de Déu no té fi. Tan insondable és la
profunditat del misteri que enclou,
tan inesgotable la riquesa que d'ella
prové.

Que en aquest Any Jubilar l'Església
esdevingui eco de la Paraula de Déu
que ressona forta i decidida com una
paraula i un gest de perdó, de suport,
d'ajuda, d'amor. Que mai es cansi
d'oferir misericòrdia i sigui sempre
pacient a confortar i perdonar. Que
l'Església es faci veu de cada home i



dona i repeteixi amb confiança i
sense parar: «Recorda't, Senyor, de la
teva misericòrdia i del teu amor; que
són eterns» (Sl 25, 6).

Donat a Roma, prop de Sant Pere, l'11
d'abril, Vigília del II Diumenge de
Pasqua o de la Divina Misericòrdia,
de l'Any del Senyor 2015, tercer del
meu pontificat.

FRANCESC

[1]. Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, n. 4.

[2]. Joan XXIII, Discurs d’obertura del
Concili ecumènic Vaticà II Gaudet
Mater

[3]. Pau VI, Discurs de clausura del
Concili ecumènic Vaticà II, 7
desembre 1965.



[4]. Cf. Conc. ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 16; Const.
past. Gaudium et spes, n. 15.

[5]. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6]. XXVI Diumenge del Temps
Ordinari. Aquesta col· lecta ja
apareix, en el segle VIII, entre els
textos eucològics del Sacramentari
Gelasià (1198).

[7]. Cf. Hom. 21: CCL 122, 149-151.

[8]. Exhort. apost. Evangelii gaudium,
n. 24.

[9]. n. 2.

[10]. Joan Paul II, Carta Enc. Dives in
misericordia, n. 15.

[11]. Ibid., n. 2.

[12]. Paraules de llum i d’amor, § 56.

[13]. Enarr. in Ps. 76, 11.



pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/llibre-

electronic-de-la-butlla-misericordiae-
vultu/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca-es/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca-es/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/
https://opusdei.org/ca-es/article/llibre-electronic-de-la-butlla-misericordiae-vultu/

	Llibre electrònic de la butlla Misericordiae Vultus

