opusdei.org

L'experiencia del
dolor

Tot i que el dolor és una de les
experiéncies més comunes de la
vida, sempre sorpren i
continuament ens exigeix
aprendre i adaptar-nos a les
noves circumstancies.

29/11/2012

Ningu no pot considerar-se "expert"
en el dolor, el qual sempre té una
dimensio6 d'originalitat: en la forma
com es manifesta, en les causes, i en
les diverses reaccions que
desencadena. Moltes vegades ens



trobem patint profundament per
motius i raons que no esperem.

El sant pare Joan Pau II, escriu: «El
sofriment huma suscita compassio;
suscita també respecte, i a la seva
manera, atemoreix. En efecte, hi esta
continguda la grandesa d'un misteri
especific [...] 'home, en el seu
sofriment, és un misteri intangible»

[1].

La principal peculiaritat del dolor
huma és que planteja un interrogant
existencial. «Dins de cada sofriment
experimentat per I'home, i també en
el fons del moén del sofriment,
apareix inevitablement la pregunta:
per qué? Es una pregunta sobre la
causa, la rad, una pregunta sobre la
finalitat (perqué), en definitiva, sobre
el sentit» [2] .

En efecte, quan s'empreén la recerca
del sentit del dolor, 1'ésser huma es
questiona sobre el sentit de la seva

mateixa existéncia i tracta d'aclarir



I'abast i el significat de la seva propia
llibertat. «Puc rebutjar el dolor? Puc,
potser, fixar una distancia amb el
dolor, suprimir-lo? El dolor
imprimeix a la vida el seu sentit
efimer» [3] .

Aquesta experiencia humana ens
mou a cercar l'ajuda d'altres
persones i a oferir, alhora, la nostra
assistencia. L'experiencia del dolor
ens ensenya a prestar mes atencio a
altres persones [4] . El dolor marca la
diferéncia entre una persona
madura i equilibrada, que és capag
d'enfrontar obstacles i situacions
dificils, i una persona que es deixa
portar i absorbir per les emocions i
sensacions.

La interaccio mutua entre el dolor
il'amor

« No oblidis mai que el Dolor és la
pedra de toc de ’Amor » [5] .
Aquesta afirmacio incisiva i
profunda de sant Josepmaria Escriva



esta relacionada amb les diferents
reaccions davant el dolor.

Hi ha una relaci6 entre la manera en
que cada persona viu el dolorila
seva forma d'estimar, perqué nomeés
s'accepta el dolor quan hom capta
que el seu sentit és I'amor. Només
aixi es pot arribar a exclamar: «
Beneit sigui el dolor. —Estimat
sigui el dolor. Santificat sigui el
dolor... jGlorificat sigui el dolor! »

[6] .

En els escrits de sant Josepmaria, el
misteri del dolor és una constant
pedra de toc, esdevé ocasio per a un
encontre cara a cara amb Déu, que es
va fer home per ensenyar-nos a viure
com a homes.

Amb I'Encarnacio, Jesucrist va voler
experimentar tot el sofriment
humanament possible per ensenyar-
nos que l'amor pot superar qualsevol
classe de dolor. En un dels passatges
de Cami, sant Josepmaria expressa:



Tot un programa, per a seguir amb
profit Uassignatura del dolor, ens
el dona I’Apostol: spe gaudentes —
per Uesperanca, contents, in
tribulatione patientes—soferts, en
la tribulacio, orationi instantes —
en l’oracio, constants » [7] .

El dolor és un punt de trobada entre
l'alegria de l'esperanca i la necessitat
de la pregaria. Els cristians accepten
el dolor amb l'esperanca d'un goig
futur. S6n plenament conscients dels
seus limits i confien en l'ajuda que
s’implora a Déu en la pregaria.

No es tracta del convenciment de la
propia capacitat d'afrontar les
dificultats per un mateix, ni
d'adoptar la posicio pessimista
d'aquell que pensa que el patiment és
I'tltima i inevitable estacio en el
cami de la vida, « Si saps que
aquests sofriments —fisics o
morals— son purificacio i
mereixement, beneeix-los » [8] .



El sofriment és una cruilla de
camins, un lloc de pas, no és mai
'estacio final. Aixi, la pregaria
esdevé un moment important, en qué
el sofriment troba sentit i, amb la
gracia de Déu, es converteix en
alegria [9] .

L'efecte catartic de la pregaria es fa
realitat perque, cada vegada que
I'home prega, experimenta la
misericordia de Déu i comparteix les
seves preocupacions i problemes,
rebent alhora un senyal gairebé
intangible del seu Amor: « Déu meu,
ensenya'm a estimar! —;Déu meu,
ensenya'm a pregar! » [10] .

La relacio entre el dolor i l'amor és
molt forta. Aquells que estimen i que
es «forgen al foc del dolor», troben la
joia [11] . «L'Amor és també la font
més plena de la resposta a la
pregunta sobre el sentit del
sofriment» [12] . Sant Josepmaria
solia dir: « Et vull feli¢ a la terra. —



I no ho seras si no perds aquesta
por del dolor. Perqué, mentre
«caminemv», en el dolor hi ha
precisament la felicitat » [13] .
Aquesta és una afirmacio tan
contundent que marca el cami cap a
la felicitat, cap al fi ultim de I'home.

Tanmateix, hi ha moments en aquest
recorregut en que l'experiencia del
dolor forja la vida d'un home. No es
tracta ja d'una questio d'acceptacio o
rebuig del dolor, sind d'aprendre a
considerar el sofriment com a part
de la nostra existéencia i com a part
del pla de Déu per a cadascun de
nosaltres.

«El sofriment és també una crida a
manifestar la grandesa moral de
I'home, la seva maduresa espiritual»
[14] . Afortunadament, amb la seva
llibertat i la seva racionalitat I'nome
pot afrontar amb exit els
esdeveniments dolorosos.



Per fer-ho, ha d'assolir un nivell més
alt de maduresa personal, fita que no
es produeix de manera passiva i
tampoc pot considerar-se com
definitivament assolida. Cal fer
provisio de tots els recursos
espirituals i adoptar una actitud
apropiada. Com afirma Viktor
Frankl, la capacitat de patir forma
part de la propia educacio, és una
fase important del creixement
interior i també d'autoorganitzacio
[15].

Actualment, la incapacitat per
afrontar el dolor i el sofriment, fisic o
espiritual, prové precisament de la
manca d’una "cultura del sofriment".
Inicialment, son els pares els qui
tenen por d’enfrontar els fills amb el
sacrifici. Com a consequeéncia, es
veuen temptats a donar-los tot i de
manera immediata. Pensen que
sempre hi haura temps per patir més
endavant o guarden la il-lusio que



aquests moments no arribaran mai
per a ells [16] .

Es dificil entendre com una persona
pot resistir 'adveniment imprevist
d'un dolor intens sense haver-ho
experimentat abans. De fet, aquestes
persones sOn més propenses a patir
crisis nervioses i depressions.

El patiment experimentat per sant
Josepmaria en la seva familia va ser
una manera molt practica d'adquirir
la maduresa a la qual altres només
arriben després de molts anys. La
seva biografia és exemplar. Va estar
seriosament malalt en la infantessa,
va haver d'enfrontar la mort de tres
germanes, va contemplar el
sofriment del seu pare davant les
consequéncies d'una crisi economica,
es va veure obligat a traslladar-se a
una altra ciutat amb el consequent
canvi en l'estil de vida.

Després, va tornar a experimentar el
patiment al seminari, dolor que, unit



a moltes hores de pregaria davant el
Santissim Sagrament, el va fer
madurar espiritualment. Les
multiples proves internes i externes
que el Senyor li va enviar, van
requerir una gran dosi d'esperit de
sacrifici, fins i tot la persecuci6 que
va patir durant la fundacio6 de 1'Opus
Dei. Va patir a més de diabetis,
malaltia que el va deixar exhaust
durant molts anys.

En certa manera, podriem dir que no
se li va estalviar res. Sant Josepmaria
sempre va tenir la capacitat
d'entendre el sofriment i dolor aliens
a causa de la seva experiencia
personal i no simplement per
coneixement teoric. Va afrontar el
patiment amb fe i valentia, i amb una
gran paciencia humana i
sobrenatural.

Els malalts son un tresor

«Els testimonis de la creu i de la
resurreccié del Crist han transmes a



I'Església i a la humanitat un
especific Evangeli del sofriment. E1
mateix Redemptor ha escrit aquest
Evangeli sobretot amb el propi
patiment assumit per amor, perqué
I'home “no es perdi, siné que tingui
vida eterna". Aquest sofriment,
juntament amb la paraula del seu
ensenyament, ha esdevingut una font
rica per a tots els qui han participat
en els sofriments de Jesus en la
primera generacio de deixebles i
confessors i, després, en les que s’han
anat succeint al llarg dels segles»
[17].

El Sant Pare Joan Pau II creu que
aquells que pateixen son
protagonistes privilegiats de
I'evangeli del dolor, que Jesucrist en
persona va comencar a escriure amb
el seu mateix dolor. Cada persona
que pateix porta aquest Evangeli a la
vida amb el seu dolor personal. Es un
Evangeli viu, que mai no acabarem
d'escriure, i que veritablement ens



capacita per reconéixer Déu mateix
en cada un dels qui pateixen.

En la seva profecia del Judici Final,
nostre Senyor ens diu: «Llavors el rei
dira als que estan a la seva dreta:
Veniu, beneits del meu Pare, preneu
possessio del regne preparat des de
la creacio del mon. Perque [...] vaig
estar malalt i em vau visitar [...]
Senyor, (quan et vam veure malalt
[...]i et vam anar a veure? [...] I el Rei
els respondra: Us ho ben asseguro
que totes les vegades que vau fer
aixo a un d'aquests germans meus
més petits, a mi m'ho feieu» [18] .

Conscient de la identificacio entre
Crist i els malalts, sant Josepmaria
sempre va intentar transmetre a les
persones properes a ell, un afecte
especial pels malalts. Constantment
va repetir que estimava Déu i els
altres amb el mateix cor. Sabia com
estimar els altres a través de Déu i



ells, al seu torn, ’acostaven més a
Déu.

Els malalts ocupaven un lloc especial
en el cor de sant Josepmaria, perque
en cada un d'ells veia la imatge de
Crist que pateix. Per aixo0, cada un li
atreia, d'una manera misteriosa i
forta, a la corredempcio.

En la pregaria, s'imaginava a ell
mateix com un dels Apostols,
desitjant reparar per la seva fugida
en el moment de la Creu. Per reparar
per les desercions que havien
augmentat tant els sofriments de
Jesus, desitjava que els malalts fossin
estimats de la mateixa manera com
una mare estima amb tendresa el seu
fill, i que mai no se'ls deixés sols.

«Com sempre, quan un fill meu es
troba malalt, els dic a aquells que
viuen al seu costat que han tenir-ne
cura de manera que no estranyi la
seva mare que és lluny, i que en
aquells moments, hem de ser com



una mare per aquest fill meu,
cuidant-lo com la seva mare ho
hagués fet». I en un altre moment,
«Tot 1 que som pobres, mai no hem
d’estalviar res en la cura dels nostres
germans malalts. Si fos necessari,
robariem un trosset de Cel per a ells i
el Senyor ens ho perdonaria» [19] .

« —Nen. —Malalt. —Quan escriviu
aquestes paraules, ;no us ve la
temptacio de posar-les amb
majiiscula? Es que, per a una
anima enamorada, els nens i els
malalts sén Ell » [20] . Els malalts
son un tresor, solia dir, perque en
viure l'ascetisme somrient, que era
tan preuat per sant Josepmaria, el
malalt pot convertir la seva malaltia
en pregaria.

Es converteix en un tresor per als
altres també perqueé, al cuidar-lo,
practiquen la virtut de la caritat i
s'enriqueixen mentre que la cura que
presten és el millor que poden oferir.



La malaltia és un tresor per a
I'Església perqué cada persona
malalta participa en la passio de
nostre Senyor a la Creu [21] .

El malalt en estat greu, a l'acostar-se
al moment de la trobada personal
amb Déu, es dirigeix cap a aquest
instant d'una manera especial.
Aquesta trobada té un efecte de
purificacio profunda i, a la vegada,
de pau.

« Aquest home es mor. Ja no hi ha
res a fer...». Ja fa anys: era en un
hospital de Madrid. Després de
confessar-se, quan el sacerdot li
donava a besar el seu crucifix,
aquell gitano deia, cridant, sense
que aconseguissin fer-lo callar:—
Amb aquesta podrida boca meva
no puc pas besar el Senyor!—Pero,
si li faras una abrag¢ada i un peto
molt fort de seguida, al Cel!...Has
vist una manera més bellament



tremenda de manifestar la
contricio?» [22] .

Aquest episodi de la vida del
fundador resumeix idealment la seva
actitud davant la mort i el dolor. El
valor purificador del sofriment del
gitano adquireix una dimensio
il-limitada i, juntament amb la gracia
del sagrament de la Peniténcia, la
mort perd l'espectre de la por. Es
converteix, en canvi, en l'oportunitat
que la fe de tot home espera: la de
poder contemplar Déu cara a cara,
no com a jutge, siné com a Pare
amoros que ens espera per abracar-
nos.

Professionals en contacte amb el
dolor

No és facil enfrontar la situacio de
persones que pateixen diariament i,
a la vegada, mantenir un interes viu
pels seus problemes i les seves
tristeses. En aquestes circumstancies
hi ha el risc de manejar el dolor de



manera anonima, intentant alleujar
falsament l'atmosfera en que han de
viure diariament els professionals de
la medicina.

Es poden trobar infermeres molt
competents a qui el dolor ja no els
afecta profundament. En lloc de
veure el pacient com un ésser huma,
amb una visio integral de les seves
necessitats, centren la preocupacio
pel que es requereix per respondre a
les necessitats cliniques de la
persona.

Els metges també es troben sovint en
perill de considerar els pacients des
d'un punt de vista merament
pragmatic, limitant ’atencio al
diagnostic i les opcions
terapeutiques.

A part del contacte amb el malalt
durant les etapes de diagnostic i
planificacio de tractament, els
metges sOn invisibles, absorbits per
activitats administratives, cursos,



consultes amb col-legues i
conferencies.

Les paraules del nostre Pare a un
cirurgia ortopedic son significatives.
El metge li va preguntar com era
possible evadir la rutina en la seva
professio: «Viu a la presencia de Déu,
com segurament ja fas. Ahir vaig
visitar una persona malalta a qui
estimo amb tot el cor de pare, i
entenc la gran tasca sacerdotal que
vosaltres els metges feu. Pero no
t’enorgulleixis d'aixo, perqué tothom
té anima sacerdotal! Necessiteu
posar en practica la vostra anima
sacerdotal! Quan et rentes les mans,
quan fas servir la teva bata blanca,
quan et poses els guants, pensa en
Déu i en el seu sacerdoci real, al qual
sant Pere es refereix. Només aixi
evitaras la rutina a la feina. Faras bé
al cos i també a I'anima» [23] .

El treball dels metges i de les
infermeres és una realitzacié



ininterrompuda i intangible d’allo
que va dur a terme nostre Senyor
durant la seva vida a la terra. Els
seus miracles ho demostren: els cecs
podien veure, els muts podien parlar,
els sords podien sentir, els coixos,
caminar. Va guarir els epiléptics i els
leprosos, i fins i tot va ressuscitar
morts.

Un metge, en llegir 'Evangeli, no pot
evitar percebre la profunda
compassio de Jesus quan s'acostava
als malalts, prenent Ell la iniciativa
per anar a trobar-lo i atenent sempre
les seves supliques. No obstant aixo,
el Senyor si establir una condicio: fe,
una fe humana i sobrenatural en Ell.

Quan en I'Evangeli aquell pare
pregunta per queé els apostols no
havien pogut guarir el seu fill, Jesus
respon que a causa de la seva manca
de fe [24] . Actualment, els metges
obliden amb frequiéncia la necessitat
fonamental d'establir una relaci6 de



veritable confianca amb els pacients.
Aquests es veuen estimulats a posar
la confianca en els medicaments més
que en la persona que els administra.
La burocratitzaci6 inapropiada en la
practica medica pot efectivament
destruir la relacié metge-pacient i
reduir-la a un mer intercanvi
d'informacio i prescripcions, on les
estadistiques prenen el lloc de la
comunicacio interpersonal.

Sant Josepmaria Escriva recordava
als metges la dimensio unica que
posseeix la relacio personal amb el
pacient, i els estimulava a evitar
caure en la rutina en la seva feina.
Els urgia a mantenir el cor a to amb
el cor de Déu. No es tractava de
sentimentalisme, sin6 de la forta
conviccid que no es pot exercir la
professio médica com si fos qualsevol
altra professio, ni tan sols mogut
merament per 1'amor a la ciéncia.



En una ocasid, algunes infermeres li
van demanar com podien millorar en
el seu treball, i ell va contestar:
«Necessitem moltes infermeres
cristianes. El vostre treball és un
sacerdoci, molt més que el treball
d'un metge. He dit molt més perque
vosaltres teniu la delicadesa, la
proximitat d'estar sempre a prop al
pacient. Crec que per ser infermera,
cal una veritable vocacio cristiana.
Per perfeccionar aquesta vocacio, es
requereix estar cientificament
preparat i tenir una gran delicadesa»
[25] .

En una altra oportunitat, va explicar
encara més l'anterior plantejament:
«jQue Déu us beneeixi! Penseu que
esteu cuidant la Sagrada Familia de
Natzaret i que la persona malalta és
Jesus [...] O penseu que és la seva
Mare. Tracteu-los amb amor, amb
cura, amb delicadesa. Assegureu-vos
que no necessitin res, especialment
I'ajuda espiritual [...] Jo prego per



vosaltres perque penso en el bé o en
el mal que podeu fer. A una persona
que esta espiritualment preparada,
se li pot parlar del seu estat amb
franquesa. Pero si aquest no és el cas,
heu d’aprofitar qualsevol oportunitat
per ajudar-los a anar a la confessio i
a rebre la comunio. I arribara el
moment en que la persona que esta
malalta desitjara que se 1i digui que
se’n va al Cel. Jo mateix conec alguns
exemples molt bonics» [26] .

Més d'una vegada, sant Josepmaria
va emfatitzar la dimensio sacerdotal
d'aquesta feina: «M'impressiona
quan em diuen una cosa que molts
de vosaltres ja coneixeu. Els metges
han de fer el que fan els bons
confessors, pero en l'esfera material.
Els metges han no només de
preocupar-se de l'estat fisic del
pacient sino també de la seva anima»
[27].



El prestigi professional, una
manera de donar gloria a Déu

El fundador de 1'Opus Dei sabia com
aplicar la crida universal a la
santedat a la professio medica. Per
cercar la santedat a la feina, hem de
fer la feina amb perfeccio, amb
competencia professional. « A qui
pugui ser savi no li perdonem que
no ho sigui » [28] . « La santedat es
compon d'heroismes.—Per tant, en
el treball se'ns demana l'heroisme
d’«acabar» bé les tasques que ens
corresponen, dia rere dia, encara
que es repeteixin les mateixes
ocupacions. Si no, no volem ser
sants » [29] .

Sant Josepmaria es referia també
amb frequiéncia a la necessitat que el
metge tingui anima sacerdotal. «
Afirmes que vas entenent de mica
en mica el que vol dir «anima
sacerdotal»... No t'enfadis si et
contesto que els fets demostren



que ho comprens només en la
teoria. —Cada jornada et passa el
mateix: al vespre, a l'examen, tot
son desigs i proposits; al matiia
la tarda, a la feina, tot son peros i
excuses. ;Aixi és com vius el
«sacerdoci sant, per a oferir
victimes espirituals, agradables a
Déu per Jesucrist»? » [30] .

També va entendre la connexié entre
la santedat i els interessos del
intel-lecte huma: « Si has de servir
Déu amb la teva intel-ligéncia,
estudiar, per a tu, és una obligacio
greu » [31] i « Posa un motiu
sobrenatural a la teva feina
professional quotidiana, i hauras
santificat el treball » [32] .

I de nou, adrecgant-se als metges, sant
Josepmaria deia: «Imiteu-lo,
d'aquesta manera, sereu més
refinats, més cristians cada dia, no
només mes doctes, fins i tot més que



un expert, sind més com un dels
deixebles de Crist» [33] .

Sant Josepmaria convidava
infermeres i metges a comparar la
seva feina amb la d'un sacerdot.
Parlava de la seva tasca assignant-li
el qualificatiu de missio sagrada, per
la seva proximitat amb els que
pateixen, que son imatges de Crist a
la creu. El seu afecte i atencio ens
recorden l'amor compassiu de Jesus
pels malalts durant la seva vida
terrenal.

Per aquestes raons, sant Josepmaria
Escriva va referir-se amb claredat a
la necessitat de viure la vocacio de
metge i d'infermera amb una actitud
veritablement professional: amb
pericia cientifica, amb la cura
amorosa d'una mare i amb
esperanc¢a humana i sobrenatural.

Resulta dificil entendre realment la
malaltia si no s'ha experimentat la
seva carrega, almenys una vegada a



la vida, i si no s'han viscut aquests
moments en que sorgeix la temptacid
de caure en la ira o el rebuig.

Sant Josepmaria Escriva esta
capacitat per parlar tan clarament i
caritativament sobre el sofriment i el
dolor perque els experimenta en la
seva vida. Va poder conviure amb el
sofriment i el dolor precisament
perque creia en I'amor de Déu.
Confiava en Déu amb la mateixa
confianca que un nen petit té amb el
seu Pare. Transmetia clarament
aquesta actitud en la predicacio i les
seves accions parlaven tan
eloqientment com les seves
paraules. Qualsevol que confii a sant
Josepmaria el seu dolor i la seva
tristesa aprendra a confiar el seu
patiment a Déu.

P. Binetti



[1] Joan Pau II, Carta Apostolica
Salvifici doloris , 4.

[2] Ibidem, 9.

[3] C.S. Lewis, Diario di un dolore ,
Milano 1990, p. 40.

[4] Cf. Sant Josepmaria Escriva,
Forja, 987.

[5] Sant Josepmaria Escriva, Camt,
439.

[6] 6. Ibid, 208.

[7] Ibidem, 209.

[8] Ibid, 219.

[9] Cf. Salvifici doloris , 18.

[10] Sant Josepmaria Escriva, Forja ,
66.

[11] Cf. Forja, 816.

[12] Cf. Salvifici doloris , 13.



[13] Sant Josepmaria Escriva, Cami,
217.

[14] Cf. Salvifici doloris , 14.

[15] Cf. V. Frankl, Homo patiens ,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.

[16] Cf A. MacIntyre, Tras la virtut
Critica, Barcelona 1987, pp. 34-35.

[17] Cf Salvifici doloris , 25.
[18] Mt XXV, 34-41.

[19] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida i sense por a la mort. Paraules
de monsenyor Josepmaria Escriva de
Balaguer i Albas a metges i malalts",
a AA.VV., En memoria de Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer , cit., p.
164.

[20] Sant Josepmaria, Cami , 419.

[21] Cf P. Urbano, El hombre de Villa
Tevere , Barcelona 1994, p. 235.



[22] Sant Josepmaria, Via Crucis , 111
Estacid, punt de meditacio 3.

[23] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida ...”, cit., p. 158-159.

[24] Cf Mt XVII, 14-20.

[25] Cf G. Herranz, “Sense por a la
vida ...”, cit., p. 159.

[26] Cf ibidem, p. 161.

[27] Cf ibidem, p. 159.

[28] Sant Josepmaria, Cami, 332.
[29] Sant Josepmaria, Solc, 529.
[30] Sant Josepmaria, Solc, 499.
[31] Sant Josepmaria, Cami , 336.
[32] Ibidem, 359.

[33] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida ...”, cit., p. 160.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-
del-dolor/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/
https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/
https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/

	L'experiència del dolor

