
opusdei.org

L'experiència del
dolor

Tot i que el dolor és una de les
experiències més comunes de la
vida, sempre sorprèn i
contínuament ens exigeix
aprendre i adaptar-nos a les
noves circumstàncies.

29/11/2012

Ningú no pot considerar-se "expert"
en el dolor, el qual sempre té una
dimensió d'originalitat: en la forma
com es manifesta, en les causes, i en
les diverses reaccions que
desencadena. Moltes vegades ens



trobem patint profundament per
motius i raons que no esperem.

El sant pare Joan Pau II, escriu: «El
sofriment humà suscita compassió;
suscita també respecte, i a la seva
manera, atemoreix. En efecte, hi està
continguda la grandesa d'un misteri
específic [...] l'home, en el seu
sofriment, és un misteri intangible» 
[1] .

La principal peculiaritat del dolor
humà és que planteja un interrogant
existencial. «Dins de cada sofriment
experimentat per l'home, i també en
el fons del món del sofriment,
apareix inevitablement la pregunta:
per què? És una pregunta sobre la
causa, la raó, una pregunta sobre la
finalitat (perquè), en definitiva, sobre
el sentit» [2] .

En efecte, quan s'emprèn la recerca
del sentit del dolor, l'ésser humà es
qüestiona sobre el sentit de la seva
mateixa existència i tracta d'aclarir



l'abast i el significat de la seva pròpia
llibertat. «Puc rebutjar el dolor? Puc,
potser, fixar una distància amb el
dolor, suprimir-lo? El dolor
imprimeix a la vida el seu sentit
efímer» [3] .

Aquesta experiència humana ens
mou a cercar l'ajuda d'altres
persones i a oferir, alhora, la nostra
assistència. L'experiència del dolor
ens ensenya a prestar més atenció a
altres persones [4] . El dolor marca la
diferència entre una persona
madura i equilibrada, que és capaç
d'enfrontar obstacles i situacions
difícils, i una persona que es deixa
portar i absorbir per les emocions i
sensacions.

La interacció mútua entre el dolor
i l'amor

« No oblidis mai que el Dolor és la
pedra de toc de l’Amor » [5] .
Aquesta afirmació incisiva i
profunda de sant Josepmaria Escrivà



està relacionada amb les diferents
reaccions davant el dolor.

Hi ha una relació entre la manera en
què cada persona viu el dolor i la
seva forma d'estimar, perquè només
s'accepta el dolor quan hom capta
que el seu sentit és l'amor. Només
així es pot arribar a exclamar: « 
Beneït sigui el dolor. —Estimat
sigui el dolor. Santificat sigui el
dolor... ¡Glorificat sigui el dolor! » 
[6] .

En els escrits de sant Josepmaria, el
misteri del dolor és una constant
pedra de toc, esdevé ocasió per a un
encontre cara a cara amb Déu, que es
va fer home per ensenyar-nos a viure
com a homes.

Amb l'Encarnació, Jesucrist va voler
experimentar tot el sofriment
humanament possible per ensenyar-
nos que l'amor pot superar qualsevol
classe de dolor. En un dels passatges
de Camí, sant Josepmaria expressa: 



Tot un programa, per a seguir amb
profit l’assignatura del dolor, ens
el dóna l’Apòstol: spe gaudentes —
per l’esperança, contents, in
tribulatione patientes—soferts, en
la tribulació, orationi instantes —
en l’oració, constants » [7] .

El dolor és un punt de trobada entre
l'alegria de l'esperança i la necessitat
de la pregària. Els cristians accepten
el dolor amb l'esperança d'un goig
futur. Són plenament conscients dels
seus límits i confien en l'ajuda que
s’implora a Déu en la pregària.

No es tracta del convenciment de la
pròpia capacitat d'afrontar les
dificultats per un mateix, ni
d'adoptar la posició pessimista
d'aquell que pensa que el patiment és
l'última i inevitable estació en el
camí de la vida, « Si saps que
aquests sofriments —físics o
morals— són purificació i
mereixement, beneeix-los » [8] .



El sofriment és una cruïlla de
camins, un lloc de pas, no és mai
l'estació final. Així, la pregària
esdevé un moment important, en què
el sofriment troba sentit i, amb la
gràcia de Déu, es converteix en
alegria [9] .

L'efecte catàrtic de la pregària es fa
realitat perquè, cada vegada que
l'home prega, experimenta la
misericòrdia de Déu i comparteix les
seves preocupacions i problemes,
rebent alhora un senyal gairebé
intangible del seu Amor: « Déu meu,
ensenya'm a estimar! —¡Déu meu,
ensenya'm a pregar! » [10] .

La relació entre el dolor i l'amor és
molt forta. Aquells que estimen i que
es «forgen al foc del dolor», troben la
joia [11] . «L'Amor és també la font
més plena de la resposta a la
pregunta sobre el sentit del
sofriment» [12] . Sant Josepmaria
solia dir: « Et vull feliç a la terra. —



I no ho seràs si no perds aquesta
por del dolor. Perquè, mentre
«caminem», en el dolor hi ha
precisament la felicitat » [13] .
Aquesta és una afirmació tan
contundent que marca el camí cap a
la felicitat, cap al fi últim de l'home.

Tanmateix, hi ha moments en aquest
recorregut en què l'experiència del
dolor forja la vida d'un home. No es
tracta ja d'una qüestió d'acceptació o
rebuig del dolor, sinó d'aprendre a
considerar el sofriment com a part
de la nostra existència i com a part
del pla de Déu per a cadascun de
nosaltres.

«El sofriment és també una crida a
manifestar la grandesa moral de
l'home, la seva maduresa espiritual» 
[14] . Afortunadament, amb la seva
llibertat i la seva racionalitat l'home
pot afrontar amb èxit els
esdeveniments dolorosos.



Per fer-ho, ha d'assolir un nivell més
alt de maduresa personal, fita que no
es produeix de manera passiva i
tampoc pot considerar-se com
definitivament assolida. Cal fer
provisió de tots els recursos
espirituals i adoptar una actitud
apropiada. Com afirma Viktor
Frankl, la capacitat de patir forma
part de la pròpia educació, és una
fase important del creixement
interior i també d'autoorganització 
[15] .

Actualment, la incapacitat per
afrontar el dolor i el sofriment, físic o
espiritual, prové precisament de la
manca d’una "cultura del sofriment".
Inicialment, són els pares els qui
tenen por d’enfrontar els fills amb el
sacrifici. Com a conseqüència, es
veuen temptats a donar-los tot i de
manera immediata. Pensen que
sempre hi haurà temps per patir més
endavant o guarden la il·lusió que



aquests moments no arribaran mai
per a ells [16] .

És difícil entendre com una persona
pot resistir l'adveniment imprevist
d'un dolor intens sense haver-ho
experimentat abans. De fet, aquestes
persones són més propenses a patir
crisis nervioses i depressions.

El patiment experimentat per sant
Josepmaria en la seva família va ser
una manera molt pràctica d'adquirir
la maduresa a la qual altres només
arriben després de molts anys. La
seva biografia és exemplar. Va estar
seriosament malalt en la infantessa,
va haver d'enfrontar la mort de tres
germanes, va contemplar el
sofriment del seu pare davant les
conseqüències d'una crisi econòmica,
es va veure obligat a traslladar-se a
una altra ciutat amb el conseqüent
canvi en l'estil de vida.

Després, va tornar a experimentar el
patiment al seminari, dolor que, unit



a moltes hores de pregària davant el
Santíssim Sagrament, el va fer
madurar espiritualment. Les
múltiples proves internes i externes
que el Senyor li va enviar, van
requerir una gran dosi d'esperit de
sacrifici, fins i tot la persecució que
va patir durant la fundació de l'Opus
Dei. Va patir a més de diabetis,
malaltia que el va deixar exhaust
durant molts anys.

En certa manera, podríem dir que no
se li va estalviar res. Sant Josepmaria
sempre va tenir la capacitat
d'entendre el sofriment i dolor aliens
a causa de la seva experiència
personal i no simplement per
coneixement teòric. Va afrontar el
patiment amb fe i valentia, i amb una
gran paciència humana i
sobrenatural.

Els malalts són un tresor

«Els testimonis de la creu i de la
resurrecció del Crist han transmès a



l'Església i a la humanitat un
específic Evangeli del sofriment. El
mateix Redemptor ha escrit aquest
Evangeli sobretot amb el propi
patiment assumit per amor, perquè
l'home “no es perdi, sinó que tingui
vida eterna". Aquest sofriment,
juntament amb la paraula del seu
ensenyament, ha esdevingut una font
rica per a tots els qui han participat
en els sofriments de Jesús en la
primera generació de deixebles i
confessors i, després, en les que s'han
anat succeint al llarg dels segles» 
[17] .

El Sant Pare Joan Pau II creu que
aquells que pateixen són
protagonistes privilegiats de
l'evangeli del dolor, que Jesucrist en
persona va començar a escriure amb
el seu mateix dolor. Cada persona
que pateix porta aquest Evangeli a la
vida amb el seu dolor personal. És un
Evangeli viu, que mai no acabarem
d'escriure, i que veritablement ens



capacita per reconèixer Déu mateix
en cada un dels qui pateixen.

En la seva profecia del Judici Final,
nostre Senyor ens diu: «Llavors el rei
dirà als que estan a la seva dreta:
Veniu, beneïts del meu Pare, preneu
possessió del regne preparat des de
la creació del món. Perquè [...] vaig
estar malalt i em vau visitar [...]
Senyor, ¿quan et vam veure malalt
[...] i et vam anar a veure? [...] I el Rei
els respondrà: Us ho ben asseguro
que totes les vegades que vau fer
això a un d'aquests germans meus
més petits, a mi m'ho fèieu» [18] .

Conscient de la identificació entre
Crist i els malalts, sant Josepmaria
sempre va intentar transmetre a les
persones properes a ell, un afecte
especial pels malalts. Constantment
va repetir que estimava Déu i els
altres amb el mateix cor. Sabia com
estimar els altres a través de Déu i



ells, al seu torn, l’acostaven més a
Déu.

Els malalts ocupaven un lloc especial
en el cor de sant Josepmaria, perquè
en cada un d'ells veia la imatge de
Crist que pateix. Per això, cada un li
atreia, d'una manera misteriosa i
forta, a la corredempció.

En la pregària, s'imaginava a ell
mateix com un dels Apòstols,
desitjant reparar per la seva fugida
en el moment de la Creu. Per reparar
per les desercions que havien
augmentat tant els sofriments de
Jesús, desitjava que els malalts fossin
estimats de la mateixa manera com
una mare estima amb tendresa el seu
fill, i que mai no se'ls deixés sols.

«Com sempre, quan un fill meu es
troba malalt, els dic a aquells que
viuen al seu costat que han tenir-ne
cura de manera que no estranyi la
seva mare que és lluny, i que en
aquells moments, hem de ser com



una mare per aquest fill meu,
cuidant-lo com la seva mare ho
hagués fet». I en un altre moment,
«Tot i que som pobres, mai no hem
d’estalviar res en la cura dels nostres
germans malalts. Si fos necessari,
robaríem un trosset de Cel per a ells i
el Senyor ens ho perdonaria» [19] .

« —Nen. —Malalt. —Quan escriviu
aquestes paraules, ¿no us ve la
temptació de posar-les amb
majúscula? És que, per a una
ànima enamorada, els nens i els
malalts són Ell » [20] . Els malalts
són un tresor, solia dir, perquè en
viure l'ascetisme somrient, que era
tan preuat per sant Josepmaria, el
malalt pot convertir la seva malaltia
en pregària.

Es converteix en un tresor per als
altres també perquè, al cuidar-lo,
practiquen la virtut de la caritat i
s'enriqueixen mentre que la cura que
presten és el millor que poden oferir.



La malaltia és un tresor per a
l'Església perquè cada persona
malalta participa en la passió de
nostre Senyor a la Creu [21] .

El malalt en estat greu, a l'acostar-se
al moment de la trobada personal
amb Déu, es dirigeix cap a aquest
instant d'una manera especial.
Aquesta trobada té un efecte de
purificació profunda i, a la vegada,
de pau.

« Aquest home es mor. Ja no hi ha
res a fer...». Ja fa anys: era en un
hospital de Madrid. Després de
confessar-se, quan el sacerdot li
donava a besar el seu crucifix,
aquell gitano deia, cridant, sense
que aconseguissin fer-lo callar:—
Amb aquesta podrida boca meva
no puc pas besar el Senyor!—Però,
si li faràs una abraçada i un petó
molt fort de seguida, al Cel!...Has
vist una manera més bellament



tremenda de manifestar la
contrició?» [22] .

Aquest episodi de la vida del
fundador resumeix idealment la seva
actitud davant la mort i el dolor. El
valor purificador del sofriment del
gitano adquireix una dimensió
il·limitada i, juntament amb la gràcia
del sagrament de la Penitència, la
mort perd l'espectre de la por. Es
converteix, en canvi, en l'oportunitat
que la fe de tot home espera: la de
poder contemplar Déu cara a cara,
no com a jutge, sinó com a Pare
amorós que ens espera per abraçar-
nos.

Professionals en contacte amb el
dolor

No és fàcil enfrontar la situació de
persones que pateixen diàriament i,
a la vegada, mantenir un interès viu
pels seus problemes i les seves
tristeses. En aquestes circumstàncies
hi ha el risc de manejar el dolor de



manera anònima, intentant alleujar
falsament l'atmosfera en què han de
viure diàriament els professionals de
la medicina.

Es poden trobar infermeres molt
competents a qui el dolor ja no els
afecta profundament. En lloc de
veure el pacient com un ésser humà,
amb una visió integral de les seves
necessitats, centren la preocupació
pel que es requereix per respondre a
les necessitats clíniques de la
persona.

Els metges també es troben sovint en
perill de considerar els pacients des
d'un punt de vista merament
pragmàtic, limitant l’atenció al
diagnòstic i les opcions
terapèutiques.

A part del contacte amb el malalt
durant les etapes de diagnòstic i
planificació de tractament, els
metges són invisibles, absorbits per
activitats administratives, cursos,



consultes amb col·legues i
conferències.

Les paraules del nostre Pare a un
cirurgià ortopèdic són significatives.
El metge li va preguntar com era
possible evadir la rutina en la seva
professió: «Viu a la presència de Déu,
com segurament ja fas. Ahir vaig
visitar una persona malalta a qui
estimo amb tot el cor de pare, i
entenc la gran tasca sacerdotal que
vosaltres els metges feu. Però no
t’enorgulleixis d'això, perquè tothom
té ànima sacerdotal! Necessiteu
posar en pràctica la vostra ànima
sacerdotal! Quan et rentes les mans,
quan fas servir la teva bata blanca,
quan et poses els guants, pensa en
Déu i en el seu sacerdoci real, al qual
sant Pere es refereix. Només així
evitaràs la rutina a la feina. Faràs bé
al cos i també a l'ànima» [23] .

El treball dels metges i de les
infermeres és una realització



ininterrompuda i intangible d’allò
que va dur a terme nostre Senyor
durant la seva vida a la terra. Els
seus miracles ho demostren: els cecs
podien veure, els muts podien parlar,
els sords podien sentir, els coixos,
caminar. Va guarir els epilèptics i els
leprosos, i fins i tot va ressuscitar
morts.

Un metge, en llegir l'Evangeli, no pot
evitar percebre la profunda
compassió de Jesús quan s'acostava
als malalts, prenent Ell la iniciativa
per anar a trobar-lo i atenent sempre
les seves súpliques. No obstant això,
el Senyor sí establir una condició: fe,
una fe humana i sobrenatural en Ell.

Quan en l'Evangeli aquell pare
pregunta per què els apòstols no
havien pogut guarir el seu fill, Jesús
respon que a causa de la seva manca
de fe [24] . Actualment, els metges
obliden amb freqüència la necessitat
fonamental d'establir una relació de



veritable confiança amb els pacients.
Aquests es veuen estimulats a posar
la confiança en els medicaments més
que en la persona que els administra.
La burocratització inapropiada en la
pràctica mèdica pot efectivament
destruir la relació metge-pacient i
reduir-la a un mer intercanvi
d'informació i prescripcions, on les
estadístiques prenen el lloc de la
comunicació interpersonal.

Sant Josepmaria Escrivà recordava
als metges la dimensió única que
posseeix la relació personal amb el
pacient, i els estimulava a evitar
caure en la rutina en la seva feina.
Els urgia a mantenir el cor a to amb
el cor de Déu. No es tractava de
sentimentalisme, sinó de la forta
convicció que no es pot exercir la
professió mèdica com si fos qualsevol
altra professió, ni tan sols mogut
merament per l'amor a la ciència.



En una ocasió, algunes infermeres li
van demanar com podien millorar en
el seu treball, i ell va contestar:
«Necessitem moltes infermeres
cristianes. El vostre treball és un
sacerdoci, molt més que el treball
d'un metge. He dit molt més perquè
vosaltres teniu la delicadesa, la
proximitat d'estar sempre a prop al
pacient. Crec que per ser infermera,
cal una veritable vocació cristiana.
Per perfeccionar aquesta vocació, es
requereix estar científicament
preparat i tenir una gran delicadesa»
[25] .

En una altra oportunitat, va explicar
encara més l'anterior plantejament:
«¡Que Déu us beneeixi! Penseu que
esteu cuidant la Sagrada Família de
Natzaret i que la persona malalta és
Jesús [...] O penseu que és la seva
Mare. Tracteu-los amb amor, amb
cura, amb delicadesa. Assegureu-vos
que no necessitin res, especialment
l'ajuda espiritual [...] Jo prego per



vosaltres perquè penso en el bé o en
el mal que podeu fer. A una persona
que està espiritualment preparada,
se li pot parlar del seu estat amb
franquesa. Però si aquest no és el cas,
heu d’aprofitar qualsevol oportunitat
per ajudar-los a anar a la confessió i
a rebre la comunió. I arribarà el
moment en què la persona que està
malalta desitjarà que se li digui que
se’n va al Cel. Jo mateix conec alguns
exemples molt bonics» [26] .

Més d'una vegada, sant Josepmaria
va emfatitzar la dimensió sacerdotal
d'aquesta feina: «M'impressiona
quan em diuen una cosa que molts
de vosaltres ja coneixeu. Els metges
han de fer el que fan els bons
confessors, però en l'esfera material.
Els metges han no només de
preocupar-se de l'estat físic del
pacient sinó també de la seva ànima»
[27] .



El prestigi professional, una
manera de donar glòria a Déu

El fundador de l'Opus Dei sabia com
aplicar la crida universal a la
santedat a la professió mèdica. Per
cercar la santedat a la feina, hem de
fer la feina amb perfecció, amb
competència professional. « A qui
pugui ser savi no li perdonem que
no ho sigui » [28] . « La santedat es
compon d'heroismes.—Per tant, en
el treball se'ns demana l'heroisme
d’«acabar» bé les tasques que ens
corresponen, dia rere dia, encara
que es repeteixin les mateixes
ocupacions. Si no, no volem ser
sants » [29] .

Sant Josepmaria es referia també
amb freqüència a la necessitat que el
metge tingui ànima sacerdotal. « 
Afirmes que vas entenent de mica
en mica el que vol dir «ànima
sacerdotal»... No t'enfadis si et
contesto que els fets demostren



que ho comprens només en la
teoria. —Cada jornada et passa el
mateix: al vespre, a l'examen, tot
són desigs i propòsits; al matí i a
la tarda, a la feina, tot són peròs i
excuses. ¿Així és com vius el
«sacerdoci sant, per a oferir
víctimes espirituals, agradables a
Déu per Jesucrist»? » [30] .

També va entendre la connexió entre
la santedat i els interessos del
intel·lecte humà: « Si has de servir
Déu amb la teva intel·ligència,
estudiar, per a tu, és una obligació
greu » [31] i « Posa un motiu
sobrenatural a la teva feina
professional quotidiana, i hauràs
santificat el treball » [32] .

I de nou, adreçant-se als metges, sant
Josepmaria deia: «Imiteu-lo,
d'aquesta manera, sereu més
refinats, més cristians cada dia, no
només més doctes, fins i tot més que



un expert, sinó més com un dels
deixebles de Crist» [33] .

Sant Josepmaria convidava
infermeres i metges a comparar la
seva feina amb la d'un sacerdot.
Parlava de la seva tasca assignant-li
el qualificatiu de missió sagrada, per
la seva proximitat amb els que
pateixen, que són imatges de Crist a
la creu. El seu afecte i atenció ens
recorden l'amor compassiu de Jesús
pels malalts durant la seva vida
terrenal.

Per aquestes raons, sant Josepmaria
Escrivà va referir-se amb claredat a
la necessitat de viure la vocació de
metge i d'infermera amb una actitud
veritablement professional: amb
perícia científica, amb la cura
amorosa d'una mare i amb
esperança humana i sobrenatural.

Resulta difícil entendre realment la
malaltia si no s'ha experimentat la
seva càrrega, almenys una vegada a



la vida, i si no s'han viscut aquests
moments en què sorgeix la temptació
de caure en la ira o el rebuig.

Sant Josepmaria Escrivà està
capacitat per parlar tan clarament i
caritativament sobre el sofriment i el
dolor perquè els experimentà en la
seva vida. Va poder conviure amb el
sofriment i el dolor precisament
perquè creia en l'amor de Déu.
Confiava en Déu amb la mateixa
confiança que un nen petit té amb el
seu Pare. Transmetia clarament
aquesta actitud en la predicació i les
seves accions parlaven tan
eloqüentment com les seves
paraules. Qualsevol que confiï a sant
Josepmaria el seu dolor i la seva
tristesa aprendrà a confiar el seu
patiment a Déu.

P. Binetti

..............................................................................



[1] Joan Pau II, Carta Apostolica
Salvifici doloris , 4.

[2] Ibídem, 9.

[3] C.S. Lewis, Diario di un dolore ,
Milano 1990, p. 40.

[4] Cf. Sant Josepmaria Escrivà ,
Forja, 987.

[5] Sant Josepmaria Escrivà, Camí ,
439.

[6] 6. Ibíd, 208.

[7] Ibídem, 209.

[8] Ibíd, 219.

[9] Cf. Salvifici doloris , 18.

[10] Sant Josepmaria Escrivà, Forja ,
66.

[11] Cf. Forja , 816.

[12] Cf. Salvifici doloris , 13.



[13] Sant Josepmaria Escrivà, Camí ,
217.

[14] Cf. Salvifici doloris , 14.

[15] Cf. V. Frankl, Homo patiens , 
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.

[16] Cf A. MacIntyre, Tras la virtut ,
Crítica, Barcelona 1987, pp. 34-35.

[17] Cf Salvifici doloris , 25.

[18] Mt XXV, 34-41.

[19] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida i sense por a la mort. Paraules
de monsenyor Josepmaria Escrivà de
Balaguer i Albás a metges i malalts",
a AA.VV., En memoria de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer , cit., p.
164.

[20] Sant Josepmaria, Camí , 419.

[21] Cf P. Urbano, El hombre de Villa
Tevere , Barcelona 1994, p. 235.



[22] Sant Josepmaria, Via Crucis , III
Estació, punt de meditació 3.

[23] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida ...”, cit., p. 158-159.

[24] Cf Mt XVII, 14-20.

[25] Cf G. Herranz, “Sense por a la
vida ...”, cit., p. 159.

[26] Cf ibídem, p. 161.

[27] Cf ibídem, p. 159.

[28] Sant Josepmaria, Camí , 332.

[29] Sant Josepmaria, Solc , 529.

[30] Sant Josepmaria, Solc , 499.

[31] Sant Josepmaria, Camí , 336.

[32] Ibídem, 359.

[33] Cf G. Herranz, "Sense por a la
vida ...”, cit., p. 160.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-
del-dolor/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/
https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/
https://opusdei.org/ca-es/article/lexperiencia-del-dolor/

	L'experiència del dolor

