
opusdei.org

Les benaurances
(III): el megàfon de
Déu

«Feliços els qui ploren: Déu els
consolarà!». El dolor pot ser
una experiència que ens
permeti acollir Déu. Text per a
gent jove sobre les
benaurances, proposades pel
Papa Francesc per preparar la
Jornada Mundial de la Joventut
a Polònia.

05/04/2016



Aquell no era un Mestre com els
altres. Els centenars de persones que
es repartien per la falda del turó
n’escoltaven amb sorpresa la
predicació, feta amb paraules noves.
Havia dit feliços als pobres i els havia
promès el Regne del Cel.

Perquè la primera benaurança calés
als cors, el Senyor faria
probablement una pausa abans
d'enumerar la segona. Llavors, va
dir: «Feliços els qui ploren: Déu els
consolarà!»[1].

En sentir aquestes paraules, molts
aixecarien el cap. No eren feliços, i
per això havien deixat casa seva i el
seu llogaret per caminar durant dies
a la recerca d'aquest Rabí que
encenia els cors. Volien ser guarits
d'una malaltia, alliberar-se d'una
situació injusta, canviar de vida o
recuperar l'esperança en Déu. Però,
plorar? Com pot desitjar el Senyor
que plorem, que patim? Quin



salvador promet llàgrimes als seus
seguidors?

Sorpresos, meditarien les paraules
del Mestre. Després d'haver-se
adreçat als pobres, el Senyor indica
ara el camí dels qui ploren. És un
Messies que no parla només als rics,
ni als qui gaudeixen de molts talents,
ni a aquells a qui tot els surt bé a la
vida. Aquest Mestre té un missatge
per a tothom, perquè, qui no ha
plorat alguna vegada? Qui dubte que
la tristesa, la desgana o el dolor
apareixeran abans o després en la
pròpia vida?

El megàfon de Déu

Perquè Déu cal? És una pregunta que
pot sorgir en alguns moments de la
nostra existència. Són èpoques en
què tenim altres ocupacions més
interessants o urgents per dur a
terme. El nostre cap i el nostre cor
són en altres coses, i la relació amb el
Senyor es veu com una càrrega,



plena de regles i compromisos (p.e.
assistir a missa diumenge), de la qual
res n’obtenim. No paga la pena.

I és que, quan en la vida naveguem
com en un mar en calma, la sensació
de ser els capitans del nostre propi
vaixell pot portar-nos a dubtar fins i
tot de Déu. Tanmateix, amb poca
cosa podem comprendre que la nau
que guiem és molt fràgil. Una
malaltia, problemes en la família, un
amor no correspost o la sensació que
res no ens omple completament són
experiències capaces de llançar una
ombra sobre tot allò que ens envolta.

L'escriptor C.S. Lewis interpretava
aquells moments de dolor –físic o
interior– com una crida forta de Déu.
“Déu ens xiuxiueja en els nostres
plaers –deia– parla en la nostra
consciència, però crida en el nostre
dolor; el dolor és el seu megàfon per
despertar un món sord”[2]



Efectivament, Déu ens acompanya
sempre i els seus consells en la vida
quotidiana ens arriben com un
murmuri. No s'imposa, sinó que
proposa. Per això, no resulta estrany
que el soroll interior, les
preocupacions o els interessos que
ocupen el nostre esperit arribin a
amagar-ne la veu. Senzillament, ens
oblidem del Senyor i l'arraconem al
nostre interior. Ens tornem sords.
Tot i així, encara que Déu no desitgi
ni provoqui el nostre dolor, torna per
acompanyar-nos en el moment de la
prova, ja que mai no ens abandona.

Que algú digui el teu nom

Els sofriments que apareixen a la
vida poden estar provocats per una
situació objectiva –la mort d'un
familiar, una època de dificultat
econòmica o laboral, una malaltia,
etcètera–. Són ocasions en què la
solució al problema no és
completament a les nostres mans. En



aquells moments, podem aprendre
de Maria Magdalena, un dels molts
personatges als quals –com el mateix
Jesús, la Mare de Déu, sant Pere o
sant Pau- veiem plorar en els
Evangelis.

Dos dies després de la crucifixió del
Senyor, Maria va a la tomba del
Mestre per ungir el cadàver amb
aromes. El dolor no és un obstacle
que li impedeixi de servir Jesús una
última vegada. Quants records
l'envairien aquell matí, sola pels
carrers de Jerusalem! Però en arribar
al sepulcre i descobrir que és buit, la
Magdalena s'esfondra. Ja no li queda
ni tan sols el consol de veure el cos
del Senyor: li han arravatat tot.
Demanaria una vegada i una altra a
Déu: Per què?, per què?

“Dona, per què plores?”[3], li diu una
veu. Ella, pensant que era l'hortolà,
respon: “Senyor, si te l’has emportat,
digues-me on l’has posat, i jo me



l'emportaré”. Aquella dona no podia
imaginar el que havia passat: només
Déu coneix el perquè dels fets que a
nosaltres ens poden portar a
desesperar-nos. “Maria!”, crida el
Senyor. “Rabbuni! Mestre!”, crida
ella d'alegria en reconèixer-lo.

“Maria!”. En ser cridada, els ulls de la
Magdalena s'obren a la veritat. De
vegades, només necessitem que algú
digui amb amor el nostre nom
perquè les penes s'il·luminin. Quan
no trobem sentit al dolor i ja no
sabem què fer, és bo anar davant del
Sagrari, deixar el problema en mans
de Déu i escoltar que el Senyor diu el
nostre nom.

L'elefant a l'estaca

Però, qui desitja trobar el Senyor en
la seva vida quotidiana no necessita
esperar una gran tragèdia per
obtenir el consol de Déu, sinó que les
petites decepcions, desànims,
queixes o contrarietats de cada



jornada seran oportunitats per
cercar-ne l’ajut.

En concret, una font de dolor sol ser
l'acumulació de misèries personals.
Encara que pensem que no hem fet
res greu a la vida, el nostre cor
conserva la memòria de cada ferida.
De manera misteriosa, l'ànima es
cansa amb els pecats comesos, grans
i petits. I així, un dia ens sentim
esgotats, desmotivats o ens
menyspreem sense motiu. En
aquestes ocasions, som especialment
dèbils, per la qual cosa no convé
romandre molt temps tristos, ja que
la tristesa crida al pecat, i així quan
estem enutjats, avorrits o derrotats
podem cometre grans ximpleries.
“L'abisme crida l’abisme”[4], diu la
Bíblia.

“Tots tenim foscor en les nostres
vides –reconeix el Papa Francesc–,
fins i tot moments en què tot, fins i
tot en la mateixa consciència, és fosc,



oi? Caminar en la foscor significa
estar satisfet amb un mateix. Estar
convençuts de no necessitar salvació.
Aquestes són les tenebres!”[5]. En
efecte, com assenyala el Papa,
existeix el perill de conformar-nos
amb la nostra misèria i de preferir
l'amargor al canvi, perquè el canvi
implica creixement, lluita,
maduració. Pensem: “Hauria
d'estudiar”, “hauria d'enfrontar-me
menys als meus pares i
comprendre'ls”, “hauria d'abandonar
aquest vici”... però moltes vegades no
anem més enllà del desig.

Antigament, perquè els elefants no
escapessin dels circs, solien lligar-los
a una estaca amb una cadena
gruixuda. L'animal gegant tenia una
força descomunal i podria alliberar-
se amb una estrebada de la pota. Per
què no ho intentaven? Perquè amb
prou feines nascuts, havien estat
encadenats a aquest pal, i encara
febles lluitaven per escapar, però



perdien aviat les ganes de continuar
tirant. Ja grans, desconeixedors de la
força adquirida, seguien rendits
davant d'aquella simple estaca.

A nosaltres ens pot passar el mateix:
durant molt de temps hem lluitat
contra defectes que ens superen i,
cansats a la fi, hem deixat de
combatre. Llevar-nos d’hora al matí,
estudiar el temps previst, viure la
castedat, parlar amb sinceritat en la
confessió o ser amables quan els
altres ens contrarien poden haver-se
convertit en guerres impossibles de
vèncer. I no és així: amb l'ajut de
Déu, cal continuar intentant-ho,
perquè potser allò que abans no era
possible, ara ho serà amb una mica
d'esforç. A més, comptem amb la
gràcia de Déu: Ell només ens demana
que corresponguem, ens demana que
allarguem el braç perquè agafem el
seu.



Qui encara no és prou madur per
veure en si mateix la causa dels
problemes, pot reaccionar amb
rebel·lia o acusant-ne d’altres (la
família, els amics, el “sistema”,
etcètera). Passa que el pecat ens
plega sobre nosaltres mateixos i
deixem d'aixecar la vista cap als
altres i cap a Déu. Ja no veiem les
necessitats alienes, i només pensem
en les coses que ens afecten.

Per això, un primer pas per alliberar-
nos del dolor pot ser mirar amb
altres ulls els qui ens envolten i
deixar de donar-los la culpa del
nostre sofriment. Ajudar a casa,
preocupar-nos pels problemes dels
nostres pares, dedicar temps i
atenció a un amic que ho necessita o
comprometre'ns en una iniciativa de
solidaritat poden ser un bon inici.
Descobrirem, entre altres coses, que
tenim l'enorme capacitat de fer
feliços els altres. Paga la pena
realitzar aquest esforç!



“ja que vas, i vas, i vas, i vas...”

Sant Josemaria preguntava: «No hi
ha alegria? —Pensa: hi ha un
obstacle entre Déu i jo. —Gairebé
sempre ho encertaràs»[6]. I és que,
per sortir d'un sot en la vida, en
ocasions ajuda molt realitzar una
bona confessió. Si encara no estem
preparats per confessar-nos, podem
almenys fer examen de consciència i
reconèixer que necessitem canviar.
Si el nostre orgull no ens ho
impedeix, Déu ens donarà fins i tot
les forces de què de vegades
manquem per demanar-li perdó.

Els obstacles que podran aparèixer
–“millor em confesso un altre dia, no
estic preparat per explicar aquesta
cosa”, “el sacerdot no m'entendrà”,
“quan tingui ganes”...– són trampes
que el diable ens posa al camí, les
quals cal saltar amb decisió. No li
hem de concedir ni una sola victòria.
De genolls davant del sacerdot, en la



presència de Déu, no només caurà de
la nostra ànima la màscara de
mentides que ens sostenia
fràgilment, sinó que el Senyor ens
omplirà de la seva gràcia.

“Pensem que anar a la confessió és
com anar a la bugaderia. Però Jesús
al confessionari no és una
bugaderia”, sinó més bé una trobada
amb Algú “que ens espera com som.
Però Senyor, mira, jo sóc així. Estem
avergonyits de dir la veritat: vaig fer
això, vaig pensar en allò (...).
Avergonyir-se és una virtut de
l'humil!”. Per tant, hem de confessar-
nos “amb confiança, fins i tot amb
alegria, sense maquillatge. Mai no
ens hem de maquillar davant de Déu!
Amb la veritat. Amb vergonya?
Beneïda vergonya...”. I, amb
optimisme, el Papa es pregunta: “I si
demà faig el mateix? Doncs vas de
nou, i vas, i vas, i vas... Ell sempre
ens espera”[7]. I en una altra ocasió,
deia: “Déu mai no es cansa de



perdonar-nos, som nosaltres que ens
cansem de demanar perdó a Déu”

Només així la nostra fragilitat no serà
un pes que ens omple d'inseguretat,
sinó una ocasió per viure amb
l'alegria que només tenen els qui se
saben fills de Déu. Així ho
aconsellava sant Josepmaria: “Estàs
trist?... Perquè has caigut en
aquesta petita batalla? No!
Estigues alegre! Perquè en la
batalla vinent, amb la gràcia de
Déu i amb la teva humiliació
d'ara, venceràs”[8].

Llavors comprendrem que les
llàgrimes que ens han portat fins allà
–els sofriments interiors, la debilitat
o els dubtes– han pagat la pena. Ens
coneixerem millor i, sobretot,
sabrem que comptem amb l'ajut del
Senyor. Quan abandonem les nostres
penes en Déu i gaudim de la pau i
serena alegria de la confessió,



entendrem a la fi per què Jesús va dir
“feliços” els qui ploren.

* * *

Preguntes per a l'oració personal

-Practico la fe únicament quan em
resulta útil? Recordo el Senyor
només quan necessito demanar-li
alguna cosa? Per no oblidar Déu en
les èpoques en què altres coses
m'ocupen el cap, podria buscar un
moment al dia per xerrar uns minuts
amb Ell o recitar una oració? puc
concretar amb el meu director
espiritual un pla per tractar Déu
diàriament?

-Accepto les coses que no van com
m'agradaria? Demano a Déu que
m'ajudi a veure la seva voluntat i a
aprofitar aquestes ocasions per
apropar-me més a Ell?

-Quan m'enutjo o quan una situació
es capgira, penso què més podria fer



jo? Critico sempre els altres sense
reconèixer mai la meva part de
responsabilitat? Demano perdó quan
m'adono que m'he equivocat o he
ferit, encara que em costi?

-Quins obstacles m'allunyen de
demanar perdó a Déu en la
confessió? Si ja em confesso, faig
alguna cosa per aprendre a
confessar-me cada vegada millor?
Em confessaré amb l'actitud de qui
“buidarà el carretó” o miro de
demanar perdó al Senyor de veritat,
amb el cor?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt, 5, 4.

[2] C.S. Lewis, El problema del dolor,
Editorial Universitària, p. 96

[3] Jn 20, 11-18



[4] Salm 42:7

[5] Papa Francesc, Homilia, 30-
IV-2013

[6] Sant Josepmaria, Camí, n. 662

[7] Papa Francesc, Homilia, 30-
IV-2013.

[8] Sant Josepmaria, Via Crucis, III
Estació, núm. 3.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/les-
benaurances-iii-el-megafon-de-deu/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-iii-el-megafon-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-iii-el-megafon-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-iii-el-megafon-de-deu/

	Les benaurances (III): el megàfon de Déu

