
opusdei.org

Les benaurances (II):
enriquir-se amb la
pobresa

Adreçat especialment a la gent
jove, el segon editorial sobre les
benaurances afronta el consell
del Senyor: «Feliços els pobres
en l'esperit: d'ells és el Regne
del cel!».

03/02/2016

El panorama des de dalt d'aquell
pujol havia de ser colpidor.
Centenars de persones havien acudit
a la Galilea perquè volien conèixer



aquest nou profeta del que tant es
parlava i que, pel que sembla,
predicava meravelles. El Senyor les
veuria aproximar-se a poc a poc pel
turó i, a la fi, quan es va fer el silenci,
va iniciar a parlar amb veu potent:
«Feliços els pobres en l'esperit: d'ells
és el Regne del cel!»[1].

Els pobres? Entre els qui l'escoltaven,
molts eren pobres de veritat; havien
acudit allà perquè patien la pobresa i
eren conscients que no és el
desitjable: Déu vol que tinguem coses
bones per menjar, un lloc digne per
viure i que gaudim de les comoditats
necessàries. Tanmateix, el Senyor
ens descobreix que hi ha un tipus de
pobresa que val la pena buscar.

La “pobresa d'esperit” sembla ser
una condició necessària perquè les
altres benaurances puguin fer-se
realitat. Per això, no és casualitat que
el Senyor la proposi a l'inici del seu
discurs, abans que totes les altres,



perquè serveixi de base ferma sobre
la qual construir una vida gran i
bonica. Però, què és exactament ser
pobres en esperit?

Déu només sap donar

Caminava Jesús en una altra ocasió
per una ciutat i tots volien arribar
fins a Ell. Els apòstols s'entossudien
per obrir-li pas i travessar així la
gentada que s'havia aplegat fora per
conèixer el famós Rabí. Masegada
entre aquells entusiastes, una dona
esmerçava les poques forces per
arribar fins al Senyor. La gernació la
sacsejava d’un cantó a l’altre. Com
sabem, estava feble i malaltissa, ja
que des de feia anys perdia sang i
havia gastat tots els diners en metges
que no havien sabut curar-la. Sense
salut ni diners, Jesús representa per
a ella l’última esperança.

Segurament, abans de veure el
Senyor, aquesta dona hauria acceptat
la malaltia posant-se en mans de



Déu. Gairebé com a una resposta
immediata del cel, el Messies passava
aquell dia per la ciutat. Per això,
estava convençuda que en Ell
trobaria la solució que tant desitjava.
D'aquesta manera, sense grans
discursos, simplement confiant en
Déu, aconsegueix arrencar del
Mestre la força que la guareix dels
seus mals.

Aquesta dona és un exemple de
pobresa en esperit, perquè ha
dipositat tota la seva fe en el Senyor.
Era pobre i sabia que ella ja no
donava més de si. Tot allò que li calia
ho havia d'acceptar com un regal.
Com ella, el pobre d'esperit és aquell
que confia plenament en Déu,
perquè comprèn que Ell sol sap
donar i, si treu quelcom, és per fer
més espai als seus dons en la nostra
vida. Hauria lluitat aquesta senyora
per tocar Déu amb tanta força, si no
hagués perdut la confiança en totes
les altres coses? Segurament, no. Per



tant, la pobresa pot arribar o caldrà
cercar-la: en qualsevol cas, és
necessari estar disposat a perdre-ho
tot per guanyar allò que
veritablement paga la pena, és a dir,
arribar a ser pobres perquè Déu ens
faci rics. Per això, la següent
pregunta és: de què he de prescindir
per esdevenir pobre?

Menys és més

S'explica que al segle VII,
l'emperador Heracli es va alçar en
guerra contra els perses per
recuperar la creu del Senyor, que els
enemics havien robat de Jerusalem i
custodiaven en un palau a prop de
Bagdad. Després de quinze anys de
lluites, el 630, l'exèrcit bizantí va
poder recuperar el tronc i
l'emperador, al capdavant de les
seves tropes, va tornar triomfant a la
Ciutat Santa.

Heracli va voler portar ell mateix la
creu mentre entrava a Jerusalem,



però en prendre la relíquia, aquesta
es va fer molt pesada. Per a sorpresa
dels soldats, l'emperador, que havia
lluitat en mil batalles, no podia
sostenir una simple fusta sobre el
cavall. Avergonyit, va desmuntar per
portar-la a peu, però tampoc així no
va ser capaç d'avançar. A poc a poc,
per concentrar les forces en la creu,
es va anar alliberant d'altres pesos: la
corona, la capa real, la cuirassa, la
espasa i l’escut... Per fi, quan només
vestia la túnica, va poder alçar el
tronc. Va ser llavors —desposseït de
totes les riqueses imperials— quan la
imatge de l'emperador va portar a la
memòria de tots a aquell Crist que,
sis segles abans, havia carregat amb
la creu per aquests mateixos carrers.

Com li va ocórrer a Heracli, també a
nosaltres la pobresa ens permetrà
assemblar-nos a Jesús i ser capaços
de seguir-ne els passos. Al contrari,
els diners o les coses poden
esdevenir un gran obstacle, perquè



treuen espai a Déu i afegeixen
inquietud en l'ànima. No perquè
tenir béns sigui dolent, sinó perquè
arribem a donar-los massa
importància i la nostra felicitat passa
a dependre en excés d'ells.

N'hi ha prou amb fer examen per
notar que, gairebé sense percebre-
ho, ens hem pogut crear moltes
necessitats. Necessitem veure el
capítol de la nostra sèrie preferida,
necessitem escoltar música sempre
que estem sols, necessitem roba nova
i de marca, necessitem millorar el
nostre model de mòbil, necessitem
visitar el frigorífic cada poc temps,
necessitem mirar Whatsapp... I si
alguna cosa d'això no és possible, ens
inquietem perquè hem unit la nostra
felicitat a aquestes necessitats.

Així mateix, tots hem provat quant
satisfà comprar coses noves. Un nou
videojoc, una nova cançó o una nova
samarreta poden alegrar-nos un dia



tort. De vegades sembla com si els
diners ens cremessin a la butxaca!
Gastar no és una cosa dolenta, però
hem d'estar atents perquè no es
converteixi en l'únic remei per
mantenir-nos alegres.

Encara haurà de ser més gran la
reacció, si necessitem ajuts artificials
(drogues lleugeres o alcohol) per
donar una mica d'emoció a la nostra
vida. Prendre-les per divertir-se o tan
sols per curiositat és manifestació
clara d'una personalitat dèbil, d'un
esperit que necessita enriquir-se amb
productes i que ha renunciat a
millorar o a divertir-se traient partit
als mateixos talents personals.

En ocasions, resultarà un bon
exercici prescindir d'alguna
necessitat aparentment
imprescindible per experimentar la
pobresa i no dependre així en excés
d'alguna cosa que potser s'ha
convertit en massa important en la



nostra vida. Alguns solen proposar-se
dos o tres petits sacrificis cada dia,
per mantenir en forma —lliure i àgil
— la voluntat. Si ho intentem i no ho
assolim, serà senyal que necessitem
recuperar com més aviat millor la
nostra llibertat. Sempre resultarà útil
el consell de sant Josepmaria: «No ho
oblidis: té més qui necessita
menys. —No et creïs
necessitats»[2].

«Ven tot el que tens i dóna-ho als
pobres, i tindràs un tresor al cel.
Després vine i segueix-me»[3]: És la
condició que posa el Senyor al jove
ric que havia demanat de seguir-lo.
Aquest jove era bo —«vivia els
manaments», que ja és molt—, però
no era lliure. Tot el que tenia s'havia
convertit en una cadena que el tenia
lligat i que li va impedir de gaudir de
la millor oportunitat que se li havia
presentat en sa vida. No va ser capaç
de veure Jesús i entendre la grandesa
de la proposta que li feia. Si els



Evangelis ens expliquen aquest
episodi és perquè el Senyor ens vol
fer la mateixa oferta... i nosaltres
correm el risc de donar la mateixa
resposta.

Estruços, eriçons i caretes

Hi ha una altra pobresa, potser
encara més important: és la pobresa
interior, la humilitat de qui es coneix
bé i sap que —sense Déu— val ben
poca cosa. Qui, al contrari, està molt
segur de si mateix i no accepta ajuda
de ningú és similar a molts dels
escribes i fariseus, personatges a qui
Jesús es va haver d'enfrontar. Ells
tenien resposta per a tot, i mai no li
demanen ajuda ni li pregunten
qüestions amb sincer interès ni
reconeixen els seus propis dubtes o
debilitats.

Déu només sap donar, però cal estar
disposats a rebre. També nosaltres
de vegades podem aferrar-nos a una
opinió, ser tossuts, fer un torcebraç o



no reconèixer humilment que ens
equivoquem. En canvi, com sabem
que el Senyor ajuda a qui vol deixar-
se sorprendre, és bo demanar
consell, aprendre a escoltar, acceptar
amb senzillesa els suggeriments que
ens faci qui vol ajudar-nos. «Que
coneguin com ets i et menyspreïn.
—No et faci pena el fet de no ser
res, perquè així Jesús ha de posar-
ho tot en tu..»[4], aconsellava sant
Josepmaria. Déu mateix ens ajudarà
si ens apropem als sagraments o a la
lectura de la Paraula de Déu, encara
que pensem que no és el que
necessitem en aquest moment de la
nostra vida.

S'explica que l'estruç amaga el cap
quan veu el perill (encara que no és
cert). Una mica així ens pot ocórrer
quan intuïm que alguna cosa no
funciona en la nostra vida: per
exemple, quan ens adonem que ens
costa fer amics o som incapaços de
controlar les nostres passions o



temem terriblement fracassar o que
se’n riguin de nosaltres o quedar-nos
sols...La persona que no és pobra
d'esperit prefereix no afrontar la
veritat. Prova d'amagar el perill o de
maquillar-lo. I així, es nega a veure o
es tanca en si mateixa —com els
eriçons— amb el silenci i fins i tot
atacant els altres —criticant-los, per
exemple— perquè no es noti la seva
debilitat.

Qui no afronta els seus errors, s'ha de
construir una màscara perquè els
altres creguin que és una persona
diferent (despreocupada, sempre
feliç, segura de si mateixa...). A llarg
termini, la seva vida es convertirà en
un teatre, en una pantomima. Tard o
aviat es demanarà: qui sóc jo en
realitat?, en què crec?, els meus
amics em volen a mi o al personatge
que creuen que sóc? «Senyor —
demanava sant Josepmaria-, que jo
em decideixi a arrencar,
mitjançant la penitència, la trista



careta que m'he forjat amb les
meves misèries...»[5].

Qui no és humil, aviat comprovarà
que la seva vida s'ha convertit en un
laberint complex. I la millor, i de
vegades l’única, manera d'escapar
dels laberints és volant: per això, si
ens elevem amb la nostra oració fins
a la presència de Déu, Ell ens ajudarà
a ser sincers i humils. Una persona
pobra d'esperit no es considera
humiliada quan reconeix les seves
debilitats i demana ajuda en els
sagraments o a un director
espiritual. Així viurem a cara
descoberta, mostrant el nostre
veritable rostre i la nostra veritable
ànima, amb alegria i optimisme.

«Qui té el cor lliure i desprès de les
coses del món —ha dit el Papa—,
aquesta persona és “esperada” en
el Regne del Cel»[6]. Pobresa
material i pobresa interior: només
així estarem preparats per continuar



escoltant atentament el Senyor —
sense altres distraccions ni
preocupacions— a la muntanya de
Galilea, al costat dels apòstols. Pobres
d'esperit, lliures del consumisme i de
la supèrbia, serem capaços d'obrir-
nos sense condicions a la felicitat que
ens prometen les altres benaurances.

* * *

Preguntes per a l'oració personal

-Podria estalviar algunes despeses?
Em duren poc temps els diners a la
butxaca? Dono alguna almoina en la
mesura de les meves possibilitats?

-On cerco la seguretat? En les coses
materials (roba, aparells electrònics,
plans costosos)? En la imatge que els
altres tenen de mi? O en el tracte
amb Déu i l'amistat veritable? Em
preocupa molt què pensen els altres
de mi?



-Allargo la vida de les coses que
utilitzo (roba, mòbil...) o necessito
canviar-les cada poc temps?
Necessito urgentment les coses que
tenen les meves amigues o amics?

-M'he proposat de fer dos o tres petits
sacrificis cada dia que m'ajudin
perquè res superficial no sigui
necessari (p. ex. utilitzo del telèfon
mòbil, de la televisió, de
l'ascensor...)?

-Em mostro com sóc? Em molesto si
em fan alguna crítica raonable?
Quan va ser l'última vegada que vaig
demanar perdó? Tinc el bon costum
de demanar consell?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3

[2] Sant Josepmaria, Camí, 630.



[3] Mt 19, 21.

[4] Sant Josepmaria, Camí, 596.

[5] Sant Josepmaria, Via Crucis, VI
estació.

[6] Papa Francesc, Homilia, 1-
XI-2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/les-
benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-

pobresa/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/
https://opusdei.org/ca-es/article/les-benaurances-ii-enriquir-se-amb-la-pobresa/

	Les benaurances (II): enriquir-se amb la pobresa

