
opusdei.org

«Laudato si'»,
l'encíclica del Papa
Francesc sobre la
cura de la casa de
tots

La segona encíclica del Papa
Francesc, datada el 24 de maig,
solemnitat de la Pentecosta s'ha
presentat a Roma. El text que
reproduïm a continuació
ofereix una visió de conjunt i
permet detectar les línies de
fons.

18/06/2015



Llegir l'encíclica Laudato si' del
Papa Francesc

En aquest text es presenta, en primer
lloc, una visió general de l'encíclica
«Laudato si'» i, a continuació,
l'objectiu de cada un dels sis capítols
i alguns dels paràgrafs clau. Els
nombres entre parèntesis remeten
als paràgrafs de l'encíclica.

Una visió general

«Quin tipus de món volem deixar als
qui ens succeiran, als infants que
estan creixent?» (N. 160). Aquesta
pregunta està en el centre de
Laudato si ', l'esperada encíclica del
Papa Francesc sobre la cura de la
nostra casa de tots. I continua:
«Aquesta pregunta no afecta sols
l'ambient de manera aïllada, perquè

https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


no es pot plantejar la qüestió de
forma fragmentària. Quan ens
interroguem pel món que volem
deixar, entenem sobretot la seva
orientació general, el seu sentit, els
seus valors. Si no està bategant
aquesta pregunta de fons, no crec
que les nostres preocupacions
ecològiques puguin aconseguir
efectes importants».

L'encíclica pren el seu nom de la
invocació de sant Francesc, « 
Laudato si', mi Signore», que en el
Càntic de les criatures recorda que la
terra, la nostra casa de tots, «és
també com una germana, amb la
qual compartim l'existència, i com
una mare bella que ens acull entre
els seus braços»(1). Nosaltres
mateixos «nosaltres mateixos som
terra (cf. Gn 2,7). El nostre propi cos
està constituït pels elements del
planeta, el seu aire és el que ens
dóna l'alè i la seva aigua ens vivifica i
restaura.»(2).



Però ara aquesta terra maltractada i
saquejada clama (2) i els seus gemecs
s'uneixen als de tots els abandonats
del món. El Papa Francesc ens
convida a escoltar-los, cridant a tots i
cada un -individus, famílies,
col·lectius locals, nacionals i
comunitat internacional- a una
«conversió ecològica», segons
expressió de sant Joan Pau II, és a
dir, a «canviar de ruta», assumint la
urgència i la bellesa del repte que
se'ns presenta davant la «cura de la
casa de tots». Alhora, el Papa
Francesc reconeix que «s'adverteix
una creixent sensibilitat respecte a
l'ambient i a la protecció de la
natura, i creix una sincera i dolorosa
preocupació pel que està passant
amb el nostre planeta» (19), obrint
una mirada de esperança que
travessa tota l'encíclica i envia a tots
un missatge clar i esperançat: «La
humanitat encara posseeix la
capacitat de col·laborar per a
construir la nostra casa



comuna» (13); «L'ésser humà és
encara capaç d'intervenir
positivament» (58); «Tanmateix, no
tot està perdut, perquè els éssers
humans, capaços de degradar-se fins
a l'extrem, també poden sobreposar-
se, tornar a optar pel bé i regenerar-
se» (205).

El Papa Francesc es dirigeix, és clar,
als fidels catòlics, reprenent les
paraules de sant Joan Pau II: «Els
cristians, en particular, descobreixen
que la seva tasca dins la creació, com
també els seus deures amb la natura
i el Creador, formen part de la seva
fe»(64), però es proposa «entrar en
diàleg amb tothom a propòsit de la
nostra casa de tots.»(3): el diàleg
apareix en tot el text, i en el capítol 5
esdevé instrument per afrontar i
resoldre els problemes. Des del
principi el Papa Francesc recorda
que també «altres Esglésies i
Comunitats cristianes –com també
altres religions– han desenvolupat



una àmplia preocupació i una
valuosa reflexió» sobre el tema de
l'ecologia (7). Més encara, assumeix
explícitament la seva contribució a
partir de la de l '«estimat Patriarca
Ecumènic Bartomeu» (7),
àmpliament citat en els nn. 8-9. En
diversos moments, a més, el Pontífex
agraeix als protagonistes d'aquest
esforç -tant individus com
associacions o institucions-,
reconeixent que «la reflexió
d'innombrables científics, filòsofs,
teòlegs i organitzacions socials que
han enriquit el pensament de
l'Església sobre aquestes
qüestions»(7) i convida a tots a
reconèixer «la riquesa que les
religions poden oferir per a una
ecologia integral i per a un
desenvolupament ple de la
humanitat»(62).

El recorregut de l'encíclica està traçat
en el n. 15 i es desenvolupa en sis
capítols. A partir de l'escolta de la



situació a partir dels millors
coneixements científics disponibles
avui (cap. 1), recorre a la llum de la
Bíblia i la tradició judeocristiana
(cap. 2), detectant les arrels del
problema (cap. 3) en la tecnocràcia i
l'excessiu replegament
autoreferencial de l'ésser humà. La
proposta de l'encíclica (cap. 4) és la
d'una « ecologia integral, que
incorpori clarament les dimensions
humanes i socials.» (137),
inseparablement vinculades amb la
situació ambiental.

En aquesta perspectiva, el Papa
Francesc proposa (cap. 5) emprèn un
diàleg honest a tots els nivells de la
vida social, que faciliti processos de
decisió transparents. I recorda (cap.
6) que cap projecte pot ser eficaç si
no està animat per una consciència
formada i responsable, suggerint
principis per créixer en aquesta
direcció a nivell educatiu, espiritual,
eclesial, polític i teològic. El text



acaba amb dues oracions, un que
s'ofereix per ser compartida amb tots
els qui creuen en «un Déu creador
omnipotent» (246), i l'altra proposta
als que professen la fe en Jesucrist,
rimada amb la tornada «Laudato si'»,
que obre i tanca l'encíclica.

El text està travessat per alguns eixos
temàtics, vistos des de diverses
perspectives, que li donen una
coherència interna forta: «L'íntima
relació entre els pobres i la fragilitat
del planeta, la convicció que en el
món tot està connectat, la crítica al
nou paradigma i a les formes de
poder que deriven de la tecnologia,
la invitació a buscar altres maneres
d'entendre l'economia i el progrés, el
valor propi de cada criatura, el sentit
humà de l'ecologia, la necessitat de
debats sincers i honestos, la greu
responsabilitat de la política
internacional i local, la cultura del
rebuig i la proposta d'un nou estil de
vida »(16).



Capítol 1 - «El que està passant a
casa nostra»

El capítol assumeix els
descobriments científics més recents
en matèria ambienta com a manera
d'escoltar el clam de la creació, per
«convertir en sofriment personal allò
que li passa, al món, i així reconèixer
quina és la contribució que cadascú
pot aportar.» (19) . S'escometen així
«diversos aspectes de l'actual crisi
ecològica» (15).

El canvi climàtic: «És un problema
global amb greus dimensions
ambientals, socials, econòmiques,
distributives i polítiques, i planteja
un dels principals desafiaments
actuals per a la humanitat.» (25). Si
«el clima és un bé comú, de tothom i
per a tothom» (23), l'impacte més
greu de la seva alteració recau en els
més pobres, però molts dels qui
«Molts d'aquells qui tenen més
recursos i poder econòmic o polític



semblen concentrar-se sobretot a
emmascarar els problemes i a
amagar els símptomes, mirant només
de reduir alguns impactes negatius
del canvi climàtic.»(26): «La falta de
reaccions davant aquests drames
dels nostres germans i germanes és
un signe de la pèrdua d'aquell sentit
de responsabilitat pels nostres
semblants sobre el qual es funda tota
societat civil.»(25).

La qüestió de l'aigua: El Papa afirma
sense embuts que « l'accés a l'aigua
potable i segura és un dret humà
bàsic, fonamental i universal, perquè
determina la sobrevivència de les
persones, i per tant és condició per a
l'exercici dels altres drets humans».
Privar els pobres de l'accés a l'aigua
significa negar-los «el dret a la vida
radicat en la seva dignitat
inalienable» (30).

La pèrdua de la biodiversitat: «Cada
any desapareixen milers d'espècies



vegetals i animals que ja no podrem
conèixer, que els nostres fills ja no
podran veure, perdudes per
sempre» (33). No són només
eventuals «recursos» explotables,
sinó que tenen un valor en si
mateixes. En aquesta perspectiva
«Són lloables i a vegades admirables
els esforços de científics i tècnics que
miren d'aportar solucions als
problemes creats per l'ésser humà»,
però aquesta intervenció humana,
quan es posa al servei de les finances
i el consumisme, «fa que la terra en
què vivim en realitat es torni menys
rica i bella, cada vegada més limitada
i grisa»(34).

El deute ecològic: en el marc d'una
ètica de les relacions internacionals,
l'encíclica indica que hi ha «un
veritable deute ecològic» (51),
sobretot del Nord en relació amb el
Sud del món. Davant del canvi
climàtic hi ha «diferents



responsabilitats» (52), i són més
grans les dels països desenvolupats.

Coneixent les divergències profundes
que hi ha respecte a aquestes
problemàtiques, el Papa Francesc es
mostra profundament impressionat
per la «debilitat de les reaccions»
davant els drames de tantes persones
i poblacions. Encara que no falten
exemples positius (58), assenyala «un
cert adormiment i una alegre
irresponsabilitat.» (59). Falta una
cultura adequada (53) i la disposició
a canviar d'estil de vida, producció i
consum (59), alhora que urgeix
«crear un sistema normatiu que [...]
asseguri la protecció dels
ecosistemes» (53) .

Capítol segon - L'Evangeli de la
creació

Per afrontar la problemàtica
il·lustrada en el capítol anterior, el
Papa Francesc rellegeix els relats de
la Bíblia, ofereix una visió general



que prové de la tradició
judeocristiana i articula la
«tremenda responsabilitat» (90) de
l'ésser humà respecte la creació, el
llaç íntim que hi ha entre totes les
criatures, i el fet que «el medi
ambient és un bé col·lectiu,
patrimoni de tota la humanitat i
responsabilitat de tothom.» (95). En
la Bíblia, «el Déu que allibera i salva
és el mateix que ha creat l'univers», i
«en ell es conjuguen amor i
poder» (73). El relat de la creació és
central per reflexionar sobre la
relació entre l'ésser humà i les altres
criatures, i sobre com el pecat trenca
l'equilibri de tota la creació en el seu
conjunt. «Aquestes narracions
suggereixen que l'existència humana
es basa en tres relacions fonamentals
estretament connectades: la relació
amb Déu, amb el proïsme i amb la
terra. Segons la Bíblia, aquestes tres
relacions vitals s'han trencat, no sols
externament, sinó també dins de



nosaltres. Aquesta ruptura és el
pecat.»(66).

Per això, tot i que «si és veritat que
algunes vegades els cristians hem
interpretat incorrectament les
Escriptures, avui hem de rebutjar
amb força que, del fet de ser creats a
imatge de Déu i del mandat de
dominar la terra, se'n dedueixi un
domini absolut sobre les altres
criatures.» (67). A l'ésser humà li
correspon «conrear i custodiar» el
jardí del món (cf. Gn 2,15), sabent
que «el fi últim de les altres criatures
no som nosaltres. Però totes avancen,
juntament amb nosaltres i a través
de nosaltres, cap al terme comú, que
és Déu»(83). Que l'ésser humà no
sigui patró de l'univers «Això no vol
pas dir igualar tots els éssers vius i
treure a l'ésser humà aquest valor
peculiar»; i «tampoc no suposa una
divinització de la terra que ens
privaria de la crida a col·laborar amb
ella i a protegir la seva



fragilitat.» (90). En aquesta
perspectiva «tot acarnissament amb
qualsevol criatura és contrari a la
dignitat humana»(92), però «no pot
ser real un sentiment d'íntima unió
amb els altres éssers de la natura si
al mateix temps en el cor no hi ha
tendresa, compassió i preocupació
pels éssers humans.»(91). És
necessària la consciència d'una
comunió universal: «creats pel
mateix Pare, tots els éssers de
l'univers estem units per llaços
invisibles i conformem una espècie
de família universal, [...] ens mou a
un respecte sagrat, afectuós i
humil»(89). Conclou el capítol amb el
cor de la revelació cristiana: el «Jesús
terrenal» amb la «relació tan
concreta i amable amb les coses» és
«ressuscitat i gloriós, present en tota
la creació amb la seva senyoria
universal» (100).

Capítol tercer - L'arrel humana de
la crisi ecològica



Aquest capítol presenta una anàlisi
de la situació actual «no mirem
solament els símptomes sinó també
les causes més profundes» (15), en un
diàleg amb la filosofia i les ciències
humanes.

Un primer fonament del capítol són
les reflexions sobre la tecnologia: se
li reconeix amb gratitud la
contribució a la millora de les
condicions de vida (103-103), encara
que també «donen als qui tenen el
coneixement, i sobretot el poder
econòmic per a utilitzar-lo, un
domini impressionant sobre el
conjunt de la humanitat i del món
sencer»(104). Són justament les
lògiques de domini tecnocràtic les
quals porten a destruir la natura i
explotar les persones i les poblacions
més febles. «El paradigma tecnològic
també tendeix a exercir el seu
domini sobre l'economia i la
política» (109), impedint reconèixer
que « el mercat per si mateix no



garanteix el desenvolupament humà
integral i la inclusió social.» (109).

En l'arrel de tot això pot
diagnosticar-se en l'època moderna
un excés de antropocentrisme (116):
l'ésser humà ja no reconeix la seva
posició justa respecte al món, i
assumeix una postura
autoreferencial, centrada
exclusivament en ell mateix i el seu
poder. D'això en deriva una lògica
«fes servir i llença» que justifica tot
tipus de rebuig, sigui aquest humà o
ambiental, que tracta l'altre i la
naturalesa com un simple objecte i
condueix a una infinitat de formes de
domini. És la lògica que condueix a
l'explotació infantil, l'abandó de les
persones grans, a reduir els altres a
l'esclavitud, a sobrevalorar les
capacitats del mercat per
autoregular-se, a practicar la tracta
d'éssers humans, el comerç de pells
d'animals en vies de extinció, i de
«diamants de sang». És la mateixa



lògica de moltes màfies, dels
traficants d'òrgans, del narcotràfic i
del descart dels nens que no
s'adapten als projectes dels pares
(123).

A aquesta llum, l'encíclica afronta
dos problemes crucials per al món
d'avui. Primer que res el treball: «En
qualsevol plantejament sobre una
ecologia integral, que no exclogui
l'ésser humà, és indispensable
incorporar-hi el valor del
treball» (124), ja que «deixar
d'invertir en les persones per obtenir
un major rèdit immediat és molt mal
negoci per a la societat»(128). La
segona es refereix als límits del
progrés científic, amb clara
referència als OGM (132-136), que
són «una qüestió ambiental de
caràcter complex» (135). Si bé «en
algunes regions la seva utilització ha
provocat un creixement econòmic
que ha ajudat a resoldre problemes,
hi ha dificultats importants que no



han de ser relativitzades» (134), per
exemple «una concentració de terres
productives en mans de pocs» (134).
El Papa Francesc pensa en particular
en els petits productors i en els
treballadors del camp, en la
biodiversitat, a la xarxa
d'ecosistemes.

Per això, és necessària «discussió
científica i social que sigui
responsable i àmplia, capaç de
considerar tota la informació
disponible i anomenar les coses pel
seu nom», a partir de «línies de
recerca lliure i
interdisciplinària» (135).

Capítol quart - Una ecologia
integral

El nucli de la proposta de l'encíclica
és una ecologia integral com a nou
paradigma de justícia, una ecologia
que «incorpori el lloc peculiar de
l'ésser humà en aquest món i les
seves relacions amb la realitat que



l'envolta» (15). De fet no podem
«entendre la natura com quelcom
separat de nosaltres o com un mer
marc de la nostra vida» (139). Això
val per a tot el que vivim en diferents
camps: en l'economia i en la política,
en les diferents cultures,
especialment les més amenaçades, i
fins i tot en tot moment de la nostra
vida quotidiana.

La perspectiva integral incorpora
també una ecologia de les
institucions. «Si tot està relacionat,
també la salut de les institucions
d'una societat té conseqüències en
l'ambient i en la qualitat de vida
humana: "Qualsevol detriment de la
solidaritat i del civisme produeix
danys ambientals"» (142).

Amb molts exemples concrets el
Papa Francesc il·lustra el seu
pensament: que hi ha un vincle entre
els assumptes ambientals i qüestions
socials humanes, i que aquest vincle



no es pot trencar. Així doncs, l'anàlisi
dels problemes ambientals és
inseparable de l'anàlisi dels
contextos humans, familiars,
laborals, urbans, i de la relació de
cada persona amb si mateixa (141),
perquè «no hi ha dues crisis
separades, una d'ambiental i una
altra de social, sinó una sola i
complexa crisi sòcio-
ambiental»(139).

Aquesta ecologia ambiental «és
inseparable de la noció del bé
comú» (156), que ha de comprendre
de manera concreta: en el context
d'avui «on hi ha tantes iniquitats i
cada vegada són més les persones
descartables, privades de drets
humans bàsics», esforçar-se pel bé
comú significa fer opcions solidàries
sobre la base d'una «opció
preferencial pels més pobres»(158).
Aquest és la millor manera de deixar
un món sostenible a les properes
generacions, no amb les paraules,



sinó per mitjà d'un compromís
d'atenció cap als pobres d'avui com
havia subratllat Benet XVI: «Per això,
«a més de la lleial solidaritat
intergeneracional, s'ha de reiterar la
urgent necessitat moral d'una
renovada solidaritat
intrageneracional»(162).

L'ecologia integral implica també la
vida quotidiana, a la qual l'encíclica
dedica una especial atenció, en
particular en l'ambient urbà. L'ésser
humà té una gran capacitat
d'adaptació i «és admirable la
creativitat i la generositat de
persones i grups que són capaços de
revertir els límits de l'ambient, [...]
aprenent a orientar la vida enmig del
desordre i la precarietat» (148). No
obstant això, un desenvolupament
autèntic pressuposa un millorament
integral en la qualitat de la vida
humana: espais públics, habitatge,
transports, etc. (150-154).



També «el nostre propi cos ens situa
en una relació directa amb l'ambient
i amb els altres éssers vivents.
L'acceptació del propi cos com a do
de Déu és necessària per a acollir i
acceptar el món sencer com a regal
del Pare i casa de tots, mentre que
una lògica de domini sobre el propi
cos es transforma en una lògica a
vegades subtil de domini»(155).

Capítol cinquè - Algunes línies
orientatives i d'acció

Aquest capítol afronta la pregunta
sobre què podem i hem de fer. Amb
les anàlisis no n'hi ha prou: es
requereixen propostes «de diàleg i
d'acció que involucrin cada un de
nosaltres i a la política
internacional» (15, i «que ens ajudin
a sortir de l'espiral d'autodestrucció
en què ens estem submergint» (163).
Per al Papa Francesc és
imprescindible que la construcció de
camins concrets no s'afronti de



manera ideològica, superficial o
reduccionista. Per això és
indispensable el diàleg, terme
present al títol de cada secció
d'aquest capítol: «Hi ha discussions
sobre qüestions relacionades amb
l'ambient, on és difícil arribar a
consensos. [...] l'Església no pretén
definir les qüestions científiques ni
substituir la política, però convido a
un debat honest i transparent,
perquè les necessitats particulars o
les ideologies no afectin al bé comú
»(188). Sobre aquesta base el Papa
Francesc no tem formular un judici
sever sobre les dinàmiques
internacionals recents:«Les Cimeres
mundials sobre l'ambient dels
darrers anys no han respost a les
expectatives perquè, per falta de
decisió política, no han obtingut
acords ambientals globals realment
significatius i eficaços. »(166). I es
pregunta «per què es vol mantenir
avui un poder que serà recordat per
la seva incapacitat d'intervenir quan



era urgent i necessari fer-ho?» (57).
Són necessàries, com els pontífexs
han repetit moltes vegades a partir
de la Pacem in terris, formes i
instruments eficaços de governança
global (175): «Necessitem un acord
sobre els règims de governança per a
tota la gamma dels anomenats «béns
comuns globals"» (174), atès que «la
protecció ambiental no pot
assegurar-se només sobre la base del
càlcul financer de costos i beneficis.
L'ambient és un d'aquells béns que
els mecanismes del mercat no són
capaços de defensar o de promoure
adequadament »(190, que pren les
paraules del Compendi de la doctrina
social de l'Església).

Encara en aquest capítol, el Papa
Francesc insisteix sobre el
desenvolupament de processos de
decisió honestos i transparents, per
poder «discernir» les polítiques i
iniciatives empresarials que
condueixen a un «autèntic



desenvolupament integral» (185). En
particular, l'estudi de l'impacte
ambiental d'un nou projecte
«requereix processos polítics
transparents i subjectes al diàleg,
mentre la corrupció que amaga el
veritable impacte ambiental d'un
projecte a canvi de favors sol portar
a acords espuris que eviten informar
i debatre àmpliament» (182)

La crida als qui tenen encàrrecs
polítics és particularment incisiva,
perquè evitin «la lògica eficientista i
immediatista» (181) que avui
predomina. Però «però si s'atreveix a
fer-ho, tornarà a reconèixer la
dignitat que Déu li ha donat com a
humà i deixarà rere el seu pas per
aquesta història un testimoniatge de
generosa responsabilitat.» (181)

Capítol sisè - Educació i
espiritualitat ecològica

El capítol final va al nucli de la
conversió ecològica a la qual ens



convida l'encíclica. L'arrel de la crisi
cultural és profunda i no és fàcil
redissenyar hàbits i comportaments.
L'educació i la formació segueixen
sent desafiaments bàsics: «Tot canvi
requereix motivació i un camí
educatiu» (15). Han d'involucrar els
ambients educatius, el primer
«l'escola, la família, els mitjans de
comunicació, la catequesi» (213).

El punt de partida és «apostar per un
altre estil de vida» (203-208), que obri
la possibilitat «d'exercir una sana
pressió sobre els qui tenen poder
polític, econòmic i social.» (206). És el
que passa quan les opcions dels
consumidors aconsegueixen
«modificar el comportament de les
empreses, forçant-les a considerar
l'impacte ambiental i els models de
producció» (206).

No es pot menystenir la importància
de cursos d'educació ambiental
capaços de canviar els gestos i hàbits



quotidians, des de la reducció en el
consum d'aigua a la separació de
residus o el «apagar els llums
innecessaris» (211). «Una ecologia
integral també està feta de simples
gestos quotidians on trenquem la
lògica de la violència, de
l'aprofitament, de l'egoisme» (230).
Tot això serà més senzill si parteix
d'una mirada contemplativa que ve
de la fe. «al creient, el món no es
contempla des de fora sinó des de
dins, reconeixent els llaços amb què
el Pare ens ha unit a tots els éssers. a
més, fent créixer les capacitats
peculiars que Déu li ha donat, la
conversió ecològica porta el creient a
desenvolupar la seva creativitat i el
seu entusiasme»(220).

Torna la línia proposada a l'Evangelii
Gaudium: «La sobrietat, que es viu
amb llibertat i consciència, és
alliberadora. » (223), així com «La
felicitat demana saber limitar
algunes necessitats que ens

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/


atordeixen, quedant així disponibles
per a les múltiples possibilitats que
ofereix la vida »(223). D'aquesta
manera es fa possible «sentir que ens
necessitem els uns als altres, que
tenim una responsabilitat pels altres
i pel món, que val la pena ser bons i
honestos.» (229).

Els sants ens acompanyen en aquest
camí. Sant Francesc, esmentat moltes
vegades, és «l'exemple per
excel·lència de la cura del que és
feble i d'una ecologia integral,
viscuda amb alegria i
autenticitat.» (10). Però l'encíclica
recorda també sant Benet, santa
Teresa de Lisieux i el beat Charles de
Foucauld.

Després de la Laudato si', l'examen
de consciència -instrument que
l'Església ha aconsellat per orientar
la pròpia vida a la llum de la relació
amb el Senyor haurà d'incloure una
nova dimensió, considerant no



només com es viu la comunió amb
Déu, amb els altres i amb un mateix,
sinó també amb totes les criatures i
la natura.

© Copyright - Oficina de premsa de la
Santa Seu

Foto: assisiofm.it

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/laudato-si-
lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-

cura-de-la-casa-de-tots/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca-es/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca-es/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/
https://opusdei.org/ca-es/article/laudato-si-lenciclica-del-papa-francisco-sobre-la-cura-de-la-casa-de-tots/

	«Laudato si'», l'encíclica del Papa Francesc sobre la cura de la casa de tots

