
opusdei.org

La llum de la fe (III):
L’amor que abraça el
món. La creació, II

Després d’haver reflexionat
sobre els relats de la creació,
ens podem preguntar una
vegada més: en quin sentit és
racional parlar avui de creació?

14/11/2017

Que l’amor té un lloc central en la
realitat resulta una idea bonica i
inspiradora per a moltes persones.
Però es tracta potser sovint d’una
convicció nostàlgica: el món, es



diuen, seria un lloc millor si tots ens
guiéssim per aquest principi.
L’experiència del mal, de les
injustícies, de la imperfecció del
món, sembla que fan de l’amor més
un ideal a què tendir que la base
sobre la qual s’aixecaria l’edifici
mateix de la realitat. «En efecte,
l’home modern creu que la qüestió
de l’amor té poc a veure amb la
veritat. L’amor es concep avui com
una experiència que pertany al món
dels sentiments volubles i no pas a la
veritat».[1]

Per contrast, la fe cristiana reconeix
en l’origen de l’univers un amor
personal i infinitament creatiu, que
ha arribat fins al punt d’entrar com
un més en la seva creació, per salvar-
la. «T’estimo amb un amor etern; per
això t’he atret i et sóc fidel» (Jr 31,3).
Moltes persones que treballen amb
il·lusió per millorar el món
reconeixen la grandesa d’aquesta
visió de la realitat, però no poden



deixar de veure la idea d’un ésser
personal i etern —un ésser que
precedeix el món— com una cosa
que al cap i a la fi respon a una
manera de pensar «mítica i contrària
al sistema»:[2] una cosa aliena a
l’entramat racional que podem
compartir, en la mesura que es basa
en la nostra experiència comuna del
món. Després d’haver reflexionat
sobre els relats de la creació al 
Gènesi, ens podem preguntar ara,
una vegada més: en quin sentit és
racional parlar avui de creació?

On és Déu?

És freqüent sentir, fins i tot entre
gent amb fe, la consideració que,
mentre la ciència basa les seves
afirmacions en proves segures, la
idea de Déu es basaria en tradicions
o suposicions no verificables. A
primera vista, sembla difícil fer cap
objecció a aquesta idea. Tanmateix,
si es té en compte que «proves



segures» significa aquí «evidències
empíriques», es comprèn que
aquesta seguretat té un abast
delimitat per la mateixa ciència, que
deliberadament es concentra en els
aspectes empírics i mesurables de la
realitat. Aquesta decisió estratègica
ha permès a la ciència créixer
exponencialment, però implica
també que el seu estudi no pot
incloure tot l’espectre de la realitat, o
no pot almenys descartar que aquest
espectre sigui més ampli. D’altra
banda, com tota disciplina —i això
inclou també la teologia—, la ciència
experimental té pressupostos que
ella mateixa no pot demostrar. Un
d’ells és l’existència de la realitat que
estudia, que requereix
necessàriament una reflexió racional
d’un altre tipus. S’entén així que la
revelació cristiana no qüestioni el
mètode de la ciència ni els seus èxits
evidents: en realitat, el precedeix i li
obre horitzons més amplis.



Certament, la manera peculiar en
què Déu es fa present al món el pot
fer aparèixer de vegades com un
gran absent. Escrivia sant Agustí: «No
hi ha res més ocult i res més present
que Ell; difícilment es troba on és i
més difícilment on no és».[3] Aquesta
paradoxa, aquest encreuament de si i
no que sembla indicar un curtcircuit,
parla en canvi de la necessitat d’obrir
la racionalitat a un altre nivell.[4]
Déu no és una realitat com altres en
aquest món, ni intervé
necessàriament en els processos
naturals de maneres empíricament
verificables. Déu actua a un nivell
molt més profund, i sosté el ser
mateix de totes les coses, i fa que les
coses siguin. Quan parla d’Ell, fins i
tot per negar la seva existència, el
llenguatge va sempre més enllà del
marc de rigor propi de la ciència
experimental, i s’insereix en un
llenguatge diferent, que la ciència
mateixa pressuposa, i que té també
un rigor propi: el llenguatge filosòfic



o metafísic. Per això, el déu al qual es
voldria obligar a revelar-se a través
d’instruments d’observació científica
no seria el veritable Déu, sinó una
caricatura seva. I el veritable Déu no
ve a interferir en la ciència, perquè
se situa en un nivell de realitat
anterior a la ciència mateixa. Déu no
hi cap, en les lleis de la física, perquè
són més aviat les lleis de la física les
que «caben» en Ell.[5]

L’aportació de la ciència ha estat
determinant per fer l’home conscient
de la immensitat de l’univers, de la
seva evolució dinàmica; per
comprendre les seves lleis, així com
la trajectòria evolutiva, que forma
una espècie de prehistòria biològica
d’aparició de l’homo sapiens sobre la
terra. Tanmateix, la ciència no pot
explicar fins al final l’origen de
l’univers, perquè aquest
esdeveniment no enllaça dos «estats»
de la mateixa realitat. Explicar la
«llei» amb què s’ha passat del no-res



a la primera forma embrionària de
l’univers està més enllà de les
possibilitats de la ciència, perquè el 
no-res escapa a qualsevol
representació científica. Tota teoria
cosmològica assumeix una estructura
espai-temporal com a punt de
partida; i el no-res en sentit radical,
és a dir, el no-ser, cau sempre fora
d’aquesta estructura: el llindar que
separa l’ésser i el no-res és metafísic.
[6] S’entén per això que el diàleg
entre la ciència i la teologia no és
només desitjable sinó necessari, i que
requereix la mediació de la filosofia,
més que com un àrbitre per posar
pau entre parts en litigi, com un
interlocutor capaç de comprendre
l’abast i les possibilitats de les dues
disciplines.

Al cor del que és real

Fins i tot aproximant-se fins a
l’origen mateix de l’univers, ja que la
ciència es queda sempre d’aquest



costat de la realitat, dins de l’ésser.
Són molts els científics que, quan
identifiquen aquest llindar, s’adonen
de la necessitat d’emprendre una
reflexió filosòfica des de la qual és
possible arribar a comprendre la
necessitat d’un creador en l’origen de
l’univers. «És, sens dubte, un gran
llibre la mateixa bellesa de la
creació. Contempla, mira, llegeix la
seva part superior i la seva part
inferior. Déu no va fer lletres de
tinta, mitjançant les quals poguessis
conèixer-lo: va posar davant dels
teus ulls aquestes mateixes coses que
va fer. Per què cerques una veu més
potent? A tu clamen el cel i la terra:
“Déu em va crear”».[7]

Tanmateix, la filosofia mateixa topa
també amb preguntes límit: Per què
l’ésser i no més aviat el no-res? Per
què existeixo? En aquest sentit, la fe
cristiana aporta «una imatge de Déu
nova, més elevada que la que
s’hauria pogut forjar mai i pensar la



raó filosòfica. Però la fe tampoc no
contradiu la doctrina filosòfica de
Déu; (…) la fe cristiana en Déu
accepta per si mateix la doctrina
filosòfica de Déu i la consuma».[8]
Davant la pregunta sobre el perquè,
del sentit últim de l’existència —
pregunta que en algun moment de la
vida esdevé decisiva per a tothom—,
es fa el silenci. S’alça llavors la fe
cristiana, i respon serenament: Déu
era allà abans del món, va pensar en
ell, i el va crear amb amor.

Aquesta senzilla afirmació produeix,
en realitat, el contrari del que de
vegades s’atribueix a la noció de
creació: desmitifica l’univers. La
comprensió del món com a creació
de Déu és «la “il·lustració” decisiva
de la història (...), la ruptura amb els
temors que havien reprimit els
homes. Significa l’alliberament de
l’Univers per la raó, el
reconeixement de la seva racionalitat
i de la seva llibertat».[9] Malgrat que



la ciència és capaç de llegir una part
important de la lògica interna de la
naturalesa, una ciència sense Déu no
alliberaria el món dels mites, perquè
sempre quedarien inevitablement
escletxes que s’omplirien amb altres
explicacions.[10] No és possible, per
l’autolimitació de la ciència al que és
empíric, que cobreixi algun dia totes
aquestes escletxes; i l’home tampoc
no deixa de preguntar-se-les, perquè
el fet mateix de fer-ho —com, fora
d’això, l’exercici mateix de la ciència
— mostra que transcendeix l’ordre
del que és empíric. L’esperit humà,
que es manifesta entre altres coses
en el fet que cadascun de nosaltres
percep la seva identitat davant el
món, en el fet que ens preguntem per
aquestes escletxes, i fins i tot que
algú pugui considerar estúpid fer-se
aquestes preguntes... tot això posa de
manifest, fins i tot a una reflexió
merament filosòfica, que nosaltres
mateixos —fins i tot sent un
microcosmos, que comparteix amb



l’univers els seus elements— som
una mica més que un simple món.

La llibertat personal i
l’autoconsciència, per les quals un es
percep diferent del món, són per això
també grans escletxes a través de les
quals l’home pot sortir a la
transcendència: parlen del Déu
personal que és encara més
radicalment diferent del món, i que
el crea lliurement. I viceversa, en el
reconeixement que la realitat té el
seu origen en aquesta llibertat
creadora es juga el reconeixement
mateix de la llibertat humana i, per
tant, de la dignitat de cada persona.
[11] Aquest és un dels sentits
fonamentals en els quals el Gènesi
diu que «Déu va crear l’home a
imatge seva» (Gn 1,27): nosaltres
mateixos som un mirall en el qual es
pot entreveure Déu. Per això el beat
John Henry Newman identificava en
la consciència «el nostre gran mestre
interior de religió»,[12] un «principi



de connexió entre la criatura i el
creador».[13]

La fe en la creació, doncs, no ve a
afegir des de fora el «món de
l’esperit» al món material: més aviat
afirma decididament que Déu abraça
tot l'univers material. La intuïció
poètica de Dante ho va expressar de
manera immortal: «Déu és l’amor
que mou el sol i les altres estrelles».
[14] Al cor del que és real hi ha Déu, i
Déu estima el món, i a cada un:
«oberta la seva mà amb la clau de
l’amor, van sorgir les criatures».[15]
Té gran profunditat teològica, en
aquest sentit, un pensament
recurrent en sant Josepmaria; a
l’hora d’actuar, solia dir, aquesta és
«la raó més sobrenatural: perquè ens
dona la gana».[16]La llibertat i
l’amor, com la racionalitat del món,
parlen de Déu. Per això, si sant
Agustí reconeixia Déu en el llibre de
la naturalesa, el trobava també en la
intimitat de la seva ànima: «vet aquí



que tu eres dins meu i fora, i per fora
et buscava (...). Vas cridar i vas
clamar, i vas trencar la meva
sordesa; vas brillar i vas resplendir, i
vas foragitar la meva ceguera».[17]

El miracle del món

La realitat dels miracles respon a
aquesta mateixa prioritat respecte al
món de la llibertat, l’amor i la saviesa
de Déu. Amb el seu peculiar estil
paradoxal, deia Chesterton: «Si un
home creu en la inalterabilitat de les
lleis de la naturalesa, no pot creure
en cap miracle de cap època. Si un
home creu en una voluntat anterior
a les lleis, pot creure en qualsevol
miracle de qualsevol època».[18] Els
tres evangelis sinòptics parlen d’un
leprós que s’apropa a Jesús i li
demana la curació. Jesús respon: «Ho
vull, queda pur» (Mt 8,3). Déu cura
aquell home perquè vol, de la
mateixa manera que va crear el món,
i ha creat a cada un, perquè vol, per



amor. Comentant el relat d’un altre
miracle, la curació d’un cec,
observava Benet XVI: «No és
casualitat que el comentari conclusiu
de la gent després del miracle recordi
la valoració de la creació al
començament del Gènesi: “Tot ho ha
fet bé” (Mc 7,37). A l’acció guaridora
de Jesús entra clarament l’oració,
amb la seva mirada cap al cel. La
força que va curar el sordmut va ser
provocada certament per la
compassió cap a ell, però prové del
fet que recorre al Pare. S’entrecreuen
aquestes dues relacions: la relació
humana de compassió cap a l’home,
que entra en la relació amb Déu, i
així es converteix en curació».[19]

Els miracles, doncs, no són
excepcions que posen en qüestió la
solidesa i la racionalitat del món,
sinó que apunten a l’arrel mateixa
d’aquesta solidesa: posen de manifest
el veritable miracle, que és
l’existència mateixa de l’univers i de



la vida; el veritable miracle —
miraculum, una cosa davant la qual
només es pot tenir admiració— és la
creació de Déu. L’obertura de la raó a
aquest inici dels inicis no només fa
raonables els miracles, sinó que fa
raonable, sobre tot, el món mateix.
«La uniformitat i la generalitat de les
lleis naturals (...) porten a pensar que
la naturalesa en té prou amb si
mateixa. I, tanmateix, no hi ha
solució de continuïtat entre la
creació i l’esdeveniment més
habitual i banal. El miracle intervé
per convèncer-nos d’això».[20]

Es diu de vegades que «vivim de
miracle» per referir-nos a les
maneres sorprenents en què es
resolen certs problemes o perills. En
realitat, l’expressió recull una veritat
radical: cada instant de la nostra vida
ordinària es desenvolupa enmig del
miracle d’un món que existeix per
amor. «Cada un de nosaltres, cada
home i cada dona, és un miracle de



Déu, és volgut per ell i és conegut
personalment per ell».[21] Com deia
sant Pau als qui l’escoltaven a
l’Areòpag d’Atenes, «en ell vivim, ens
movem i som» (Hch 17,28). Per això,
«per a la tradició jueu-cristiana, dir
“creació” és més que dir naturalesa,
perquè té a veure amb un projecte de
l’amor de Déu on cada criatura té un
valor i un significat».[22]

***

«Et dono les gràcies perquè m’has fet
tan admirable» (Sal 139,14): la fe en
la creació es xifra en una profunda
actitud d’agraïment. Malgrat el dolor
i el mal presents al món, la realitat
sencera —i, en especial, la mateixa
existència i la dels qui ens envolten—
apareix com una promesa de
felicitat: «Oh, tots els assedegats,
veniu a l’aigua! Veniu els qui no
teniu diners! (…) Compreu i mengeu,
veniu i compreu llet i vi sense diners,
sense pagar res» (Is 55,1). L’home se



sap inerme —perquè realment ho és
—, però destinatari d’una generositat
infinita que el crida a viure, i a viure
per sempre. Sant Ireneu ho va
sintetitzar en una màxima cèlebre:
«La glòria de Déu és l’home viu, i la
vida de l’home és la visió de Déu».
[23] Des d’aquesta mirada, la vida no
és una simple lluita per l’èxit o per la
supervivència, ni tan sols en les
condicions més extremes: és espai
per a l’agraïment, per a l’adoració, en
la qual l’home troba el seu veritable
descans.[24] «Quina meravellosa
certesa és que la vida de cada
persona no es perd en un
desesperant caos, en un món regit
per la pura casualitat o per cicles que
es repeteixen sense sentit! El Creador
pot dir a cadascun de nosaltres:
“Abans que et formessis en el si de la
teva mare, jo et coneixia” (Jr 1,5).
Vam ser concebuts al cor de Déu i per
això “cadascun de nosaltres és el
fruit d’un pensament de Déu.
Cadascun de nosaltres és volgut, cada



un és estimat, cada un és necessari”».
[25]

Marco Vanzini / Carles Ayxelá

Lectures per aprofundir

Catecisme de l’Església Catòlica, nn.
279-324.

Francesc, Enc. Laudato si’ capítol II,
“L’evangeli de la creació” (nn. 62-100)

Benet XVI, Audiència, 6-II-2013; 
Audiència, 9-XI-2005

– Homilia en la Vigília Pasqual, 23-
IV-2011; Homilia en la Vigília
Pasqual, 7-IV-2012.

– Missatge al Meeting de Rimini, 10-
VIII-2012.

– Discurs a la Pontifícia Acadèmia de
les Ciències, 31-X-2008.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html


– Discurs a la Universitat de
Ratisbona, 12-IX-2006.

Joan Pau II, Catequesi sobre la
creació, 8-I-1986 – 23-IV-1986.

– Memoria ie identidad, Planeta,
Barcelona 2005.

Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona, 2007.

Chesterton, G. K. Santo Tomás de
Aquino, Rialp, Madrid, 2016 (On Saint
Thomas Aquinas).

Guardini, R. El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros
capítulos del Génesis, publicat a 
Meditaciones Teológicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen über Genesis,
Kapitel 1-3]).

– “El ojo y el conocimiento religioso”,
en Los sentidos y el conocimiento

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html


religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”).

– La aceptación de sí mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid, 1962 (Die Annahme seiner
selbst).

Kehl, M. La creación, Sal Terrae,
Bilbao, 2011 (Schöpfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A. 
En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre a
la luz de los últimos descubrimientos,
Rialp, Madrid, 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena, 2012.

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, a Tanzella-
Nitti, G. i Strumia, A. (eds.), 

https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology


Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Venecia,
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
über Schöpfung und Kirche).

– Creación y pecado, Eunsa,
Pamplona, 2005 = En el principio creó
Dios [inclou la conferencia 
Consecuencias de la fe en la creación],
Edicep, València, 2008 (Im Anfang
schuf Gott. Vier Münchener
Fastenpredigten über Schöpfung und
Fall. Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens).

– Dios y el mundo. Creer y vivir en
nuestra época, Random House
Mondadori, Barcelona, 2002, pàg.
106-136 (Gott und die Welt. Glauben
und Leben in unserer Zeit).

Sanz, S. La creación, en
www.opusdei.org.

https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-la-creacion/


Tanzella-Nitti, G. Creation, a
Tanzella-Nitti, G. i Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francesc, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 27.

[2] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao, 1999, 25.

[3] Sant Agustí, De quantitate animae,
34, 77.

[4] És en aquest sentit que Benet XVI
va parlar de «la valentia per obrir-se
a l’amplitud de la raó» (Discurs a la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006).

[5] «Albert Einstein va dir que en les
lleis de la naturalesa “es revela una
raó tan superior que tota la
racionalitat del pensament i de les
ordenacions humanes és, en
comparació, un reflex absolutament
insignificant” (...). Un primer camí,
per tant, que condueix al

https://inters.org/creation
https://www.inters.org/


descobriment de Déu és contemplar
la creació amb ulls atents» (Benet
XVI, Audiència, 14-XI-2012).

[6] En aquest sentit, explica sant
Tomàs d’Aquino que per treure
l’ésser del no-res cal una «potència
infinita» (cf. Summa Theologica I, q.
45, 5, ad 3): una capacitat que no pot
ser comunicada a cap criatura,
precisament perquè —com podem
percebre en la nostra existència
mateixa— les criatures són
contingents, és a dir, podrien no
haver estat mai (Summa Theologica I,
q. 104, 1)

[7] Sant Agustí, Sermón 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filósofos, Encuentro,
Barcelona, 2007, 13.

[9] J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona, 2005, 37.



[10] Són molts els científics que així
ho entenen; n’hi hagi prou amb
esmentar Einstein, que, des d’una
idea peculiar de Déu, va arribar a dir
que «la ciència sense la religió és
coixa; la religió sense la ciència és
cega» (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma,
1996, p. 29); i Georges Lemaître,
sacerdot i físic, que va posar les
bases del que més endavant es diria,
al principi amb ironia, i després més
seriosament, el Big Bang.

[11] Cf. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
25-26: «Si, partint de la realitat, la
personalitat no és possible o no
existeix, tampoc no pot existir a cap
altre lloc. La llibertat o és possible
partint del fonament de la realitat o
bé no existeix».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co, Londres,
1903, 389.



[13] Ibidem, 117.

[14] «L’amor che move il sole e l’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] Sant Tomàs d’Aquino, 
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (citat al 
Catecisme de l’Església Catòlica, 293).

[16] Sant Josepmaria, Es Cristo que
pasa, 184.

[17] Sant Agustí, Confesiones, X, 27,
38.

[18] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
Nova York, Dover, 2012, 67.

[19] Benet XVI, Audiència general, 14-
XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
París, 1955, 176-177.



[21] Benet XVI, Audiència general, 23-
V-2012.

[22] Francesc, Laudato si’ , 76.

[23] Sant Ireneu, Adversus haereses,
4, 20, 7 (citat al Catecisme de
l’Església Catòlica, 294).

[24] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, 347. Creació, miracle,
adoració, agraïment... No és casual
que aquests motius convergeixin en
el misteri eucarístic: «L’Eucaristia
uneix el cel i la terra, abraça i
penetra tot el que s’ha creat. El món
que va sortir de les mans de Déu
torna hi torna en adoració plena i
feliç» (Francesc, Laudato si’ , 236).

[25] Francesc, Laudato si’ , 65; cf.
Benet XVI, Homilia en el solemne
inici del ministeri petrí (24-IV-2005).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/lamor-que-
abraca-el-mon-la-creacio-ii/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/lamor-que-abraca-el-mon-la-creacio-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/lamor-que-abraca-el-mon-la-creacio-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/lamor-que-abraca-el-mon-la-creacio-ii/

	La llum de la fe (III): L’amor que abraça el món. La creació, II

