
opusdei.org

L'acompanyament
espiritual

Entre els mitjans de formació
que ofereix l'Obra, sempre hi ha
aquesta possibilitat
d'acompanyament espiritual: a
través de sacerdots o de laics.
Com és obvi, cadascun és lliure
d'utilitzar o no aquest mitjà, i
responsable per obtenir-ne,
major o menor benefici.

07/08/2025

L'exemple de Jesucrist



Nicodem, jueu principal, membre del
Consell del Sanedrí i fariseu, va ser
testimoni de la presó de Jesús, de la
seva injusta condemna, de l'aparent
fracàs de la seva missió, del rebuig
del poble jueu al seu Messies, de
l'abandó de gairebé tots els Apòstols.
Amb tot, va tenir el coratge de
presentar-se davant Pilat, amb el seu
amic Josep d’Arimatea, per demanar
el cos mort de Crist crucificat, i va
col·laborar en el davallament del Cos
de Jesús i en el seu precipitat
enterrament en una tomba propietat
del seu amic.

Potser tota aquesta història
d'amistat, admiració i reconeixement
havia començat bastants mesos
enrere, quan Nicodem, intrigat pel
dir de les gents i -sobretot- per les
paraules i les obres de Crist, decideix
anar-lo a veure d’amagat, una nit -
per por dels jueus- per preguntar-li
directament sobre ell, la seva



doctrina i aquest Regne de Déu que
anunciava.

Certament Jesús va predicar moltes
vegades a multituds i aquesta
predicació és la que queda recollida
en els Evangelis, però també apareix
clara -o, tantes vegades, s'intueix- la
seva dedicació a atendre a cadascú
personalment: la família de Maria,
Marta i Llàtzer, a Betània; malalts i
els seus parents, que demanen
curació; pecadors que desitgen
penedir-se dels seus pecats; els Dotze
que l’acompanyen: especialment,
Pere; fins i tot Pilat i el bon lladre. A
cadascú el tractava com convenia, li
feia preguntes o li donava respostes,
l’advertia d'algun error o l’orientava
de cara al seu futur.

Molts sants a l'Església i molts papes
han recomanat acudir a algú amb
una certa experiència humana i
espiritual, que pugui ajudar-nos.
Perquè recórrer a una persona de



confiança per contrastar la nostra
manera de veure les qüestions
íntimes de la nostra vida sorgeix
naturalment del caràcter social de la
persona.

Què és l'acompanyament
espiritual?

Certament, l'acompanyament
espiritual no pretén “emplenar un
buit” de la sociabilitat humana. La
seva finalitat és directament
sobrenatural: aquesta consulta
habitual i personal té com a objecte
rebre consells, orientacions,
correccions, ànims, obertura
d'horitzons, etc., per recórrer el camí
que ens porta a Déu: la santedat.

Amb l'acompanyament espiritual
busquem conèixer millor Déu,
l'experiència del tracte i de la
comunicació íntima amb Ell, i la
il·lusió de poder transmetre als
nostres companys, amics i familiars

https://opusdei.org/ca-es/article/acompanyament-espiritual/
https://opusdei.org/ca-es/article/acompanyament-espiritual/


el que anem descobrint en el nostre
itinerari personal.

Aquest acompanyament en la vida
espiritual ens facilita també
“distanciar-nos” de l'àmbit de la
nostra subjectivitat en contemplar la
nostra vida, i ens condueix a
l'autoconeixement que és necessari
per al discerniment del nostre camí
vers Déu.

Perquè sigui així, hem de conèixer i
valorar la persona en qui posem la
nostra confiança i, alhora, convé
tenir la disposició de mostrar amb
claredat la nostra intimitat:
disposicions, anhels, lluites, manera
de pensar i de ser, reaccions
interiors, actituds en el tracte amb la
família, amics i altres persones,
afectes i els seus efectes, importància
dels estats d'ànim i dels impulsos de
la nostra imaginació, ambicions
personals i professionals, etc.



Però, sobretot, hem de mostrar com
és la intimitat de la nostra relació
personal amb Déu: com es
desenvolupen els nostres temps
d'oració, quin tracte personal tenim
amb Déu durant la celebració de la
Missa i en la comunió, què és per a
nosaltres el sagrament de la
penitència, el dolor dels pecats, la
misericòrdia de Déu, com trobem a
Déu i hi dialoguem a la feina i en els
esdeveniments quotidians. I també
convé donar a conèixer com ens
sabem fills de Déu i membres de
l'Església, com tractem de viure la
unió amb tots i l'experiència d'ajudar
a qui està més necessitat en algun
àmbit, quins mitjans posem per tenir
més amistat i confiança amb els
nostres amics i amb nous amics. En
resum, donem a conèixer les nostres
preocupacions, tristeses i alegries: el
que portem cadascú dins del cor.

En paraules del Papa Francesc, “és
important donar-se a conèixer, sense



por de compartir els aspectes més
fràgils, en els quals ens descobrim
més sensibles, febles o temorosos de
ser jutjats. Donar-se a conèixer,
manifestar-se a una persona que ens
acompanya en el camí de la vida”[1].
En aquestes converses veurem,
potser amb una llum nova, les
nostres mancances i febleses. Sant
Josepmaria animava a buscar algú
que ens acompanyi, “al qual
confiareu totes les vostres il·lusions
santes i els problemes quotidians que
afecten la vida interior, els
daltabaixos que sofriu i les victòries.
Mostreu-vos sempre ben sincers en
aquesta direcció espiritual: no us feu
concessions sense dir-ho, obriu del
tot la vostra ànima, sense pors ni
vergonyes”[2].

Qui ens acompanya ens ajudarà
també a superar moments de
desànim, a evitar visions
excessivament pessimistes i
negatives (a propòsit de nosaltres



mateixos, o dels altres), a adonar-nos
de valors i qualitats de què disposem,
de la força de la nostra bona fe, els
nostres desitjos sincers de millorar i
la nostra disposició de fons d'estar
contínuament oberts a Déu. No
poques vegades, a través d'aquestes
converses “descobrim amb sorpresa
formes diferents de veure les coses,
signes de bondat que sempre han
estat presents en nosaltres”[3].

Entre els mitjans de formació que
ofereix l'Obra, sempre hi ha aquesta
possibilitat d'acompanyament
espiritual: a través de sacerdots o de
laics. Com és obvi, cadascú és lliure
d'utilitzar o no aquest mitjà, i
responsable per obtenir-ne major o
menor gràcia de Déu.

Acompanyament espiritual i
llibertat

Deia sant Josepmaria que el Senyor
“ens vol libèrrims i diversos. Però
ens vol ciutadans catòlics



responsables i conseqüents, de
manera que el cervell i el cor de
cadascun de nosaltres no vagin
dispars, cadascun pel seu costat, sinó
concordes i ferms, per fer en tot
moment el que es veu amb claredat
que cal fer, sense deixar-nos
arrossegar —per falta de personalitat
i de lleialtat a la consciència— per
tendències o modes passatgeres”[4].
És el joc, volgut per Déu, de la veritat,
el bé i la llibertat.

En tot aquest procés
d'acompanyament interior, la nostra
llibertat es veu encoratjada i
enfortida: anar coneixent en
profunditat i amb els ulls de Déu com
som i per què actuem d'aquesta o
d'aquella manera ens allibera de
donar excessives voltes al que ens
passa a cada moment, ens ajuda a
relativitzar qüestions que no tenen
major importància, ens obre
horitzons i ens impulsa a sortir de
nosaltres mateixos i a recordar que



el nucli de la vida cristiana consisteix
a aprendre a estimar Déu i els
altres… i a deixar-se estimar per Déu
i pels altres.

Com és natural, les persones que
sol·liciten aquest acompanyament el
fan menades “pel desig de progressar
en el seguiment de Crist. (…) Per això,
es mouen amb esperit d'iniciativa i
de responsabilitat”[5]. Qui acompanya
no dictamina, ni jutja, ni mana: la
seva labor és “només” de consell,
d'ampliar perspectives, d'ajudar a
descobrir punts de vista, de
transmetre l'experiència de la vida
d'intimitat amb Déu d’acord amb les
nostres capacitats i necessitats del
moment, d'animar a viure cada
vegada amb més coherència i unitat -
la que ve d'aprendre a veure-ho tot
amb els ulls de Déu-, i amb major
desig de viure enterament per a Déu
i emprar els nostres recursos amb
audàcia, ambició sobrenatural i un
sa esperit d'aventura.



Per part seva, qui és acompanyat
procura considerar en l’oració els
consells rebuts i la millor manera de
portar-los a la pràctica: “El Senyor
bolca la seva gràcia abundantment
sobre la humilitat dels qui reben
amb visió sobrenatural els consells
de la direcció espiritual, veient en
aquesta ajuda la veu de l'Esperit
Sant”[6].

Qui acompanya sempre respecta el
misteri de la intimitat de la persona,
que forma part del misteri de Déu
actuant en cada ànima. El seu paper
consisteix a estimular la iniciativa de
qui li demana consell, i orientar-lo
perquè ell mateix sigui el primer a
buscar i descobrir les llums que Déu
li dona i els projectes que Déu desitja
compartir amb ell. Es tracta, com
deia sant Josepmaria, “d'ajudar al fet
que l'ànima vulgui”: vulgui buscar
Déu, vulgui descobrir la seva
voluntat, vulgui ocupar a fons la seva
llibertat per fer el seu camí seguint



les llums, inclinacions i suggeriments
que l'Esperit Sant diposita en la seva
ànima.

Per a això també importa que qui rep
l'ajuda aprengui a escoltar la veu de
Déu mediada per qui l’acompanya
espiritualment, que “no ocupa el lloc
del Senyor, no fa el treball en lloc de
l'acompanyat, sinó que camina al
costat seu, l’anima a llegir el que es
mou en el seu cor”[7].

En definitiva: l'acompanyament
sempre és d'un altre, les decisions
sempre són pròpies… i els dos miren
a Déu, que és el veritable
protagonista.

[1] FRANCESC, Audiència, 04.01.2023.

[2] SANT JOSEPMARIA, Amics de Déu,
núm. 15.



[3] FRANCESC, Audiència, 04.01.2023
(el subratllat és meu).

[4] SANT JOSEPMARIA, Carta 6-V-1945,
núm. 35.

[5] ECHEVARRÍA, X., Carta Pastoral
sobre la Nova Evangelització,
02.10.2011, núm. 17.

[6] ECHEVARRÍA, X., Carta Pastoral
sobre la Nova Evangelització,
02.10.2011, núm. 17 (el subratllat és
meu).

[7] FRANCESC, Audiència, 04.01.2023.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/
lacompanyament-espiritual/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/lacompanyament-espiritual/
https://opusdei.org/ca-es/article/lacompanyament-espiritual/
https://opusdei.org/ca-es/article/lacompanyament-espiritual/

	L'acompanyament espiritual

