opusdei.org

La llum de la fe (VII):
La vida sense Déu

Déu és un Pare amorods que va
crear ’home per arribar a la
felicitat. Pero I’home va
desobeir i es va preferir a si
mateix abans que ’Amor de
Déu.

27/08/2018

El Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica comencga amb
aquesta pregunta: «Quin és el designi
de Déu per a 'home?» I respon:
«Déu, infinitament perfecte i feli¢ en
ell mateix, per un designi de pura


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/

bondat ha creat lliurement I’home
per a fer-lo particip de la seva vida
felic».[1] Es a dir, Déu ha creat
I’home perque sigui felic, i el cami
per aconseguir-ho és estar amb Ell
(cf. Mc 3, 13), participar de la seva
vida feli¢c. A aquesta felicitat es
dirigeixen tots els ensenyaments de
Jesus: «Us he dit tot aix0 perqueé la
meva joia sigui també la vostra, i la
vostra joia sigui completa» (Jn 15,
11). Déu Pare, com tots els pares del
mon, el que vol dels seus fills és que
siguin felicos.

Aquest designi de Déu, anhel d’amor
ple, esta inscrit en el més intim del
nostre ésser: I’home busca, desitja i
persegueix la felicitat en tot el seu
obrar i, especialment, en tots els seus
desitjos i amors. Fa vint-i-tres segles
que Aristotil se’n va adonar i va
escriure, al primer capitol de la seva
Etica a Nicémaco, que tots els homes
estem d’acord que la felicitat és el bé
suprem, a partir del qual triem tots



els altres béns (salut, exit, honor,
diners, plaers, etc.).[2]

La realitat

En teoria, qualsevol ho sap, i podria
dir: «jo, el que vull, és ser felicg». I
tanmateix falla alguna cosa, perque
sovint ’home no aconsegueix assolir
la felicitat. Potser hem tingut
I’experiéncia de mirar les cares de la
gent del nostre voltant durant un
viatge amb metro o autobus i hem
pogut descobrir rostres marcats per
la tristesa, ’angoixa i el dolor. «Els
homes moren i no son feligos»,
sentenciava amb cert pessimisme un
escriptor ateu del segle XX. I pot ser
que ens hagim preguntat
interiorment: «Senyor, que passa?».

El pla de la Creacio incloia la nostra
felicitat, pero alguna cosa va fallar.
No sempre aconseguim ser felicos i,
sovint, potser per aix0 mateix
tampoc no aconseguim fer felicos els
altres. Es més, no rarament ens



causem patiment els uns als altres,
actuant de manera cruel i perversa.
Sovint, hem de dir: «Senyor, tingues
pietat del teu poble! Senyor, perdona
tanta crueltat!»,[3] com resava el
Papa Francesc durant la visita a
Auschwitz-Birkenau en la Jornada
Mundial de la Joventut del 2016. Més
tard, aquella mateixa nit, en dirigir-
se a la multitud des de la finestra de
I’arquebisbat, va afegir: «He estat a
Auschwitz, a Birkenau. Quant de
dolor, quanta crueltat! Pero, és
possible que nosaltres els homes,
creats a semblanca de Déu, siguem
capacos de fer aquestes coses?».

Queé passa? Per que tanta gent no és
feli¢? Per que realitats que prometen
tanta felicitat —l’amistat, els llagos
familiars, les relacions socials, les
coses creades— son de vegades font
de tanta insatisfaccid, amargor i
tristesa? Com és possible que els
homes siguem capacos de produir
tant de mal? Les respostes a aquestes



preguntes punxants i doloroses es
concentren en una paraula: el pecat.

Enemic de la felicitat

Etimologicament, la paraula «pecat»
ve del llati peccatum, que vol dir:
«delicte, falta o accid culpable». En
grec, la llengua del Nou Testament,
«pecat» es diu hamartia, que vol dir:
«fallar la meta, no encertar el blanc»,
1 s’aplicava especialment al guerrer
que no encertava el blanc amb la
llanga. Finalment, en hebreu la
paraula comuna per a «pecat» €s
jatta’th, que també vol dir errar en el
sentit de no assolir una meta, cami,
objectiu o blanc exacte.

Aixi doncs, un primer sentit del pecat
és errar el blanc. Llancem una fletxa
dirigida a la felicitat, pero fallem el
tret. En aquest sentit el pecat és un
error, una equivocacio tragica i,
alhora, un engany: busquem la
felicitat on no hi és (com la fama o el
poder), ensopeguem en el nostre



cami cap a ella (per exemple,
acumulant béns superflus que
enceguen el nostre cor a les
necessitats dels altres) o, pitjor
encara, confonem el nostre anhel de
felicitat amb un altre amor (com el
cas d’'un amor infidel). Pero sempre,
darrere del pecat hi ha la cerca d’'un
bé —real 0 aparent— que pensem
que ens fara felicos. No
comprendrem el pecat mentre no
sapiguem detectar ’anhel de felicitat
insatisfet que el genera. Com va
advertir Nostre Senyor: «Perque de
dintre el cor de I'home surten les
intencions dolentes que el porten a
relacions il-legitimes, robatoris,
assassinats, adulteris, avaricies,
maldats, trampes, llibertinatge,
enveges, injuries, arrogancia,
insensatesa» (Mc 7, 21-22). De
vegades, un desig vehement d’alguna
cosa que és pecat ve d’'una carencia
en el desig fonamental d’amor, que
provoca angoixa i tristesa, 1 que es
pensa —erroniament— resoldre



d’aquesta manera. Per exemple, qui
se sent poc estimat i no té vincles
afectius ferms, ja sigui amb Déu, la
mateixa familia o els amics,
facilment reaccionara amb
desconfianca i agressivitat, fins i tot
amb injusticia, davant de les
pretensions alienes, per protegir-se i
assegurar-se; o buscara un succedani
d’aquest amor en les relacions d’'un
sol us, el plaer o les coses materials.

Només ’amor de Déu sacia.[4] Benet
XVI ho va expressar aixi: «La felicitat
€s una cosa que tots volen, pero una
de les tragedies més grans d’aquest
mon és que molta gent mai no la
troba, perqueé la cerca en llocs
equivocats. La clau per a aixo és molt
senzilla: la veritable felicitat es troba
només en Déu. Hem de tenir el valor
de posar les nostres esperances més
profundes només en Déu, no en els
diners, la carrera, I’exit o les nostres
relacions personals, siné en Déu.
Nomeés Ell pot satisfer les necessitats



més profundes del nostre cor».[5] En
canvi, quan ens oblidem d’Ell és facil
que apareguin la frustracio, la
tristesa ila desesperacio,
consequencies d’un cor insatisfet.
Per aixo, té molt de sentit el consell
de sant Josepmaria: «No oblidis, fill,
que per a tu a la terra només hi ha
un mal, que t’haura de fer por, i que
hauras d’evitar amb la gracia divina:
el pecat».[6]

Ofensa a Déu, Pare amoros

El Compendi del Catecisme defineix el
pecat com «una ofensa a Déu, en la
desobediencia al seu amor».[7]
Tanmateix, molta gent es planteja:
«De veritat que a Déu li importa o
I’afecta el que jo faig, fins i tot el que
jo penso? Com puc jo fer mal a Déu?
Potser Déu pot sofrir, patir? Com puc
jo ofendre Déu, que és absolutament
transcendent?».

Si per ofensa entenem causar un mal,
evidentment a Déu no el pot ofendre


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/

res del que fem. Res del que jo faci fa
mal a Déu. Pero Déu és Amor, és un
Pare ple d’amor pels seus fills, i es
pot compadir de nosaltres. Més
encara, Déu s’ha fet un dels nostres,
per carregar amb els nostres pecats i
redimir-nos. Ho explicava Benet XVI
a la segona enciclica: «Bernat de
Claravall va encunyar la meravellosa
expressio: Impassibilis est Deus, sed
non incompassibilis. Déu no pot patir,
pero pot compadir. L’home té un
valor tan gran per a Déu que es va
fer home per poder patir Ell mateix
amb I’home, de manera molt real, en
carn i sang, com ens manifesta el
relat de la Passio de Jesus. Per aixo,
en cada pena humana n’ha entrat un
que comparteix el sofrir i el patir;
d’aqui es difon en cada sofriment la
con-solatio, el consol de ’'amor
participat de Déu».[8] Sant Pau fara
servir una frase forta per referir-se al
misteri de Crist: «Al qui no havia
experimentat el pecat, [Déu] li va
carregar el pecat» (2 Cor 5, 21).



En certa manera, Déu pateix amb el
nostre pecat perque ens fa mal a
nosaltres. EIl no és un ésser capritxos
que converteix en pecat accions de
mena indiferents, i les prohibeix
perque li demostrem la nostra
obediéncia evitant-les, sind un Pare
amoros que ens indica el que ens pot
fer mal i impedir la felicitat a que
estem cridats. Els seus manaments es
podrien comparar amb un manual
d’instruccions de I’home —convé
tenir en compte que el contingut
d’aquest manual s’ha inscrit d’alguna
manera en la naturalesa creada de
I’home, i es dirigeix espontaniament
a la seva consciéncia, sense
necessitat d’obrir les pagines del
manual— per assolir la felicitat
propia i no destorbar I’aliena.

El pecat lesiona ’'amor que Déu ens
té, aquest amor que ens vol fer
felicos. D’alguna manera, quan
pequem, és com si Déu es lamentés
entre llagrimes: «Pero qué fas, fill



meu? No t’adones que aixo et fa mal,
a tuials meus altres fills? No ho
facis! No t’enganyis! Mira que alla no
hi trobes el que enyores, la felicitat,
siné tot el contrari! Fes-me cas!». Es
en aquest sentit que es diu que el
pecat és «una ofensa a Déu, en la
desobediencia al seu amor».[9]
Ofenem el seu amor, el posem en
dubte amb les nostres obres
pecaminoses.

Convé afegir que Déu no s’enfada
mai amb nosaltres. No pren mai
represalies, ni tan sols quan pequem.
En aquells moments, és com si
estigués patint amb nosaltres i per
nosaltres en Crist. Deia Climent
d’Alexandria que, «en el seu gran
amor per la humanitat, Déu va rere
I’home com la mare que vola sobre
I'ocellet quan aquest cau del niu; i si
la serp ’esta devorant, la mare
voleteja al seu voltant gemegant pels
seus pollets (cf. Deut 32, 11). Aixi,
Déu busca paternalment la criatura,



la cura de la caiguda, persegueix la
bestia salvatge i recull el fill, ’'anima
a tornar, a volar cap al niu».[10] Aixi
és Déu!

Déu actua com el pare de la parabola
del fill prodig, atalaiant I’horitzo per
si veu tornar el fill pecador (cf. Lc 15,
11-19). El pecat ens allunya de Déu.
Pero aixo no és veritat per part de
Déu, sino per part nostra. SOn
abundants els passatges de I’Evangeli
en que Jesucrist busca el tracte amb
els pecadors, 1 els defensa davant
dels atacs dels escribes i fariseus.
Déu no s’allunya de nosaltres, no
deixa d’estimar-nos. La distancia es
crea al nostre cor, de la pell cap a
dins. Pero Déu continua enganxat a
nosaltres. Som nosaltres els que ens
tanquem al seu amor. I n’hi ha prou
amb un pas per part nostra perque la
seva misericordia entri en les nostres
animes. «I se n'ana a trobar el seu
pare. Encara era lluny, que el seu
pare el veié i es commogué, corregué



a tirar-se-li al coll i el besa» (Lc 15,
20). El pecat és ’enemic numero u de
la felicitat, pero té poc poder davant
de la misericordia de Déu: «Tots som
pecadors. Pero ell ens estima, ens
estima».[11] Aquesta és la nostra
esperanca.

Atemptat a la solidaritat humana

Després de parlar de ’ofensa a Déu,
el Compendi afegeix que el pecat,
qualsevol pecat, «fereix la natura de
I’home i atempta contra la solidaritat
humana».[12] En realitat, tots dos
elements estan units, ja que I’home
és social per naturalesa. Pero fixem-
nos en la segona part: atempta contra
la solidaritat humana. Davant
d’aquesta afirmacio alguns es
questionen: «Per que és dolent el
pecat personal si no incumbeix altres
persones, si no faig mal a ningu?». En
realitat, ja hem vist que, amb el
pecat, sempre faig mal a algu: a mi
mateix. I, precisament per aixo,



ofenc Déu. Pero0 ara es tracta de
veure que qualsevol pecat, fins i tot
el més ocult, fereix la unitat dels
éssers humans.

El Genesi descriu com el primer
pecat trenca el fil de ’amistat que
unia la familia humana. Després de
la caiguda, se’ns mostren ’home ila
dona com si s’apuntessin mutuament
amb el dit acusador: «La dona que
has posat al meu costat m’ha ofert el
fruit de ’arbre i n’he menjat» (Gn 3,
12), diu Adam. La seva relaciod, abans
marcada per la sorpresa amorosa,
passa a estar sota el signe del desig i
el domini: «Desitjaras el teu home, i
ell et voldra dominar» (Gn 3, 16), diu
Déu a Eva.[13]

Sant Joan Pau II ho explicava aixi:
«Com que amb el pecat I'home es
nega a sotmetre’s a Déu, també el seu
equilibri interior es trenca i es
desencadenen dins de si
contradiccions i conflictes. Desfet



d’aquesta manera ’home provoca
gairebé inevitablement una ruptura
en les relacions amb els altres homes
iamb el mon creat».[14] En efecte,
qui es deixa portar per pecats interns
de rancor o critica ja esta tractant
injustament els altres, i és impossible
que no es manifesti externament en
I’omissio de ’'amor a causa del
proisme, o fins i tot en faltes externes
de caritat amb ell. Qui comet pecats
d’impuresa, encara que siguin
interiors, corromp la seva capacitat
de mirar i, per tant, d’estimar, i ja
esta tractant els altres, almenys
alguns, com a objectes, i no com a
persones. Qui nomes pensa
egoistament en el seu benefici,
dificilment podra deixar de cometre
injusticies i de maltractar el medi
ambient que comparteix amb els
altres. En definitiva, el pecat
introdueix una divisio interna en
I’home, una pérdua de llibertat tal
que «no és estrany que faci el que no
vol i deixi de fer el que voldria dur a



terme. Per aixo sent en si mateix la
divisio, que tantes discordies i tan
greus provoca en la societat».[15]

El pecat sembra la divisio al cor dels
homes i s’interposa en el seu caminar
conjunt cap a la felicitat. Davant de
la seva cruesa es podria insinuar la
temptacio del pessimisme ila
tristesa, sobretot si deixéssim de
mirar Crist. Contemplar el pas de
Jesus carregant amb la Creu, dolords
pero sere, fragil perd majestuds, ens
omple d’esperanca i d’optimisme,
perque per molt grans que siguin les
nostres miseries i pecats, Ell és alla,
que amb «la seva caiguda ens aixeca,
[amb] la seva mort ens ressuscita. A
la nostra reincidéncia en el mal
respon Jesus amb la seva insisténcia
a redimir-nos, amb abundancia de
perdd. I, perqué ningu no en
desesperi, torna a algar-se
fatigosament abracat a la Creu».[16]

José Brage



[1] Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, num. 1.

[2] Cf. Aristotil, Etica a Nicomaco,
Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales, Madrid 2002, num.
1095-1097.

[3] Francesc, Visita a Auschwitz, 29-
VIII-2016.

[4] Cf. Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, num. 361.

[5] Benet XVI, Discurso a los alumnos
del Colegio Universitario Santa Maria
de Twickenham, Londres, 17-1X-2010.

[6] Sant Josepmaria, Cami, nam. 386.

[7] Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, num. 392.

[8] Benet XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), ndm. 39.



[9] Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, num. 392.

[10] Climent d’Alexandria,
Protréptico, 10.

[11] Francesc, paraules des de la
finestra de ’Arquebisbat de Cracovia
durant la Jornada Mundial de la
Joventut, 29-VIII-2016.

[12] Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, num. 392.

[13] Cf. Catecisme de I’Església
Catolica al nam. 400.

[14] Sant Joan Pau II, exhortacio
apostolica Reconciliatio et Paenitentia
(2.X11.1984), num. 15.

[15] Concili Vatica II, Constitucid
pastoral Gaudium et spes (7.X11.1965),
num. 9.

[16] Sant Josepmaria, Via Crucis, VII
estacio.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-
deu/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/

	La llum de la fe (VII): La vida sense Déu

