
opusdei.org

La llum de la fe (VII):
La vida sense Déu

Déu és un Pare amorós que va
crear l’home per arribar a la
felicitat. Però l’home va
desobeir i es va preferir a si
mateix abans que l’Amor de
Déu.

27/08/2018

El Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica comença amb
aquesta pregunta: «Quin és el designi
de Déu per a l’home?» I respon:
«Déu, infinitament perfecte i feliç en
ell mateix, per un designi de pura

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/


bondat ha creat lliurement l’home
per a fer-lo partícip de la seva vida
feliç».[1] És a dir, Déu ha creat
l’home perquè sigui feliç, i el camí
per aconseguir-ho és estar amb Ell
(cf. Mc 3, 13), participar de la seva
vida feliç. A aquesta felicitat es
dirigeixen tots els ensenyaments de
Jesús: «Us he dit tot això perquè la
meva joia sigui també la vostra, i la
vostra joia sigui completa» (Jn 15,
11). Déu Pare, com tots els pares del
món, el que vol dels seus fills és que
siguin feliços.

Aquest designi de Déu, anhel d’amor
ple, està inscrit en el més íntim del
nostre ésser: l’home busca, desitja i
persegueix la felicitat en tot el seu
obrar i, especialment, en tots els seus
desitjos i amors. Fa vint-i-tres segles
que Aristòtil se’n va adonar i va
escriure, al primer capítol de la seva 
Ética a Nicómaco, que tots els homes
estem d’acord que la felicitat és el bé
suprem, a partir del qual triem tots



els altres béns (salut, èxit, honor,
diners, plaers, etc.).[2]

La realitat

En teoria, qualsevol ho sap, i podria
dir: «jo, el que vull, és ser feliç». I
tanmateix falla alguna cosa, perquè
sovint l’home no aconsegueix assolir
la felicitat. Potser hem tingut
l’experiència de mirar les cares de la
gent del nostre voltant durant un
viatge amb metro o autobús i hem
pogut descobrir rostres marcats per
la tristesa, l’angoixa i el dolor. «Els
homes moren i no són feliços»,
sentenciava amb cert pessimisme un
escriptor ateu del segle XX. I pot ser
que ens hàgim preguntat
interiorment: «Senyor, què passa?».

El pla de la Creació incloïa la nostra
felicitat, però alguna cosa va fallar.
No sempre aconseguim ser feliços i,
sovint, potser per això mateix
tampoc no aconseguim fer feliços els
altres. És més, no rarament ens



causem patiment els uns als altres,
actuant de manera cruel i perversa.
Sovint, hem de dir: «Senyor, tingues
pietat del teu poble! Senyor, perdona
tanta crueltat!»,[3] com resava el
Papa Francesc durant la visita a
Auschwitz-Birkenau en la Jornada
Mundial de la Joventut del 2016. Més
tard, aquella mateixa nit, en dirigir-
se a la multitud des de la finestra de
l’arquebisbat, va afegir: «He estat a
Auschwitz, a Birkenau. Quant de
dolor, quanta crueltat! Però, és
possible que nosaltres els homes,
creats a semblança de Déu, siguem
capaços de fer aquestes coses?».

Què passa? Per què tanta gent no és
feliç? Per què realitats que prometen
tanta felicitat —l’amistat, els llaços
familiars, les relacions socials, les
coses creades— són de vegades font
de tanta insatisfacció, amargor i
tristesa? Com és possible que els
homes siguem capaços de produir
tant de mal? Les respostes a aquestes



preguntes punxants i doloroses es
concentren en una paraula: el pecat.

Enemic de la felicitat

Etimològicament, la paraula «pecat»
ve del llatí peccatum, que vol dir:
«delicte, falta o acció culpable». En
grec, la llengua del Nou Testament,
«pecat» es diu hamartia, que vol dir:
«fallar la meta, no encertar el blanc»,
i s’aplicava especialment al guerrer
que no encertava el blanc amb la
llança. Finalment, en hebreu la
paraula comuna per a «pecat» és 
jattáʼth, que també vol dir errar en el
sentit de no assolir una meta, camí,
objectiu o blanc exacte.

Així doncs, un primer sentit del pecat
és errar el blanc. Llancem una fletxa
dirigida a la felicitat, però fallem el
tret. En aquest sentit el pecat és un
error, una equivocació tràgica i,
alhora, un engany: busquem la
felicitat on no hi és (com la fama o el
poder), ensopeguem en el nostre



camí cap a ella (per exemple,
acumulant béns superflus que
enceguen el nostre cor a les
necessitats dels altres) o, pitjor
encara, confonem el nostre anhel de
felicitat amb un altre amor (com el
cas d’un amor infidel). Però sempre,
darrere del pecat hi ha la cerca d’un
bé —real o aparent— que pensem
que ens farà feliços. No
comprendrem el pecat mentre no
sapiguem detectar l’anhel de felicitat
insatisfet que el genera. Com va
advertir Nostre Senyor: «Perquè de
dintre el cor de l'home surten les
intencions dolentes que el porten a
relacions il·legítimes, robatoris,
assassinats, adulteris, avarícies,
maldats, trampes, llibertinatge,
enveges, injúries, arrogància,
insensatesa» (Mc 7, 21-22). De
vegades, un desig vehement d’alguna
cosa que és pecat ve d’una carència
en el desig fonamental d’amor, que
provoca angoixa i tristesa, i que es
pensa —erròniament— resoldre



d’aquesta manera. Per exemple, qui
se sent poc estimat i no té vincles
afectius ferms, ja sigui amb Déu, la
mateixa família o els amics,
fàcilment reaccionarà amb
desconfiança i agressivitat, fins i tot
amb injustícia, davant de les
pretensions alienes, per protegir-se i
assegurar-se; o buscarà un succedani
d’aquest amor en les relacions d’un
sol ús, el plaer o les coses materials.

Només l’amor de Déu sacia.[4] Benet
XVI ho va expressar així: «La felicitat
és una cosa que tots volen, però una
de les tragèdies més grans d’aquest
món és que molta gent mai no la
troba, perquè la cerca en llocs
equivocats. La clau per a això és molt
senzilla: la veritable felicitat es troba
només en Déu. Hem de tenir el valor
de posar les nostres esperances més
profundes només en Déu, no en els
diners, la carrera, l’èxit o les nostres
relacions personals, sinó en Déu.
Només Ell pot satisfer les necessitats



més profundes del nostre cor».[5] En
canvi, quan ens oblidem d’Ell és fàcil
que apareguin la frustració, la
tristesa i la desesperació,
conseqüències d’un cor insatisfet.
Per això, té molt de sentit el consell
de sant Josepmaria: «No oblidis, fill,
que per a tu a la terra només hi ha
un mal, que t’haurà de fer por, i que
hauràs d’evitar amb la gràcia divina:
el pecat».[6]

Ofensa a Déu, Pare amorós

El Compendi del Catecisme defineix el
pecat com «una ofensa a Déu, en la
desobediència al seu amor».[7]
Tanmateix, molta gent es planteja:
«De veritat que a Déu li importa o
l’afecta el que jo faig, fins i tot el que
jo penso? Com puc jo fer mal a Déu?
Potser Déu pot sofrir, patir? Com puc
jo ofendre Déu, que és absolutament
transcendent?».

Si per ofensa entenem causar un mal,
evidentment a Déu no el pot ofendre

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/


res del que fem. Res del que jo faci fa
mal a Déu. Però Déu és Amor, és un
Pare ple d’amor pels seus fills, i es
pot compadir de nosaltres. Més
encara, Déu s’ha fet un dels nostres,
per carregar amb els nostres pecats i
redimir-nos. Ho explicava Benet XVI
a la segona encíclica: «Bernat de
Claravall va encunyar la meravellosa
expressió: Impassibilis est Deus, sed
non incompassibilis. Déu no pot patir,
però pot compadir. L’home té un
valor tan gran per a Déu que es va
fer home per poder patir Ell mateix
amb l’home, de manera molt real, en
carn i sang, com ens manifesta el
relat de la Passió de Jesús. Per això,
en cada pena humana n’ha entrat un
que comparteix el sofrir i el patir;
d’aquí es difon en cada sofriment la
con-solatio, el consol de l’amor
participat de Déu».[8] Sant Pau farà
servir una frase forta per referir-se al
misteri de Crist: «Al qui no havia
experimentat el pecat, [Déu] li va
carregar el pecat» (2 Cor 5, 21).



En certa manera, Déu pateix amb el
nostre pecat perquè ens fa mal a
nosaltres. Ell no és un ésser capritxós
que converteix en pecat accions de
mena indiferents, i les prohibeix
perquè li demostrem la nostra
obediència evitant-les, sinó un Pare
amorós que ens indica el que ens pot
fer mal i impedir la felicitat a què
estem cridats. Els seus manaments es
podrien comparar amb un manual
d’instruccions de l’home —convé
tenir en compte que el contingut
d’aquest manual s’ha inscrit d’alguna
manera en la naturalesa creada de
l’home, i es dirigeix espontàniament
a la seva consciència, sense
necessitat d’obrir les pàgines del
manual— per assolir la felicitat
pròpia i no destorbar l’aliena.

El pecat lesiona l’amor que Déu ens
té, aquest amor que ens vol fer
feliços. D’alguna manera, quan
pequem, és com si Déu es lamentés
entre llàgrimes: «Però què fas, fill



meu? No t’adones que això et fa mal,
a tu i als meus altres fills? No ho
facis! No t’enganyis! Mira que allà no
hi trobes el que enyores, la felicitat,
sinó tot el contrari! Fes-me cas!». És
en aquest sentit que es diu que el
pecat és «una ofensa a Déu, en la
desobediència al seu amor».[9]
Ofenem el seu amor, el posem en
dubte amb les nostres obres
pecaminoses.

Convé afegir que Déu no s’enfada
mai amb nosaltres. No pren mai
represàlies, ni tan sols quan pequem.
En aquells moments, és com si
estigués patint amb nosaltres i per
nosaltres en Crist. Deia Climent
d’Alexandria que, «en el seu gran
amor per la humanitat, Déu va rere
l’home com la mare que vola sobre
l’ocellet quan aquest cau del niu; i si
la serp l’està devorant, la mare
voleteja al seu voltant gemegant pels
seus pollets (cf. Deut 32, 11). Així,
Déu busca paternalment la criatura,



la cura de la caiguda, persegueix la
bèstia salvatge i recull el fill, l’anima
a tornar, a volar cap al niu».[10] Així
és Déu!

Déu actua com el pare de la paràbola
del fill pròdig, atalaiant l’horitzó per
si veu tornar el fill pecador (cf. Lc 15,
11-19). El pecat ens allunya de Déu.
Però això no és veritat per part de
Déu, sinó per part nostra. Són
abundants els passatges de l’Evangeli
en què Jesucrist busca el tracte amb
els pecadors, i els defensa davant
dels atacs dels escribes i fariseus.
Déu no s’allunya de nosaltres, no
deixa d’estimar-nos. La distància es
crea al nostre cor, de la pell cap a
dins. Però Déu continua enganxat a
nosaltres. Som nosaltres els que ens
tanquem al seu amor. I n’hi ha prou
amb un pas per part nostra perquè la
seva misericòrdia entri en les nostres
ànimes. «I se n'anà a trobar el seu
pare. Encara era lluny, que el seu
pare el veié i es commogué, corregué



a tirar-se-li al coll i el besà» (Lc 15,
20). El pecat és l’enemic número u de
la felicitat, però té poc poder davant
de la misericòrdia de Déu: «Tots som
pecadors. Però ell ens estima, ens
estima».[11] Aquesta és la nostra
esperança.

Atemptat a la solidaritat humana

Després de parlar de l’ofensa a Déu,
el Compendi afegeix que el pecat,
qualsevol pecat, «fereix la natura de
l’home i atempta contra la solidaritat
humana».[12] En realitat, tots dos
elements estan units, ja que l’home
és social per naturalesa. Però fixem-
nos en la segona part: atempta contra
la solidaritat humana. Davant
d’aquesta afirmació alguns es
qüestionen: «Per què és dolent el
pecat personal si no incumbeix altres
persones, si no faig mal a ningú?». En
realitat, ja hem vist que, amb el
pecat, sempre faig mal a algú: a mi
mateix. I, precisament per això,



ofenc Déu. Però ara es tracta de
veure que qualsevol pecat, fins i tot
el més ocult, fereix la unitat dels
éssers humans.

El Gènesi descriu com el primer
pecat trenca el fil de l’amistat que
unia la família humana. Després de
la caiguda, se’ns mostren l’home i la
dona com si s’apuntessin mútuament
amb el dit acusador: «La dona que
has posat al meu costat m’ha ofert el
fruit de l’arbre i n’he menjat» (Gn 3,
12), diu Adam. La seva relació, abans
marcada per la sorpresa amorosa,
passa a estar sota el signe del desig i
el domini: «Desitjaràs el teu home, i
ell et voldrà dominar» (Gn 3, 16), diu
Déu a Eva.[13]

Sant Joan Pau II ho explicava així:
«Com que amb el pecat l’home es
nega a sotmetre’s a Déu, també el seu
equilibri interior es trenca i es
desencadenen dins de si
contradiccions i conflictes. Desfet



d’aquesta manera l’home provoca
gairebé inevitablement una ruptura
en les relacions amb els altres homes
i amb el món creat».[14] En efecte,
qui es deixa portar per pecats interns
de rancor o crítica ja està tractant
injustament els altres, i és impossible
que no es manifesti externament en
l’omissió de l’amor a causa del
proïsme, o fins i tot en faltes externes
de caritat amb ell. Qui comet pecats
d’impuresa, encara que siguin
interiors, corromp la seva capacitat
de mirar i, per tant, d’estimar, i ja
està tractant els altres, almenys
alguns, com a objectes, i no com a
persones. Qui només pensa
egoistament en el seu benefici,
difícilment podrà deixar de cometre
injustícies i de maltractar el medi
ambient que comparteix amb els
altres. En definitiva, el pecat
introdueix una divisió interna en
l’home, una pèrdua de llibertat tal
que «no és estrany que faci el que no
vol i deixi de fer el que voldria dur a



terme. Per això sent en si mateix la
divisió, que tantes discòrdies i tan
greus provoca en la societat».[15]

El pecat sembra la divisió al cor dels
homes i s’interposa en el seu caminar
conjunt cap a la felicitat. Davant de
la seva cruesa es podria insinuar la
temptació del pessimisme i la
tristesa, sobretot si deixéssim de
mirar Crist. Contemplar el pas de
Jesús carregant amb la Creu, dolorós
però serè, fràgil però majestuós, ens
omple d’esperança i d’optimisme,
perquè per molt grans que siguin les
nostres misèries i pecats, Ell és allà,
que amb «la seva caiguda ens aixeca,
[amb] la seva mort ens ressuscita. A
la nostra reincidència en el mal
respon Jesús amb la seva insistència
a redimir-nos, amb abundància de
perdó. I, perquè ningú no en
desesperi, torna a alçar-se
fatigosament abraçat a la Creu».[16]

José Brage



[1] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 1.

[2] Cf. Aristòtil, Ética a Nicómaco,
Centro de Estudios Políticos y
Constitucionales, Madrid 2002, núm.
1095-1097.

[3] Francesc, Visita a Auschwitz, 29-
VIII-2016.

[4] Cf. Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 361.

[5] Benet XVI, Discurso a los alumnos
del Colegio Universitario Santa María
de Twickenham, Londres, 17-IX-2010.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 386.

[7] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 392.

[8] Benet XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), núm. 39.



[9] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 392.

[10] Climent d’Alexandria, 
Protréptico, 10.

[11] Francesc, paraules des de la
finestra de l’Arquebisbat de Cracòvia
durant la Jornada Mundial de la
Joventut, 29-VIII-2016.

[12] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 392.

[13] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica al núm. 400.

[14] Sant Joan Pau II, exhortació
apostòlica Reconciliatio et Paenitentia
(2.XII.1984), núm. 15.

[15] Concili Vaticà II, Constitució
pastoral Gaudium et spes (7.XII.1965),
núm. 9.

[16] Sant Josepmaria, Via Crucis, VII
estació.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-
deu/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-vida-sense-deu/

	La llum de la fe (VII): La vida sense Déu

