
opusdei.org

“La solidaritat
animada per l’amor
excedeix la justícia”

Us oferim el text íntegre del
discurs del Sant Pare a la FAO
amb ocasió de la cimera
mundial sobre seguretat
alimentaria.

06/12/2009

Senyor President,

Senyores i Senyors,

1. He acollit de bon grat la invitació
del senyor Jacques Diouf, Director



General de la FAO, a parlar en la
sessió inaugural d’aquesta Cimera
mundial sobre Seguretat
Alimentària. El saludo cordialment i
li agraeixo les amables paraules de
benvinguda. Saludo, igualment, les
Altes Autoritats aquí presents i tots
els participants. Com ja van fer els
meus venerats predecessors Pau VI i
Joan Pau II, desitjo renovar la meva
estima per la feina de la FAO, a la
qual l'Església Catòlica i la Santa Seu
presten atenció i interès pel servei
quotidià que exerceixen tots els qui
treballen en ella. Gràcies al treball
generós, sintetitzat en el lema Fiat
Panis, el desenvolupament de
l’agricultura i la seguretat
alimentària continuen sent objectius
prioritaris de l’acció política
internacional. Estic segur que aquest
esperit orientarà les decisions
d’aquest cimera, com també aquelles
que es prenguin en l'intent comú per
vèncer com més aviat millor la lluita
contra la fam i la malnutrició al món.



2. La comunitat internacional està
afrontant en aquests anys una greu
crisi economicofinancera. Les
estadístiques mostren un increment
dramàtic del nombre de persones
que pateixen fam i a això contribueix
l’augment dels preus dels productes
alimentaris, la disminució de les
possibilitats econòmiques de les
poblacions més pobres, i l’accés
restringit al mercat i als aliments. I
tot això, mentre es confirma que la
Terra pot nodrir suficientment tots
els habitants. En efecte, si bé en
algunes regions es mantenen nivells
baixos de producció agrícola a causa
també de canvis climàtics, la
producció és globalment suficient
per satisfer tant la demanda actual,
com aquella que es pot preveure en
el futur. Aquestes dades indiquen
que no hi ha una relació de causa-
efecte entre l'increment de la
població i la fam, la qual cosa es
confirma per la deplorable
destrucció d’excedents alimentaris



en funció del lucre econòmic. En
l’encíclica Caritas in veritate , he
assenyalat que “la fam no depèn tant
de l’escassetat material, quant de la
insuficiència de recursos socials, el
més important dels quals és de tipus
institucional. És a dir, manca un
sistema d’institucions econòmiques
capaces, tant d’assegurar que es
tingui accés a l’aigua i al menjar de
manera regular i adequada des del
punt de vista nutricional, com
d’afrontar les exigències
relacionades amb les necessitats
primàries i amb les emergències de
crisis alimentàries reals...”. I, he
afegit també que: “el problema de la
inseguretat alimentària ha de ser
plantejat en una perspectiva de llarg
termini, eliminant les causes
estructurals que el provoquen i
promovent el desenvolupament
agrícola dels països més pobres
mitjançant inversions en
infraestructures rurals, sistemes de
reg, transports, organització dels



mercats, formació i difusió de
tècniques agrícoles apropiades,
utilització de manera millor els
recursos humans, naturals i
socioeconòmics que hom pugui
obtenir principalment en el mateix
lloc, per assegurar així també la seva
sostenibilitat a llarg termini” (n. 27).
En aquest context, cal oposar-se
igualment al recurs a certes formes
de subvencions que pertorben
greument el sector agrícola, la
persistència de models alimentaris
orientats al mer consum i que es
veuen privats d’una perspectiva més
àmplia, així com l’egoisme, que
permet a l’especulació entrar fins i
tot en els mercats dels cereals,
tractant als aliments amb el mateix
criteri que qualsevol altra
mercaderia.

3. En cert sentit, la convocatòria
d’aquest cimera és ja un
testimoniatge de la debilitat dels
actuals mecanismes de la seguretat



alimentària i la necessitat d’una
revisió dels mateixos. De fet, encara
que els països més pobres s’han
integrat en l’economia mundial de
manera més àmplia que en el passat,
la tendència dels mercats
internacionals els fa en gran mesura
vulnerables i els obliga a haver de
recórrer a les ajudes de les
institucions intergovernamentals,
que sens dubte presten una ajuda
preciosa i indispensable. Tanmateix,
el concepte de cooperació ha de ser
coherent amb el principi de
subsidiarietat, cal implicar “les
comunitats locals en les opcions i
decisions referents a la terra de
conreu” (ibíd.), perquè el
desenvolupament humà integral
requereix decisions responsables per
part de tots i demana una actitud
solidària que no consideri l’ajuda o
l’emergència en funció de qui posa a
disposició els recursos o de grups
d’elit que hi ha entre els beneficiaris.
De cara a països que palesen la



necessitat que tenen d’aportacions
exteriors, la Comunitat internacional
té el deure de participar amb els
instruments de cooperació, sentint-se
corresponsable del seu
desenvolupament, “mitjançant la
solidaritat de la presència,
l’acompanyament, la formació i el
respecte” (ibíd., 47). Dins aquest
context de responsabilitat hi és el
dret de cada país a definir el propi
model econòmic, preveient les
formes per garantir la pròpia
llibertat de decisions i d’objectius. En
aquesta perspectiva, la cooperació ha
d’esdevenir un instrument eficaç,
lliure de vincles i interessos que
poden restar una part gens
menyspreable dels recursos destinats
al desenvolupament. A més a més, és
important subratllar com la via
solidària per al desenvolupament
dels països pobres pot arribar a ser
també una via de solució per a
l'actual crisi global. En efecte,
sostenint amb plans de finançament



inspirats en la solidaritat aquestes
nacions, perquè elles mateixes siguin
capaces de satisfer les pròpies
demandes de consum i de
desenvolupament, no sols s’afavoreix
l'increment econòmic al seu interior,
sinó que pot tenir repercussions
positives per al desenvolupament
humà integral en altres països (cf.
ibíd., 27).

4. En la situació actual persisteix
encara un nivell de
desenvolupament desigual entre les
nacions, que determina, en moltes
àrees del planeta, condicions de
precarietat, accentuant la
contraposició entre pobresa i
riquesa. Aquesta desigualtat no sols
té a veure amb els models de
desenvolupament, sinó també, i
sobretot, amb la forma que sembla
refermar-se de percebre un fenomen
com el de la inseguretat alimentària.
Hi ha el risc que la fam es consideri
com quelcom estructural, part



integrant de la realitat sociopolítica
dels països més febles, objecte d’un
sentit de resignada amargor, si no
d’indiferència. No és així, ni ha de
ser així. Per combatre i vèncer la fam
és essencial començar per redefinir
els conceptes i els principis aplicats
fins avui en les relacions
internacionals, així com respondre a
la pregunta: què pot orientar
l’atenció i la conseqüent conducta
dels estats respecte a les necessitats
dels últims? La resposta no es troba
en la línia d’acció de la cooperació,
sinó en els principis que han
d’inspirar-la: només en nom de la
pertinença comuna a la família
humana universal es pot demanar a
cada poble, i per tant a cada país,
ésser solidari, és a dir, disposat a fer-
se càrrec de responsabilitats
concretes davant les necessitats dels
altres, per afavorir un veritable
compartir fundat en l’amor.



5. Nogensmenys, si bé la solidaritat
animada per l’amor excedeix la
justícia, perquè estimar és donar,
oferir allò “meu” a un altre, aquesta
no existeix mai sense la justícia, que
indueix a donar a l’altre allò que és
“seu” i que li pertany en raó del seu
ésser i del seu fer. De fet no puc
“donar” a un altre del “meu”, sense
haver-li donat abans allò que li
pertany per justícia (cf. ibíd., 6). Si
hom cerca l’eliminació de la fam,
l’acció internacional és cridada no
sols a afavorir el creixement
econòmic equilibrat i sostenible i
l’estabilitat política, sinó també a
cercar paràmetres nous —
necessàriament ètics i després
jurídics i econòmics— que siguin
capaços d’inspirar l’activitat de
cooperació per construir una relació
paritària entre països que es troben
en diferents graus de
desenvolupament. Això, a més
d’omplir el desequilibri existent,
podria afavorir la capacitat de cada



poble de sentir-se protagonista,
confirmant així que la igualtat
fonamental dels diferents pobles
enfonsa les arrels en l’origen comú
de la família humana, font dels
principis de la “llei natural” cridats a
inspirar les opcions i les directrius
d’ordre polític, jurídic i econòmic en
la vida internacional (cf. ibíd., 59). A
aquest respecte, sant Pau ens
il·lumina amb les seves paraules: “No
seria just -escriu- que, per alleujar els
altres, patíssiu estretors: hi ha
d'haver igualtat. En el moment
present, allò que us sobra a vosaltres
ha de compensar el que els manca a
ells, per tal que, un dia, allò que els
sobri a ells compensi el que us
manqui a vosaltres. Així s'arribarà a
la igualtat, tal com diu l'Escriptura:
Ni en sobrava als qui n'havien
recollit molt ni en faltava als qui
n'havien recollit poc.” (2Co 8, 13-15).

6. Senyor President, senyores i
senyors, per combatre la fam



promovent un desenvolupament
humà integral cal entendre les
necessitats del món rural, així com
impedir que la tendència a disminuir
les aportacions dels donants creï
incerteses en el finançament de les
activitats de cooperació: s’ha d’evitar
el risc que el món rural pugui ser
considerat, de mode miop, com una
realitat secundària. Al mateix temps,
s’ha d’afavorir l’accés al mercat
internacional dels productes
provinents de les àrees més pobres,
avui en dia relegats sovint a estrets
marges. Per assolir aquests objectius
és necessari rescatar les regles del
comerç internacional de la lògica del
profit com un fi en si mateix,
orientant-les en favor de la iniciativa
econòmica dels països més
necessitats de desenvolupament, que,
disposant de majors entrades,
podran caminar cap a
l’autosuficiència, que és el preludi de
la seguretat alimentària.



7. Tampoc s’han d’oblidar els drets
fonamentals de la persona entre els
quals destaca el dret a una
alimentació suficient, sana i
nutritiva, i el dret a l’aigua; aquests
revesteixen un paper important en la
consecució d’altres drets, començant
pel dret primari a la vida. Cal, per
tant, que maduri “una consciència
solidària que consideri l’alimentació
i l’accés a l’aigua com a drets
universals de tots els éssers humans,
sense distincions ni
discriminacions” ( Caritas in veritate ,
27). Tot allò que la FAO ha realitzat
amb paciència, encara que d’una
banda ha afavorit l’ampliació dels
objectius d’aquest dret només
respecte a garantir la satisfacció de
les necessitats primàries, d’altra
banda ha posat de manifest la
necessitat una reglamentació
adequada.

8. Els mètodes de producció
alimentària imposen igualment una



anàlisi amatent de la relació entre el
desenvolupament i la tutela
ambiental. El desig de posseir i
d’usar en manera excessiva i
desordenada els recursos del planeta
és la primera causa de tota
degradació ambiental. L’atenció
ambiental, en efecte, es presenta com
un desafiament actual de garantir un
desenvolupament harmònic,
respectuós amb el pla de la creació
de Déu Creador i, per tant, capaç de
salvaguardar el planeta (cf. ibíd.,
48-51). Si tota la humanitat està
cridada a prendre consciència de les
seves pròpies obligacions respecte a
les generacions futures, és també cert
que el deure de tutelar el medi
ambient com un bé col·lectiu
correspon als estats i a les
organitzacions internacionals. Des
d’aquest punt de vista, cal
d’aprofundir en les connexions
existents entre la seguretat
ambiental i el fenomen preocupant
dels canvis climàtics, tenint com



focus la centralitat de la persona
humana i, en particular, les
poblacions més vulnerables davant
ambdós fenòmens. No n’hi ha prou
amb normatives, legislacions, plans
de desenvolupament i inversions; fa
falta un canvi en els estils de vida
personals i comunitaris, en el
consum i en les necessitats concretes,
però sobretot és necessari tenir
present aquest deure moral de
distingir en les accions humanes el
bé del mal per a redescobrir així el
vincle de comunió que uneix la
persona i el que crea.

9. És important recordar —com he
assenyalat en l’encíclica Caritas in
veritate — que “la degradació de la
natura està estretament unida a la
cultura que modela la convivència
humana: quan es respecta «l’ecologia
humana» en la societat, també
l’ecologia ambiental es beneficia”. És
veritat que “el sistema ecològic es
recolza en un projecte que comprèn



tant la convivència social sana com
la bona relació amb la natura”. I que
“el problema decisiu és la capacitat
moral global de la societat”. Per tant,
“els deures que tenim amb l’ambient
estan relacionats amb aquells que
tenim amb la persona considerada
en si mateixa i en la seva relació amb
els altres. No es poden exigir els uns i
conculcar els altres. És una greu
antinòmia de la mentalitat i de la
praxi actual, que envileix la persona,
trastorna l’ambient i danya la
societat” (ibíd., 51).

10. La fam és el signe més cruel i
concret de la pobresa. No és possible
continuar acceptant l’opulència i el
malbaratament, quan el drama de la
fam adquireix cada vegada majors
dimensions. Senyor President,
senyores i senyors, l'Església Catòlica
estarà atenta sempre als esforços per
vèncer la fam; treballarà per
sostenir, amb la paraula i amb les
obres, l’acció solidària —



programada, responsable i regulada
— que els distints components de la
Comunitat internacional estiguin
cridats a emprendre. L'Església no
pretén interferir en les accions
polítiques; ella, respectuosa del saber
i dels resultats de les ciències, així
com de les decisions determinades
per la raó quan són responsablement
il·luminades per valors
autènticament humans, s’uneix a
l’esforç per eliminar la fam. És
aquest el signe més immediat i
concret de la solidaritat animada per
la caritat, signe que no deixa marge a
retards i compromisos. La
mencionada solidaritat es confia a la
tècnica, a les lleis i a les institucions
per sortir a la trobada de les
aspiracions de les persones,
comunitats i pobles sencers, però no
ha d’excloure la dimensió religiosa,
amb la seva poderosa força espiritual
i de promoció de la persona humana.
Reconèixer el valor transcendent de
cada home i dona és el primer pas



per afavorir la conversió del cor que
pugui sostenir l’esforç per eradicar la
misèria, la fam i la pobresa en totes
les seves formes.

Agraeixo la seva atenció i, per
concloure, saludo amb els meus
millors desitjos, en les llengües
oficials de la FAO, tots els estats
membres d’aquesta organització:

Déu beneeixi els vostres esforços per
garantir el pa de cada dia per a cada
persona.

Roma, dilluns 16 de novembre de
2009

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-solidaritat-
animada-per-lamor-excedeix-la-justicia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-solidaritat-animada-per-lamor-excedeix-la-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-solidaritat-animada-per-lamor-excedeix-la-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-solidaritat-animada-per-lamor-excedeix-la-justicia/

	“La solidaritat animada per l’amor excedeix la justícia”

