
opusdei.org

La raó més
sobrenatural

Resumir la llei en ‘l’amor a Déu
sobre totes les coses i al
proïsme com a un mateix’ no és
un precepte qualsevol. L’amor
no es pot reclamar, i Déu només
ens convida a participar-ne
després d’haver mostrat a
l’home el seu afecte i cura
infinites.

02/08/2019

En començar la seva predicació, a la
sinagoga de Natzaret, el Senyor
llegeix davant dels presents un



passatge d’Isaïes: «L’Esperit del
Senyor reposa sobre meu, perquè ell
m’ha ungit. M’ha enviat a portar la
bona nova als pobres, a proclamar
als captius la llibertat i als cecs el
retorn de la llum, a posar en llibertat
els oprimits, a proclamar l’any de
gràcia del Senyor» ( Lc 4, 18-19; Is 61,
1-2). I després d’enrotllar el llibre
declara: «Avui es compleix aquesta
escriptura que acabeu d’escoltar» (Lc
4, 21).

Jesús es presenta d’aquesta manera
com a llibertador. Davant de tot el
que constreny la llibertat interior: la
ceguesa de la ignorància, la captivitat
del pecat, l’opressió del diable. De fet,
no són infreqüents en la seva
predicació les al·lusions a la llibertat
i a l’alliberament per als que el
segueixen: «Si us manteniu ferms en
la meva paraula, realment sereu
deixebles meus; coneixereu la
veritat, i la veritat us farà lliures» (Jn
8, 31-32).



Els primers cristians tenien una
consciència de llibertat profunda i
exultant. Jesús era per a ells el
Salvador. No els havia alliberat d’un
jou per imposar-los-en un altre de
diferent, sinó que havia trencat tots
els lligaments que els impedien
portar una vida plena. Aquesta
plenitud que ara se’ls presentava
com a possible es revela en l’alegria
que traspuaven les seves vides.
«Viviu sempre contents —exhorta
Pau—, pregueu contínuament, doneu
gràcies en tota ocasió. Això és el que
Déu vol de vosaltres en Jesucrist» (1
Te 5, 16-18).

Al principi, Déu crea l’home com a
senyor del que ha creat, «l’artífex
summe va fabricar la nostra
naturalesa com una espècie
d’instrument, apte per a l’exercici de
la reialesa; i perquè l’home fos
completament idoni per a això, el va
dotar no només d’excel·lències quant
a l’ànima, sinó en la mateixa figura



del cos. I és així que l’ànima posa de
manifest la seva excelsa dignitat
règia (...) pel fet de no reconèixer
ningú per senyor i fer-ho tot pel seu
propi arbitri. Ella, pel seu propi
voler, com a propietària de si
mateixa, es governa a si mateixa. I de
qui altre, fora del rei, és propi un
atribut com aquest?».[1]

Pel pecat l’home es veu reduït a
l’esclavitud, però Déu l’aixeca amb
l’esperança d’una salvació futura (cf. 
Gn 3, 15). Aquest desig de redimir-
nos es manifesta, per exemple, quan
allibera el seu poble de l’esclavitud
d’Egipte i li promet una terra, que
haurà de conquerir, però que serà
abans que res la terra promesa: un
do de Déu on podrà retre-li culte amb
llibertat. «Jo soc el Senyor, el teu Déu,
que t’he fet sortir del país d’Egipte, la
terra on eres esclau» (Ex 20, 2). I
afegeix: «No tinguis cap altre déu
fora de mi» (Ex 20, 3). És precisament
així com Déu presenta al seu poble



els manaments del decàleg, com les
condicions per ser veritablement
lliure i no recaure de nou en el
servei. Déu no busca imposar-se com
un tirà, sinó posar el seu poble en
condicions d’acceptar-lo lliurement
com a Senyor.

Aquesta aposta de Déu per la llibertat
s’entén si el primer manament, del
qual, segons Jesucrist, depenen la llei
i els profetes (cf. Mt 22, 40), no és un
altre que l’amor: estimar Déu sobre
totes les coses i el proïsme com a un
mateix (cf. Mt 22, 37-39). Perquè
aquest no és un precepte qualsevol.
Altres coses es poden imperar i
imposar mitjançant la força i la
coacció. Però l’amor no es pot
reclamar així. Déu el requereix, com
un amant, només després d’haver
manifestat l’amor que abriga cap al
seu poble, només després d’haver
mostrat de nombroses maneres el
seu afecte i la seva cura. I és que a
l’amor veritable només es pot



convidar, cal guanyar-se’l, perquè
només pot ser fruit de la llibertat. I
per descobrir i deixar-se assolir per
aquest Amor, és imprescindible
«fomentar la llibertat interior, que
porta a fer les coses per amor».[2]

Un sentit per a la llibertat

Precisament per poder-lo estimar de
veritat, Déu ens ha creat lliures. És
així com ens mira i com es delecta en
nosaltres. Ens costa entendre-ho,
perquè els éssers humans no sabem
crear éssers lliures. A tot estirar
produïm autòmats, que duen a terme
l’objectiu per al qual els hem
dissenyat, o imitem la llibertat creant
artefactes que funcionen a l’atzar;
però som incapaços de suscitar
alguna cosa que pugui decidir per si
mateixa. Tanmateix, això és el que fa
Déu amb nosaltres quan ens crea i
ens redimeix del pecat que limitava
la nostra llibertat.



Ser lliure no és en primer lloc no
estar determinat o condicionat per
una cosa externa, sinó ser capaç de
donar suport a les nostres accions i
les nostres respostes. Per això la
llibertat va unida a la
responsabilitat. Ser lliure és ser
capaç de respondre i, per tant,
d’establir un diàleg ple i real amb
altres persones i, abans que res, amb
el nostre creador.

Per tant, la llibertat no és una cosa
afegida, una característica de la qual
podríem prescindir i continuar sent
nosaltres mateixos. La llibertat que
Déu vol per a nosaltres és veritable i
tan profunda com el nostre ésser. El
seu reconeixement és un gran avenç
de l’ésser humà: «La passió per la
llibertat, la seva exigència per part
de persones i pobles, és un signe
positiu del nostre temps. Reconèixer
la llibertat de cada dona i de cada
home significa reconèixer que són
persones: amos i responsables dels



seus propis actes, amb la possibilitat
d’orientar la seva pròpia existència».
[3]

Déu, que ens estima com som perquè
ens ha creat, ens estima lliures
perquè ens estima per nosaltres
mateixos i només es conforma amb
l’obertura lliure i amorosa de la
nostra intimitat: «Confia en mi, fill
meu, mira de bon grat el meu
exemple» (Pr 23, 26). Així es comprèn
que «perquè ens dona la gana» [4]
sigui, per a sant Josepmaria, la raó
més sobrenatural per fer el bé,
aquella en la qual es nua el misteri
de l’amor creador i redemptor de
Déu amb la resposta autèntica de la
seva criatura estimada, que té a la
seva mà reconèixer-lo com a Pare i
acceptar amb confiança la voluntat
de qui només pot voler el bé del seu
fill.

Déu ha posat la nostra destinació a
les nostres mans. No, certament, en



el sentit que podem aconseguir per
les nostres forces el que ens té
preparat, però sí perquè és a les
nostres mans convertir-nos a Ell, que
és qui ens pot fer feliços.[5]
Reconèixer aquesta capacitat
d’estimar Déu lliurement pot, en un
primer moment, produir-nos temor.
Tanmateix, si ens dona la gana dir-li
que sí, aquesta mateixa convicció
que som lliures ens omple d’alegria i
esperança. Com a fills de Déu, ens
sentim segurs en la mesura que ens
volem basar en Ell. Així s’entén que
sant Josepmaria, pensant en la seva
pròpia vocació, exclamés: «No us
dona alegria comprovar que la
fidelitat en bona mesura depèn de
nosaltres? Jo m’entusiasmo pensant
que Déu m’estima, i que ha volgut
que la seva Obra depengui també de
la meva correspondència. I em fa
goig poder-ho dir lliurement: Senyor,
jo també t’estimo, compte amb la
meva poquesa».[6]



La consideració de la nostra llibertat
ens ajuda a assentar la nostra vida
sobre la realitat que som fills de Déu.
No som un exemplar intercanviable:
la nostra resposta és insubstituïble
perquè som criatures estimades per
Déu amb amor de predilecció. Però
podem perdre la consciència de la
nostra llibertat en la mesura que no
l’exercim. En aquest cas, és lògic que
ens sentim cada vegada més limitats,
condicionats i, fins i tot, coaccionats
pels nostres estats d’ànim o per
l’ambient. És així com es pot
plantejar el dubte de si som lliures o,
fins i tot, si ser lliure val la pena o si
té sentit.

El cristià sap, tanmateix, que la
llibertat té un sentit. No només som
lliures de lligams, en poder de la
nostra pròpia decisió. De poc serveix
alliberar algú i dir-li que pot anar on
vulgui, si no hi ha cap destinació a la
qual es pugui dirigir o, si n’hi ha, no
sap en absolut com arribar-hi. Però



Déu no només ens atorga la capacitat
de desfer-nos del que ens limita i
empresona, sinó que obre davant
nostre un horitzó il·limitat, a l’altura
dels nostres anhels més profunds.
Perquè qui ha creat la nostra llibertat
no és de cap manera un límit per al
seu desplegament: ens obre la
possibilitat de créixer sense mesura,
ja que aquesta és la manera en què
imitem Déu les criatures lliures, i ens
ofereix, units al seu Fill unigènit, la
possibilitat de desplegar plenament
la nostra personalitat.

Una llibertat autèntica

Sant Josepmaria concebia la seva
labor «com una feina encaminada a
situar cadascú davant les exigències
completes de la seva vida, ajudant-lo
a descobrir allò que Déu, en concret,
li demana, sense posar cap mena de
limitació a aquesta independència
santa i aquesta responsabilitat
individual beneïda, que són



característiques d’una consciència
cristiana. Aquesta manera d’obrar i
aquest esperit es basen en el respecte
a la transcendència de la veritat
revelada i en l’amor a la llibertat de
la criatura humana. Podria afegir-hi
que també es basa en la certesa de la
indeterminació de la història, oberta
a un gran nombre de possibilitats,
que Déu no ha volgut cloure».[7]

Així s’entén que, per a qui no coneix
Crist, prendre’s seriosament la
mateixa llibertat és un camí per
trobar Déu, ja que posa en marxa
una cerca que manifesta les
possibilitats de la nostra condició
juntament amb les seves limitacions
evidents. Però també qui ja estima
Déu, en endinsar-se la seva mà en
ella, es posa en condicions d’entaular
amb Ell una relació més profunda i
veritable.

Només és conforme amb la dignitat
dels fills de Déu que se sentin «lliures



com ocells»,[8] que facin el que de
veritat volen, encara que, com Crist,
el que es vol passi per humiliar-se i
sotmetre’s per amor. No es tracta, per
tant, que actuem només com si
fóssim lliures: si volem de veritat
seguir Jesús, hem de buscar en
nosaltres aquesta font de llibertat
autèntica que és la nostra filiació
divina i comportar-nos d’acord amb
ella, de manera que assolim la
llibertat d’esperit, que «[...] és
aquesta capacitat i actitud habitual
d’obrar per amor, especialment en
l’afany de seguir el que, en cada
circumstància, Déu demana a
cadascú».[9]

Insistir-hi es traduirà en
l’espontaneïtat i la iniciativa amb
què ens comportem, i en què no ens
deixem torturar per la por. I és que
la falta de llibertat es revela sovint
en la nostra tendència a moure’ns
per por. Els teòlegs anomenen temor
servil aquell del qual s’aparta del



pecat per temor del càstig. Aquest
temor pot ser un inici per tornar a
Déu, però la vida cristiana no s’hi pot
recolzar, ja que «Déu ens ha estimat
primer, estimem també nosaltres» (1
Jn 4, 19) i hem d’actuar «pensant que
sereu judicats per una llei de
llibertat» (Jm 2, 12).

La por es pot manifestar en molts
àmbits de la nostra vida. El que tem,
encara que vol el bé, té present
davant de tot el mal que vol fugir.
Per això, quan la por és el motor de
la nostra conducta, fàcilment ens
encongim i ens compliquem fins al
punt que s’enfosqueixen els
veritables motius dels nostres actes i
els béns que perseguim. Però si
estimem Déu, si el volem estimar, Ell
ens allibera de la por, perquè per als
que estimen Déu tot coopera per al
bé (cf. Rm 8, 28). Aquesta convicció
foragita els nostres temors infundats
i ens permet agradar plenament la



llibertat dels fills de Déu i actuar amb
alegria i responsabilitat.

És veritat que no diem sí a Déu una
vegada per sempre. Som éssers
temporals i hem de renovar i fer
créixer en el temps la nostra
resposta. A més, perquè estem
cridats a respondre lliurement, el
Senyor busca de nosaltres una
resposta cada vegada més autèntica.
De vegades fins i tot sembla que
s’oculta, perquè la nostra adhesió es
torni més lliure i més plena, per
purificar-la de motius externs i
circumstancials, perquè no estigui
moguda per la por, sinó per l’amor.
Aquesta circumstància no ens ha
d’inquietar. És una invitació a la
fidelitat, que no és la conservació
d’una cosa que ja s’ha fet, sinó la
renovació joiosa, en les
circumstàncies més diverses, d’una
donació a Déu que vol ser liberal i
desinteressada. La fidelitat ens porta
a tornar sovint sobre el nostre sí per



fer-lo més ple i per edificar des d’ell
la nostra vida interior, des d’aquest
punt en què es troben la gràcia de
Déu i la nostra intimitat més
profunda.

Recordar sovint que no som
autòmats ni animals sotmesos a
l’instint, sinó criatures lliures, amb
un futur obert que depèn de la nostra
iniciativa, ens ajudarà a sortir de
l’anonimat i a viure la nostra vida
davant de Déu i davant dels homes
en primera persona, sense delegar en
ningú la responsabilitat que
l’acompanya. Així serem capaços
d’entaular amb Déu un diàleg
autèntic, una relació personal en la
qual pugui forjar una amistat
veritable i profunda. I fruit d’aquesta
amistat amb Déu, la nostra ànima es
desbordarà en una set apressant per
portar aquest amor de Déu i aquest
sentit de llibertat que l’acompanya a
totes les persones. També a través de
l’amistat, perquè «l’amistat mateixa



és apostolat; l’amistat mateixa és un
diàleg, en el qual donem i rebem
llum; en el qual sorgeixen projectes,
en un mutu obrir-se horitzons; en el
qual ens alegrem pel que és bo i ens
basem en el que és difícil; en el qual
ho passem bé, perquè Déu ens vol
contents».[10]

José Ignacio Murillo

[1] [1] Gregorio de Nisa, La creación
del hombre, 4.

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 1.

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 17.



[5] «(…) Però li va donar el lliure
arbitri, pel qual es pot adreçar a Déu,
que el faci benaventurat. Ja que el
que podem fer pels nostres amics,
d’alguna manera ho podem fer per
nosaltres mateixos», Tomàs
d’Aquino, Summa Teològica, I-II, q. 5
a. 5 ad 1.

[6] Sant Josepmaria, A solas con Dios,
núm. 324.

[7] És Crist que passa, núm. 99.

[8] Sant Josepmaria, Carta 14.IX.1951,
núm. 38.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 5.

[10]Ibídem, núm. 14.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/la-rao-mes-sobrenatural/


opusdei.org/ca-es/article/la-rao-mes-
sobrenatural/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-rao-mes-sobrenatural/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-rao-mes-sobrenatural/

	La raó més sobrenatural

