opusdei.org

La porta de la
humilitat

«Veniu a mi (...), que soc
benévol i humil de cor». Déu
s’ha fet petit, perqué puguem
ser grans, amb la grandesa
veritable: la humilitat de cor.

17/06/2023

La facana de la basilica de la
Nativitat a Betlem deixa endevinar
encara avui el rastre del seu antic
portal, que amb el temps es va reduir
a una porteta de tot just un metre i
mig d’altura. Aixi s’impedia que s’hi
pogués entrar a cavall, i es protegia



el lloc sant. Les dimensions reduides
d’aquesta porta interpel-len també el
visitant actual: li diuen, sense
paraules, que «hem de baixar, anar
espiritualment a peu, per dir-ho aixi,
per poder entrar pel portal de la fe i
trobar Déu, que és diferent dels
nostres prejudicis i les nostres
opinions: el Déu que s’oculta en la
humilitat d’un nen acabat de néixer».

[1]
Som fills i filles de Déu

En la seva segona enciclica, el papa
Francesc ens recorda un dels
perqueés profunds de la humilitat. Es
tracta d’una veritat senzilla i gran
que correm el perill d’oblidar massa
facilment en l’atrafegament de la
vida quotidiana: «No som Déu».[2] La
creacio és, en efecte, el punt de
partida ferm del nostre ésser: hem
rebut la nostra existéncia de Déu.
Quan acceptem aquesta veritat
fonamental, ens deixem transformar



per la gracia divina; coneixem
llavors la realitat, la perfeccionem i
I’'oferim a Déu. I’amor al mén que
ens transmet sant Josepmaria ens
porta a voler millorar el que
estimem, alla on ens trobem, i segons
les nostres possibilitats. I al centre
d’aquesta tasca immensa jeu la
humilitat, «que ens ajuda a conéixer,
simultaniament, la nostra miseria i la
nostra grandesa»:[3] la miséria, que
experimentem sovint, i la grandesa
de ser, pel baptisme, filles i fills de
Déu en Crist.

La humilitat és «la virtut dels sants i
de les persones plenes de Déu [...]:
com més creixen en importancia,
més augmenta en elles la consciencia
de la seva nul-litat i de no poder fer
res sense la gracia de Déu (cf. Jn 15,
8)».[4] Aixi sOn els nens petits, i aixi
som davant de Déu. Per aixo0 és bo
tornar al que és essencial: Déu
m’estima. Quan una persona se sap
estimada per Déu —un Amor que



descobreix en ’amor que li mostren
altres persones— pot estimar
tothom.

Humilitat amb els altres

La humilitat ens porta a acceptar la
realitat que ens ve donada, i en
particular les persones que ens son
més properes per llacos familiars,
per vincles de fe, per la vida mateixa.
«Aixi, doncs, ara que hi som a temps,
fem el bé a tothom, pero sobretot als
qui formen la familia dels

creients» (Ga 6, 10). L’Apostol ens
ensenya a no cansar-nos d’exercir
una caritat ordenada. Als qui, com
nosaltres, han rebut el do del
baptisme, no els podem mirar de cap
altra manera que com a germans,
fills del mateix Pare de bondat i
misericordia. «La humilitat ens mena
a aquesta forma de tractar el
proisme, que és la millor: la de
comprendre tothom, conviure amb
tothom, disculpar tothom; no crear



divisions ni barreres; comportar-se
—sempre!— com instruments
d’unitat».[5]

La persona humil desenvolupa una
sensibilitat cap als dons de Déu, tant
en la seva propia vida com en la dels
altres; compreén que cada persona €s
un do de Déu, i aixi acull tothom,
sense comparacions ni rivalitats:
cadascu és unic als ulls de Déu, i
aporta una cosa que els altres no
poden donar. La humilitat porta a
alegrar-se per l’alegria dels altres, pel
fet que existeixen i compten. La
persona humil aprén a ser una més:
una entre els altres. La familia té en
aquest sentit un paper primordial: el
nen s’acostuma a relacionar-se, a
parlar i a escoltar; entre els mateixos
germans i germanes, no és sempre el
centre de l’atencio; apren a donar les
gracies, perque a poc a poc s’adona
del que costen les coses. Aixi, amb el
temps, a I’hora d’un exit personal,
descobreix que tantes coses han estat



possibles gracies al lliurament dels
seus familiars i amics, de les
persones que el cuiden, que li donen
menjar i creen una llar. La humilitat
creix amb l’agraiment, i també amb
el perdo: perdonar, demanar perdo,
ser perdonat. Qui soc, perque em
diguin: “perdona’m”? La humilitat de
qui demana perdd, sent potser algu
revestit d’autoritat, és amable i
contagiosa. Ho és entre esposos,
entre pares i fills, entre superiors i
col-laboradors.

Sense ser per aix0 un ingenu, el
cristia té una bona disposicio
habitual cap al que ve del proisme, ja
que realment cada persona val, cada
persona compte; cada forma
d’intel-ligéncia, tant si és més
especulativa o ve del cor, dona una
llum. La consciencia de la dignitat
dels altres evita caure en «la
indiferéncia que humilia».[6] E1
cristia esta per vocacio girat cap als
altres: s’hi obre sense preocupar-se



excessivament de si fa el ridicul o
queda malament. Hi ha qui intimida
a forca de ser timid, en lloc de
comunicar llum i calor: pensa massa
en si mateix, en que diran els altres...
potser per un sentit excessiu de
I’honor, de la mateixa imatge, que
podria encobrir orgull i falta de
senzillesa.

Polaritzar I’atenci6 sobre si mateix,
expressar repetidament desitjos
excessivament concrets i singulars,
emfatitzar problemes de salut més o
menys comuns; o, al contrari, amagar
de manera exagerada una malaltia
que els altres podrien coneixer per
ajudar-nos millor, amb la seva oracio
i suport: totes s6n actituds que
necessiten probablement una
purificacio. La humilitat es manifesta
també en una certa flexibilitat, en
I’esfor¢ per comunicar el que veiem o
sentim. «Si ets susceptible, no tens
esperit de mortificacio; si estas
només pendent dels teus egoismes; si



trepitges els altres, si no saps privar-
te d’allo que és superflu, i a vegades,
del necessari; si t’entristeixes quan
les coses no et surten tal com les
havies previstes. En canvi, et
mortifiques, si saps donar-te tot per a
tots, per guanyar-los tots (1 Co 9, 22)».
[7]

Veure el que és bo i conviure

«Toquem la flauta, i no balleu;
cantem complantes, i no us

planyeu» (Mt 11, 17): el Senyor se
serveix d’una cancgo o potser d’un joc
popular per il-lustrar com alguns
dels seus contemporanis no el saben
reconeixer. Nosaltres estem cridats a
descobrir Crist en els esdeveniments
i en les persones; ens toca respectar
les maneres divines d’actuar: Déu
crea, allibera, rescata, perdona,
crida... «No podem correr el risc
d’oposar-nos a la plena llibertat de
I’amor amb el qual Déu entra a la
vida de cada persona».[8]



Obrir-se als altres implica adaptar-
s’hi; per exemple, per participar en
un esport col-lectiu amb altres
persones que tenen menys tecnica; o
oblidant alguna preferéncia, per
descansar amb els altres com a ells
els agrada. En la conviveéncia, a la
persona humil li agrada ser positiva.
La persona orgullosa, en canvi,
tendeix a subratllar massa el que és
negatiu. A la familia, a la feina, a la
societat, la humilitat permet veure
els altres des de les seves virtuts. Qui,
en canvi, tendeix a parlar sovint de
les coses que el “posen nervids” o
I'irriten, sol fer-ho per falta
d’amplitud de mires, indulgeéncia,
obertura de ment i de cor. Potser
haura d’aprendre a estimar els altres
amb els seus defectes. Es posa aixi en
obra una pedagogia de ’'amor que, a
poc a poc, crea una dinamica
irresistible: un es fa més petit perquée
els altres creixin. Aixi va ser amb el
precursor: «Ell ha de créixer, ijo he
de minvar» (Jn 3, 30), va dir el



Baptista. El Verb es va fer més petit
encara: «Els Pares de ’Església, en la
seva traduccio grega de I’Antic
Testament, van utilitzar unes
paraules del profeta Isaies que també
cita Pau per mostrar com els nous
camins de Déu van ser prenunciats ja
a I’Antic Testament. Alli es llegia:
“Déu ha complert la seva paraula i
I’ha abreujada” (cf. Is 10, 23; Rm 9,
28)... El Fill mateix és la Paraula, el
Logos, la Paraula eterna s’ha fet
petita, tan petita com per estar en un
pessebre. S’ha fet nen perque la
Paraula estigui al nostre abast».[9]

Jesucrist es va posar a I’abast de
tothom: sabia dialogar amb els seus
deixebles, recorrent a paraboles,
posant-se al seu nivell —per
exemple, en solucionar el problema
de 'impost al Cesar, no dubta a
prendre Pere com a igual (cf. Mt 17,
27)—,[10] amb les dones, santes o
més allunyades de Déu, amb els
fariseus, amb Pilat. Es important



arribar a desprendre’s de la manera
de ser d’'un mateix per sortir cap als
altres: es desenvolupa aixi, per
exemple, certa capacitat per adaptar-
se als altres i evitar deixar-se portar
per obsessions o manies; descobrir
en cada persona aquella part amable,
aquella espurna de ’amor divi;
conformar-se amb ser un més, en
harmonia amb el que se celebra a
casa nostra o al nostre pais, també
tenint en compte el temps liturgic,
que marca el ritme de la nostra vida
de fills i filles de Déu. La persona
humil viu atenta, pendent dels que
I’envolten. Aquesta actitud és la base
de la bona educacio i es manifesta en
molts detalls, com no interrompre
una conversa, un dinar o un sopar, i
menys encara ’oracié mental, per
contestar al telefon, excepte en cas
d’urgencies veritables. La caritat, en
fi, neix en ’humus —terreny fértil—
de la humilitat: «El qui estima és
pacient, és bondadds; el qui estima



no té enveja, no és altiu ni
orgullés» (1 Co 13, 4).

Humilitat en el treball

En la seva enciclica Laudato si’, el
Papa assenyala que tot treball té al
darrere «una idea sobre la relacio
que I’ésser huma pot o deu
establir»[11] amb el que ’envolta i
amb les persones que I’envolten. El
treball ofereix no poques ocasions de
créixer en humilitat.

Si, per exemple, un dirigent es
mostra massa autoritari, es pot
buscar una excusa, pensar que porta
molt de pes a sobre, o simplement
que ha dormit malament. Quan un
col-laborador s’equivoca, es pot
corregir I’error sense ferir la
persona. Entristir-se pels éxits dels
altres denotaria falta d’humilitat,
pero també de fe: «tot és vostre, pero
vosaltres sou de Crist, i Crist és de
Déu» (1 Co 3, 22-23). A la persona
humil res no li és alié: si, per



exemple, s’esforca per millorar la
seva formacio professional, a més de
I'interés natural per la seva
especialitat, és per servir millor els
altres. Aix0 suposa rectificar la
intencio, tornar al punt de mira
sobrenatural, no deixar-se arrossegar
per un ambient superficial o, fins i
tot, corromput, sense mirar per aixo
els altres per sobre de I’espatlla. La
persona humil defuig el
perfeccionisme, reconeix les seves
limitacions i dona per descomptat
que els altres podran millorar el que
ha fet. La persona humil sap
rectificar i demanar perdd. Quan es
posa al capdavant, és el
reconeixement de la seva autoritat,
més que un cert poder establert, el
que li confereix el lideratge.

Déu ens ha cridat a ser, amb un amor
gratuit; tanmateix, de vegades ens
sembla que necessitem justificar la
nostra existencia. L’afany per
distingir-se, per fer les coses d’'una



altra manera, per cridar I’atencio,
una preocupacio excessiva per
sentir-se util i lluir-se fins i tot en el
servei, poden ser simptomes d’una
malaltia de ’anima, que conviden a
demanar ajuda i a acceptar-la sent
docils a la gracia. «<xAmb una mirada
apagada per al bé i una altra de més
penetrant cap al que afalaga el propi
jo, la voluntat tebia acumula en
I’anima posits i podridura d’egoisme
i de supérbia (...), la conversa
insubstancial o centrada en un
mateix (...) aquell non cogitare nisi de
se, que s’exterioritza en non loqui nisi
de se (...), es refreda la caritat, i es
perd la vibracid apostolica».[12]
Pensar molt en si mateix, parlar
només d’un mateix... La persona
humil evita conduir les converses
cap a la seva historia, a la seva
experiéncia, al que ha fet: evita
buscar desmesuradament que es
reconeguin els seus merits. Ben
diferent, en canvi, és fer memoria de
les misericordies de Déu i integrar la



mateixa vida dins del designi de la
Provideéncia. Si un parla del que va
fer, és perque l’altre pugui
desenvolupar la seva historia. Aixi
doncs, el testimoni d’una trobada
personal amb Crist, dins del legitim
pudor de ’anima, pot ajudar I’altre a
descobrir que a ell Jesus també
I’estima, el perdona i el divinitza.
Quina alegria llavors! «Soc estimat,
per tant existeixo».[13]

Hi ha moments especialment
propicis per renovar els desitjos
d’humilitat. Per exemple, quan un
rep una promocio o comenca a tenir
una feina amb certa visibilitat
publica. Es hora llavors de prendre
decisions que reflecteixen un estil
cristia de treballar: acollir aquesta
posicié com una oportunitat que Déu
ens dona de servir encara més;
defugir qualsevol avantatge personal
innecessari; intensificar la nostra
atencié als més febles, sense
sucumbir a la temptacié d’oblidar-



los, ara que un tracta amb gent a la
qual abans no tenia accés. També és
llavors el moment de donar exemple
de despreniment dels guanys i
honors inherents a aquest carrec o
feina, de treure pes als aplaudiments
que acostuma a rebre qui envia i, en
canvi, estar obert a les critiques, que
acostumen a passar mes ocultes i que
contenen signes de veritat. SOn
moltes les manifestacions d’aquesta
senzillesa en el treball: riure’'ns de
nosaltres mateixos quan ens
sorprenem, per exemple, buscant de
seguida si sortim en una fotografia o
si ens esmenten en un text; superar
la tendencia a deixar la nostra
signatura en tot o a amplificar un
problema quan no se’ns va demanar
consell per resoldre’l, com si les coses
s’haguessin de consultar sempre amb
nosaltres...

Aprendre a rendir el judici



En ’ambient professional, familiar,
fins i tot recreatiu, s’organitzen
reunions en que s’intercanvien punts
de vista potser oposats. Som
d’aquestes persones que volen que
els altres es rendeixin a la nostra
manera de pensar? El que hauria de
ser, el que caldria fer... La tendencia
excessiva a insistir en el mateix punt
de vista pot denotar rigidesa de
ment. Sens dubte, cedir no és una
cosa automatica, pero en tot cas
moltes vegades prova que es té una
intel-ligéncia de les situacions.
Aprofitar les ocasions de rendir el
propi judici és una cosa agradable als
ulls de Déu.[14] Amb frase lapidaria,
Benet XVI comentava en una ocasio
el trist gir que va fer Tertulia en els
ultims anys de la seva vida: «Quan
només es veu el pensament d’'un
mateix en la seva grandesa, al final
es perd precisament aquesta
grandesa».[15]



Alguna vegada hem d’escoltar
persones més joves, amb menys
experiencia, pero que potser
gaudeixen de més dots
d’intel-ligéncia o de cor, o tenen
funcions en les quals la gracia de Déu
els assisteix. Certament, a ningu no li
agradaria passar per ximple, o per
algu sense cor, pero si ens preocupa
molt el que els altres pensen de
nosaltres, és que ens falta humilitat.
La vida de Jesus, el Fill de Déu, és
una lli¢o infinita per a qualsevol
cristia investit d’'una responsabilitat
que el mon jutja alta. Les
aclamacions de Jerusalem no van fer
oblidar al Rei de Reis que d’altres el
crucificarien i que era també el
Servent dolencos (cf. Jn 12, 12-19).

El rei sant Lluis aconsellava el seu fill
que, si un dia arribava a ser rei, en
les reunions del consell reial no
defensés amb vivor la seva opinio
sense escoltar abans els altres: «Els
membres del teu consell podrien



tenir por de contradir-te, cosa que no
convé desitjar».[16] Es molt
saludable aprendre a no opinar amb
lleugeresa, sobretot quan no es té la
responsabilitat ultima i es desconeix
el rerefons d’un assumpte, a més de
mancar de la gracia d’estat i de les
dades que potser té qui esta
constituit en I’autoritat. D’altra
banda, tan important com la
ponderacio i la reflexivitat és la
disposicio a rendir el judici amb
noblesa i magnanimitat: de vegades
cal exercir la prudéncia d’escoltar
consellers i canviar de parer, i en
aixo es manifesta com la humilitat i
el sentit comu fan la persona més
gran i efica¢. La prudencia en el
judici és afavorida pel treball en
equip: fer equip, unir esforcos,
elaborar un pensament i arribar a
una decisié amb els altres: tot aixo és
també un exercici d’humilitat i
d’intel-ligencia.

Humilitat del servent inutil



En les iniciatives pastorals, en les
parroquies, en les associacions de
beneficéncia, en els projectes per
ajudar els immigrants, moltes
vegades les solucions als problemes
no son evidents, o simplement hi ha
maneres diferents d’enfrontar-los.
L’actitud humil porta a manifestar
I’opinié d’'un mateix, a dir de manera
oportuna si algun punt no resulta
clar, i a acceptar fins i tot una
orientacio diferent de la que un veia,
confiant que la gracia de Déu
assisteix els qui exerceixen la seva
funcio amb rectitud d’intencio i
tenen I'ajuda d’experts en la materia.

Es poc conegut que P'Església catolica,
des d’una humilitat col-lectiva
preciosa, és la institucio que més
iniciatives vivifica al mén sencer per
ajudar els pobres i els malalts. Al
poble de Déu justament, on conviuen
les coses humanes i les coses divines,
la humilitat és especialment
necessaria. Que bonic que és aspirar



a ser el sobre que es tira quan es
llegeix una carta, o I’agulla que deixa
el fil i desapareix, una vegada que ha
complert la seva missid! El Senyor
ens convida a dir: «<Som uns servents
que no mereixen recompensa: hem
fet només el que haviem de fer» (Lc
17, 10). Aixi, el sacerdot tindra la
humilitat d’«<aprendre a no estar de
moda»,[17] no buscar estar sempre a
I'ultima, a I’avantguarda de tot; a
rebutjar de manera gairebé
instintiva el protagonisme que,
facilment, va unit a una mentalitat
de propietari de les animes. Al seu
torn, el laic fidel, si és humil,
respecta els ministres del culte pel
que representen: no critica el seu
rector o els sacerdots en general, sino
que els ajuda, amb discrecio. Els fills
de Noé van cobrir la nuesa del seu
pare embriagat (cf. Gn 9, 23). «Com
els bons fills de Noe, cobreix amb el
mantell de la caritat les miseries que
vegis en el teu pare, el Sacerdot».[18]
Sant Tomas Moro aplicava aquest



relat fins i tot al Roma Pontifex, per
qui el poble cristia hagués hagut de
resar... en comptes de perseguir-lo!
[19]

El temps és de Déu: fe i humilitat

«El testimoniatge de ’Escriptura és
unanime: la sol-licitud de la divina
providencia és concreta i immediata,
té cura de tot, des de les coses més
petites fins als grans esdeveniments
del mon i de la historia. Els llibres
sagrats afirmen resoltament la
sobirania absoluta de Déu en el curs
dels esdeveniments: El nostre Déu és
al cel i fa tot allo que es proposa” al
celialaterra (Sl 115, 3). I sobre el
Crist trobem: “Quan obre, ningu no
pot tancar; quan tanca, ningd no pot
obrir” (Ap 3, 7). “Molts de projectes hi
ha al cor de I’home, pero sols el
designi del Senyor es realitza” (Pr 19,
21)».[20] I 1a direccio espiritual és un
mitja excel-lent per situar-nos millor
en aquest horitzd. L’Esperit Sant



actua, amb paciencia, i disposa del
temps: el consell rebut ha de fer el
seu cami en ’anima. Déu espera la
humilitat d’una oida atenta a la seva
veu; llavors, és possible treure un
profit personal de les homilies que
un escolta a la seva parroquia, no
només per aprendre alguna cosa,
sind sobretot per millorar: prendre
unes notes durant una xerrada de
formacio o una estona d’oracio, per
comentar-les després amb algu que
coneix bé la nostra anima, és també
reconeixer la veu de ’Esperit Sant.

Fe i humilitat estan unides: en el
nostre peregrinar cap a la patria
celestial ens hem de deixar guiar pel
Senyor, acudint a Ell 1 escoltant la
seva Paraula.[21] La lectura
assossegada de I’Antic i del Nou
Testament, amb els comentaris de
caracter teologicoespiritual, ens
ajuda a entendre que ens diu Déu en
cada moment, 1 ens convida a la
conversio: «les meves intencions no



son les vostres, 1 els vostres camins
no son els meus —oracle del
Senyor» (Is 55, 8; cf. Rm 11, 33). La
humilitat de la fe s’agenolla davant
de Jesucrist present en ’Eucaristia,
adorant al Verb encarnat com els
pastors a Betlem. Aixi va ser amb
santa Teresa Beneta de la Creu, Edith
Stein: no es va oblidar mai d’aquella
dona, que va entrar en una església
amb la seva bossa de compres i es va
agenollar per fer la seva oracid
personal, en conversa intima amb
Deu.[22]

La humilitat porta a viure un present
alleugerit de tot avenir, perque els
cristians som d’aquests que «anhelen
la seva manifestacié» (2 Tm 4, 8). Si
ens enfadem davant d’unes
circumstancies menys favorables,
necessitem créixer en fe i en
humilitat. «Quan t’abandonis de
veritat en el Senyor, aprendras a
acontentar-te amb allo que vingui, i a
no perdre la serenitat, si les tasques



—a pesar d’haver-hi posat tot el teu
esforg 1 els mitjans oportuns— no
surten al teu gust... Perqué hauran
“sortit” com li convé a Déu que
surtin...».[23] D’aquesta manera,
s’evita un descontentament exagerat,
o0 la tendéncia a retenir en la
memoria les humiliacions: un fill de
Déu perdona els greuges, no guarda
rancor, tira endavant.[24] I si algun
pensa que un altre I’ha ofés, intenta
no fer memoria de les ofenses, no
guarda rancor: mira Jesus, sabent
que «a mi, que encara me n’ha
perdonat més, quin gran deute
d’amor em queda!».[25] La persona
humil diu, amb sant Pau:«tinc un
objectiu: oblidar-me del que queda
enrere 1 llancar-me cap allo que hi ha
al davant. Corro cap a la meta per
aconseguir el premi que Déu ha
convocat alla dalt per mitja de
Jesucrist» (F1 3, 13-14).

Aquesta actitud ens ajuda a acceptar
la malaltia, i a convertir-la en una



tasca fecunda: és una missio que Déu
ens dona. I part d’aquesta missio €és
aprendre a facilitar que els altres ens
puguin ajudar a alleujar el nostre
dolor i les possibles angoixes: deixar-
se assistir, curar, acompanyar, és
prova d’abandonament a les mans de
Jesus, que es fa present en els nostres
germans. Hem de completar «allo
que manca als sofriments del Crist en
bé del seu cos, que és I’Església» (Col
1, 24).

La consciéncia del fet que som débils
ens portara a deixar-nos ajudar, a ser
indulgents amb els altres, a
comprendre la condiciéo humana, a
evitar sorpreses farisaiques. La
nostra debilitat ens obre la
intel-ligéncia i el cor per comprendre
la dels altres: es pot salvar la
intencid, per exemple, o pensar que
una persona es va trobar en
situacions molt dificils de gestionar,
tot i que evidentment aixo no suposa
ignorar la veritat, cridant «el mal per



bé i el bé per mal», i canviant «per
amarg el que és dolc i per dolg el que
és amarg» (Is 5, 20). D’altra banda, de
vegades pot passar que un tendeixi a
infravalorar-se. Aquesta baixa
autoestima, frequent en molts
ambients, tampoc no és saludable,
perque no correspon a la veritat i
talla les ales de qui esta cridat a volar
alt. No hi ha motius per
desmoralitzar-se: la humilitat ens
porta a acceptar el que ens ve donat,
amb la conviccio profunda que els
camins pels quals el Senyor ens vol
conduir son de misericordia (cf. He 3,
10; S195[94], 10); pero ens porta
també, per aix0 mateix, a somiar
amb audacia: «Sentir-se fang,
adobassat amb grapes, és una font
continua d’alegria; significa que hom
es reconeix poca cosa davant de Déu:
infant, fill. I, hi ha alegria més gran
que la de qui, sabent-se pobre i feble,
també se sap fill de Déu?».[26]

Obertura a la Providencia



L’home i la dona humils estan oberts
a I’acci6 de la Providencia sobre el
seu futur. No busquen ni ho volen
controlar tot, ni tenir explicacions
per a tot. Respecten el misteri de la
persona humana i confien en Déu,
encara que sembli incert el dia de
dema. No intenten coneixer les
intencions divines secretes, ni allo
que supera la seva forca (cf. Si 3, 21).
N’hi ha prou amb la gracia de Déu,
perque «en la teva feblesa actua el
meu poder» (2 Co 12, 9). Trobem
aquesta gracia en el tracte amb
Jesucrist: és participacio en la seva
vida.

Després d’una accié emocionant de
gracies a Déu Pare, Jesus convida els
seus deixebles de tots els temps a
apropar-se-li, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11, 29): el Senyor és
benevol i humil de cor, i per aixo
trobarem en Ell comprensio i
assossec. Ens apropem a Crist en
PEucaristia, al seu Cos ferit i



ressuscitat: in humilitate carnis
assumptae, resa el Prefaci I d’advent
—vVe per primera vegada en la
humilitat de la nostra carn. Toquem
la humilitat inefable de Déu.
«Humilitat de Jesus: a Betlem, a
Natzaret, al Calvari... —Pero més
humiliacié i més abaixament a
I’Hostia Santissima: més que a
I’establia, i que a Natzaret, i que a la
Creu».[27] La Mare de Déu ens
acompanya perque el rebem amb la
humilitat amb queé ella va rebre el
seu Fill Jesus. Salve radix, salve porta,
ex qua mundo lux est orta:[28] Salve
Arrel, salve porta, de qui va néixer la
Llum per il-luminar un mon
submergit en les tenebres de ’orgull;
Jesucrist, Llum resplendor de la
Llum,[29] ens revela la misericordia
de Déu Pare.

Guillaume Derville




[1] Benet XVI, Homilia, 24.XI1.2011.

[2] Francesc, Enciclica Laudato si’
(24.V.2015), num. 67.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 94.

[4] Francesc, Discurs a la Curia
Romana, 21.XI1.2015.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 233.

[6] Francesc, Bula Misericordiae
Vultus (11.1V.2015), num. 15.

[7] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 9.

[8] Francesc, Carta ap. Misericordia et
misera (30.X1.2016), num. 2.

[9] Benet XVI, EX. ap. postsinodal
Verbum Domini, num. 12.



[10] Cf. Guillaume de Saint-Thierry,
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, a: Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Francesc, Laudato si’, num. 125.

[12] Beat Alvar del Portillo, Carta

pastoral, 9.1.1980, 31 (citat a: Alvar
del Portillo,Orar. Como saly como
luz, Barcelona: Planeta, 2013, 207).

[13] Francesc, Misericordia et misera,
num. 16.

[14] Cf. Sant Josepmaria, Cami, nam.
177.

[15] Benet XVI, Audiencia, 30.V.2007.

[16] Sant Lluis de Franca, Testament
espiritual al seu fill, futur Felip III, en
Acta Sanctorum Augustii 5 (1868),
546.

[17] Sant Josepmaria, Converses,
num. 59.

[18] Sant Josepmaria, Cami, num. 75.



[19] Cf. Sant Tomas Moro, Responsio
ad Lutherum, a: The Yale Edition of
The Complete Works of St Thomas
More, vol. 5, p. 142 (CWS5, 142/1-4).

[20] Catecisme de ’Església Catolica,
num. 303.

[21] Cf. Sagrada Biblia, traduccio i
notes de la Facultat de Teologia de la
Universitat de Navarra, comentari al
Salm 95 (94).

[22] Cf. santa Teresa Beneta de la
Creu (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jlidischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), p. 362.

[23] Sant Josepmaria, Solc, num. 860.

[24] Cf. Xavier Echevarria, Carta
pastoral, 4.XI1.2015, nam. 21.

[25] Sant Josepmaria, Forja, nam.
210.



[26] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 108.

[27] Sant Josepmaria, Cami, num.
533.

[28] Himne Ave Regina Ceelorum.

[29] Cf. Missal Roma, Credo.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-
humilitat/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/

	La porta de la humilitat

