
opusdei.org

La porta de la
humilitat

«Veniu a mi (...), que soc
benèvol i humil de cor». Déu
s’ha fet petit, perquè puguem
ser grans, amb la grandesa
veritable: la humilitat de cor.

17/06/2023

La façana de la basílica de la
Nativitat a Betlem deixa endevinar
encara avui el rastre del seu antic
portal, que amb el temps es va reduir
a una porteta de tot just un metre i
mig d’altura. Així s’impedia que s’hi
pogués entrar a cavall, i es protegia



el lloc sant. Les dimensions reduïdes
d’aquesta porta interpel·len també el
visitant actual: li diuen, sense
paraules, que «hem de baixar, anar
espiritualment a peu, per dir-ho així,
per poder entrar pel portal de la fe i
trobar Déu, que és diferent dels
nostres prejudicis i les nostres
opinions: el Déu que s’oculta en la
humilitat d’un nen acabat de néixer».
[1]

Som fills i filles de Déu

En la seva segona encíclica, el papa
Francesc ens recorda un dels
perquès profunds de la humilitat. Es
tracta d’una veritat senzilla i gran
que correm el perill d’oblidar massa
fàcilment en l’atrafegament de la
vida quotidiana: «No som Déu».[2] La
creació és, en efecte, el punt de
partida ferm del nostre ésser: hem
rebut la nostra existència de Déu.
Quan acceptem aquesta veritat
fonamental, ens deixem transformar



per la gràcia divina; coneixem
llavors la realitat, la perfeccionem i
l’oferim a Déu. L’amor al món que
ens transmet sant Josepmaria ens
porta a voler millorar el que
estimem, allà on ens trobem, i segons
les nostres possibilitats. I al centre
d’aquesta tasca immensa jeu la
humilitat, «que ens ajuda a conèixer,
simultàniament, la nostra misèria i la
nostra grandesa»:[3] la misèria, que
experimentem sovint, i la grandesa
de ser, pel baptisme, filles i fills de
Déu en Crist.

La humilitat és «la virtut dels sants i
de les persones plenes de Déu [...]:
com més creixen en importància,
més augmenta en elles la consciència
de la seva nul·litat i de no poder fer
res sense la gràcia de Déu (cf. Jn 15,
8)».[4] Així són els nens petits, i així
som davant de Déu. Per això és bo
tornar al que és essencial: Déu
m’estima. Quan una persona se sap
estimada per Déu —un Amor que



descobreix en l’amor que li mostren
altres persones— pot estimar
tothom.

Humilitat amb els altres

La humilitat ens porta a acceptar la
realitat que ens ve donada, i en
particular les persones que ens són
més properes per llaços familiars,
per vincles de fe, per la vida mateixa.
«Així, doncs, ara que hi som a temps,
fem el bé a tothom, però sobretot als
qui formen la família dels
creients» (Ga 6, 10). L’Apòstol ens
ensenya a no cansar-nos d’exercir
una caritat ordenada. Als qui, com
nosaltres, han rebut el do del
baptisme, no els podem mirar de cap
altra manera que com a germans,
fills del mateix Pare de bondat i
misericòrdia. «La humilitat ens mena
a aquesta forma de tractar el
proïsme, que és la millor: la de
comprendre tothom, conviure amb
tothom, disculpar tothom; no crear



divisions ni barreres; comportar-se
—sempre!— com instruments
d’unitat».[5]

La persona humil desenvolupa una
sensibilitat cap als dons de Déu, tant
en la seva pròpia vida com en la dels
altres; comprèn que cada persona és
un do de Déu, i així acull tothom,
sense comparacions ni rivalitats:
cadascú és únic als ulls de Déu, i
aporta una cosa que els altres no
poden donar. La humilitat porta a
alegrar-se per l’alegria dels altres, pel
fet que existeixen i compten. La
persona humil aprèn a ser una més:
una entre els altres. La família té en
aquest sentit un paper primordial: el
nen s’acostuma a relacionar-se, a
parlar i a escoltar; entre els mateixos
germans i germanes, no és sempre el
centre de l’atenció; aprèn a donar les
gràcies, perquè a poc a poc s’adona
del que costen les coses. Així, amb el
temps, a l’hora d’un èxit personal,
descobreix que tantes coses han estat



possibles gràcies al lliurament dels
seus familiars i amics, de les
persones que el cuiden, que li donen
menjar i creen una llar. La humilitat
creix amb l’agraïment, i també amb
el perdó: perdonar, demanar perdó,
ser perdonat. Qui soc, perquè em
diguin: “perdona’m”? La humilitat de
qui demana perdó, sent potser algú
revestit d’autoritat, és amable i
contagiosa. Ho és entre esposos,
entre pares i fills, entre superiors i
col·laboradors.

Sense ser per això un ingenu, el
cristià té una bona disposició
habitual cap al que ve del proïsme, ja
que realment cada persona val, cada
persona compte; cada forma
d’intel·ligència, tant si és més
especulativa o ve del cor, dona una
llum. La consciència de la dignitat
dels altres evita caure en «la
indiferència que humilia».[6] El
cristià està per vocació girat cap als
altres: s’hi obre sense preocupar-se



excessivament de si fa el ridícul o
queda malament. Hi ha qui intimida
a força de ser tímid, en lloc de
comunicar llum i calor: pensa massa
en si mateix, en què diran els altres...
potser per un sentit excessiu de
l’honor, de la mateixa imatge, que
podria encobrir orgull i falta de
senzillesa.

Polaritzar l’atenció sobre si mateix,
expressar repetidament desitjos
excessivament concrets i singulars,
emfatitzar problemes de salut més o
menys comuns; o, al contrari, amagar
de manera exagerada una malaltia
que els altres podrien conèixer per
ajudar-nos millor, amb la seva oració
i suport: totes són actituds que
necessiten probablement una
purificació. La humilitat es manifesta
també en una certa flexibilitat, en
l’esforç per comunicar el que veiem o
sentim. «Si ets susceptible, no tens
esperit de mortificació; si estàs
només pendent dels teus egoismes; si



trepitges els altres, si no saps privar-
te d’allò que és superflu, i a vegades,
del necessari; si t’entristeixes quan
les coses no et surten tal com les
havies previstes. En canvi, et
mortifiques, si saps donar-te tot per a
tots, per guanyar-los tots (1 Co 9, 22)».
[7]

Veure el que és bo i conviure

«Toquem la flauta, i no balleu;
cantem complantes, i no us
planyeu» (Mt 11, 17): el Senyor se
serveix d’una cançó o potser d’un joc
popular per il·lustrar com alguns
dels seus contemporanis no el saben
reconèixer. Nosaltres estem cridats a
descobrir Crist en els esdeveniments
i en les persones; ens toca respectar
les maneres divines d’actuar: Déu
crea, allibera, rescata, perdona,
crida... «No podem córrer el risc
d’oposar-nos a la plena llibertat de
l’amor amb el qual Déu entra a la
vida de cada persona».[8]



Obrir-se als altres implica adaptar-
s’hi; per exemple, per participar en
un esport col·lectiu amb altres
persones que tenen menys tècnica; o
oblidant alguna preferència, per
descansar amb els altres com a ells
els agrada. En la convivència, a la
persona humil li agrada ser positiva.
La persona orgullosa, en canvi,
tendeix a subratllar massa el que és
negatiu. A la família, a la feina, a la
societat, la humilitat permet veure
els altres des de les seves virtuts. Qui,
en canvi, tendeix a parlar sovint de
les coses que el “posen nerviós” o
l’irriten, sol fer-ho per falta
d’amplitud de mires, indulgència,
obertura de ment i de cor. Potser
haurà d’aprendre a estimar els altres
amb els seus defectes. Es posa així en
obra una pedagogia de l’amor que, a
poc a poc, crea una dinàmica
irresistible: un es fa més petit perquè
els altres creixin. Així va ser amb el
precursor: «Ell ha de créixer, i jo he
de minvar» (Jn 3, 30), va dir el



Baptista. El Verb es va fer més petit
encara: «Els Pares de l’Església, en la
seva traducció grega de l’Antic
Testament, van utilitzar unes
paraules del profeta Isaïes que també
cita Pau per mostrar com els nous
camins de Déu van ser prenunciats ja
a l’Antic Testament. Allí es llegia:
“Déu ha complert la seva paraula i
l’ha abreujada” (cf. Is 10, 23; Rm 9,
28)... El Fill mateix és la Paraula, el 
Logos, la Paraula eterna s’ha fet
petita, tan petita com per estar en un
pessebre. S’ha fet nen perquè la
Paraula estigui al nostre abast».[9]

Jesucrist es va posar a l’abast de
tothom: sabia dialogar amb els seus
deixebles, recorrent a paràboles,
posant-se al seu nivell —per
exemple, en solucionar el problema
de l’impost al Cèsar, no dubta a
prendre Pere com a igual (cf. Mt 17,
27)—,[10] amb les dones, santes o
més allunyades de Déu, amb els
fariseus, amb Pilat. És important



arribar a desprendre’s de la manera
de ser d’un mateix per sortir cap als
altres: es desenvolupa així, per
exemple, certa capacitat per adaptar-
se als altres i evitar deixar-se portar
per obsessions o manies; descobrir
en cada persona aquella part amable,
aquella espurna de l’amor diví;
conformar-se amb ser un més, en
harmonia amb el que se celebra a
casa nostra o al nostre país, també
tenint en compte el temps litúrgic,
que marca el ritme de la nostra vida
de fills i filles de Déu. La persona
humil viu atenta, pendent dels que
l’envolten. Aquesta actitud és la base
de la bona educació i es manifesta en
molts detalls, com no interrompre
una conversa, un dinar o un sopar, i
menys encara l’oració mental, per
contestar al telèfon, excepte en cas
d’urgències veritables. La caritat, en
fi, neix en l’humus —terreny fèrtil—
de la humilitat: «El qui estima és
pacient, és bondadós; el qui estima



no té enveja, no és altiu ni
orgullós» (1 Co 13, 4).

Humilitat en el treball

En la seva encíclica Laudato si’, el
Papa assenyala que tot treball té al
darrere «una idea sobre la relació
que l’ésser humà pot o deu
establir»[11] amb el que l’envolta i
amb les persones que l’envolten. El
treball ofereix no poques ocasions de
créixer en humilitat.

Si, per exemple, un dirigent es
mostra massa autoritari, es pot
buscar una excusa, pensar que porta
molt de pes a sobre, o simplement
que ha dormit malament. Quan un
col·laborador s’equivoca, es pot
corregir l’error sense ferir la
persona. Entristir-se pels èxits dels
altres denotaria falta d’humilitat,
però també de fe: «tot és vostre, però
vosaltres sou de Crist, i Crist és de
Déu» (1 Co 3, 22-23). A la persona
humil res no li és aliè: si, per



exemple, s’esforça per millorar la
seva formació professional, a més de
l’interès natural per la seva
especialitat, és per servir millor els
altres. Això suposa rectificar la
intenció, tornar al punt de mira
sobrenatural, no deixar-se arrossegar
per un ambient superficial o, fins i
tot, corromput, sense mirar per això
els altres per sobre de l’espatlla. La
persona humil defuig el
perfeccionisme, reconeix les seves
limitacions i dona per descomptat
que els altres podran millorar el que
ha fet. La persona humil sap
rectificar i demanar perdó. Quan es
posa al capdavant, és el
reconeixement de la seva autoritat,
més que un cert poder establert, el
que li confereix el lideratge.

Déu ens ha cridat a ser, amb un amor
gratuït; tanmateix, de vegades ens
sembla que necessitem justificar la
nostra existència. L’afany per
distingir-se, per fer les coses d’una



altra manera, per cridar l’atenció,
una preocupació excessiva per
sentir-se útil i lluir-se fins i tot en el
servei, poden ser símptomes d’una
malaltia de l’ànima, que conviden a
demanar ajuda i a acceptar-la sent
dòcils a la gràcia. «Amb una mirada
apagada per al bé i una altra de més
penetrant cap al que afalaga el propi
jo, la voluntat tèbia acumula en
l’ànima pòsits i podridura d’egoisme
i de supèrbia (...), la conversa
insubstancial o centrada en un
mateix (...) aquell non cogitare nisi de
se, que s’exterioritza en non loqui nisi
de se (...), es refreda la caritat, i es
perd la vibració apostòlica».[12]
Pensar molt en si mateix, parlar
només d’un mateix... La persona
humil evita conduir les converses
cap a la seva història, a la seva
experiència, al que ha fet: evita
buscar desmesuradament que es
reconeguin els seus mèrits. Ben
diferent, en canvi, és fer memòria de
les misericòrdies de Déu i integrar la



mateixa vida dins del designi de la
Providència. Si un parla del que va
fer, és perquè l’altre pugui
desenvolupar la seva història. Així
doncs, el testimoni d’una trobada
personal amb Crist, dins del legítim
pudor de l’ànima, pot ajudar l’altre a
descobrir que a ell Jesús també
l’estima, el perdona i el divinitza.
Quina alegria llavors! «Soc estimat,
per tant existeixo».[13]

Hi ha moments especialment
propicis per renovar els desitjos
d’humilitat. Per exemple, quan un
rep una promoció o comença a tenir
una feina amb certa visibilitat
pública. És hora llavors de prendre
decisions que reflecteixen un estil
cristià de treballar: acollir aquesta
posició com una oportunitat que Déu
ens dona de servir encara més;
defugir qualsevol avantatge personal
innecessari; intensificar la nostra
atenció als més febles, sense
sucumbir a la temptació d’oblidar-



los, ara que un tracta amb gent a la
qual abans no tenia accés. També és
llavors el moment de donar exemple
de despreniment dels guanys i
honors inherents a aquest càrrec o
feina, de treure pes als aplaudiments
que acostuma a rebre qui envia i, en
canvi, estar obert a les crítiques, que
acostumen a passar més ocultes i que
contenen signes de veritat. Són
moltes les manifestacions d’aquesta
senzillesa en el treball: riure’ns de
nosaltres mateixos quan ens
sorprenem, per exemple, buscant de
seguida si sortim en una fotografia o
si ens esmenten en un text; superar
la tendència a deixar la nostra
signatura en tot o a amplificar un
problema quan no se’ns va demanar
consell per resoldre’l, com si les coses
s’haguessin de consultar sempre amb
nosaltres...

Aprendre a rendir el judici



En l’ambient professional, familiar,
fins i tot recreatiu, s’organitzen
reunions en què s’intercanvien punts
de vista potser oposats. Som
d’aquestes persones que volen que
els altres es rendeixin a la nostra
manera de pensar? El que hauria de
ser, el que caldria fer... La tendència
excessiva a insistir en el mateix punt
de vista pot denotar rigidesa de
ment. Sens dubte, cedir no és una
cosa automàtica, però en tot cas
moltes vegades prova que es té una
intel·ligència de les situacions.
Aprofitar les ocasions de rendir el
propi judici és una cosa agradable als
ulls de Déu.[14] Amb frase lapidària,
Benet XVI comentava en una ocasió
el trist gir que va fer Tertulià en els
últims anys de la seva vida: «Quan
només es veu el pensament d’un
mateix en la seva grandesa, al final
es perd precisament aquesta
grandesa».[15]



Alguna vegada hem d’escoltar
persones més joves, amb menys
experiència, però que potser
gaudeixen de més dots
d’intel·ligència o de cor, o tenen
funcions en les quals la gràcia de Déu
els assisteix. Certament, a ningú no li
agradaria passar per ximple, o per
algú sense cor, però si ens preocupa
molt el que els altres pensen de
nosaltres, és que ens falta humilitat.
La vida de Jesús, el Fill de Déu, és
una lliçó infinita per a qualsevol
cristià investit d’una responsabilitat
que el món jutja alta. Les
aclamacions de Jerusalem no van fer
oblidar al Rei de Reis que d’altres el
crucificarien i que era també el
Servent dolençós (cf. Jn 12, 12-19).

El rei sant Lluís aconsellava el seu fill
que, si un dia arribava a ser rei, en
les reunions del consell reial no
defensés amb vivor la seva opinió
sense escoltar abans els altres: «Els
membres del teu consell podrien



tenir por de contradir-te, cosa que no
convé desitjar».[16] És molt
saludable aprendre a no opinar amb
lleugeresa, sobretot quan no es té la
responsabilitat última i es desconeix
el rerefons d’un assumpte, a més de
mancar de la gràcia d’estat i de les
dades que potser té qui està
constituït en l’autoritat. D’altra
banda, tan important com la
ponderació i la reflexivitat és la
disposició a rendir el judici amb
noblesa i magnanimitat: de vegades
cal exercir la prudència d’escoltar
consellers i canviar de parer, i en
això es manifesta com la humilitat i
el sentit comú fan la persona més
gran i eficaç. La prudència en el
judici és afavorida pel treball en
equip: fer equip, unir esforços,
elaborar un pensament i arribar a
una decisió amb els altres: tot això és
també un exercici d’humilitat i
d’intel·ligència.

Humilitat del servent inútil



En les iniciatives pastorals, en les
parròquies, en les associacions de
beneficència, en els projectes per
ajudar els immigrants, moltes
vegades les solucions als problemes
no són evidents, o simplement hi ha
maneres diferents d’enfrontar-los.
L’actitud humil porta a manifestar
l’opinió d’un mateix, a dir de manera
oportuna si algun punt no resulta
clar, i a acceptar fins i tot una
orientació diferent de la que un veia,
confiant que la gràcia de Déu
assisteix els qui exerceixen la seva
funció amb rectitud d’intenció i
tenen l’ajuda d’experts en la matèria.

És poc conegut que l’Església catòlica,
des d’una humilitat col·lectiva
preciosa, és la institució que més
iniciatives vivifica al món sencer per
ajudar els pobres i els malalts. Al
poble de Déu justament, on conviuen
les coses humanes i les coses divines,
la humilitat és especialment
necessària. Que bonic que és aspirar



a ser el sobre que es tira quan es
llegeix una carta, o l’agulla que deixa
el fil i desapareix, una vegada que ha
complert la seva missió! El Senyor
ens convida a dir: «Som uns servents
que no mereixen recompensa: hem
fet només el que havíem de fer» (Lc
17, 10). Així, el sacerdot tindrà la
humilitat d’«aprendre a no estar de
moda»,[17] no buscar estar sempre a
l’última, a l’avantguarda de tot; a
rebutjar de manera gairebé
instintiva el protagonisme que,
fàcilment, va unit a una mentalitat
de propietari de les ànimes. Al seu
torn, el laic fidel, si és humil,
respecta els ministres del culte pel
que representen: no critica el seu
rector o els sacerdots en general, sinó
que els ajuda, amb discreció. Els fills
de Noé van cobrir la nuesa del seu
pare embriagat (cf. Gn 9, 23). «Com
els bons fills de Noè, cobreix amb el
mantell de la caritat les misèries que
vegis en el teu pare, el Sacerdot».[18]
Sant Tomàs Moro aplicava aquest



relat fins i tot al Romà Pontífex, per
qui el poble cristià hagués hagut de
resar... en comptes de perseguir-lo!
[19]

El temps és de Déu: fe i humilitat

«El testimoniatge de l’Escriptura és
unànime: la sol·licitud de la divina
providència és concreta i immediata,
té cura de tot, des de les coses més
petites fins als grans esdeveniments
del món i de la història. Els llibres
sagrats afirmen resoltament la
sobirania absoluta de Déu en el curs
dels esdeveniments: El nostre Déu és
al cel i fa tot allò que es proposa” al
cel i a la terra (Sl 115, 3). I sobre el
Crist trobem: “Quan obre, ningú no
pot tancar; quan tanca, ningú no pot
obrir” (Ap 3, 7). “Molts de projectes hi
ha al cor de l’home, però sols el
designi del Senyor es realitza” (Pr 19,
21)».[20] I la direcció espiritual és un
mitjà excel·lent per situar-nos millor
en aquest horitzó. L’Esperit Sant



actua, amb paciència, i disposa del
temps: el consell rebut ha de fer el
seu camí en l’ànima. Déu espera la
humilitat d’una oïda atenta a la seva
veu; llavors, és possible treure un
profit personal de les homilies que
un escolta a la seva parròquia, no
només per aprendre alguna cosa,
sinó sobretot per millorar: prendre
unes notes durant una xerrada de
formació o una estona d’oració, per
comentar-les després amb algú que
coneix bé la nostra ànima, és també
reconèixer la veu de l’Esperit Sant.

Fe i humilitat estan unides: en el
nostre peregrinar cap a la pàtria
celestial ens hem de deixar guiar pel
Senyor, acudint a Ell i escoltant la
seva Paraula.[21] La lectura
assossegada de l’Antic i del Nou
Testament, amb els comentaris de
caràcter teologicoespiritual, ens
ajuda a entendre què ens diu Déu en
cada moment, i ens convida a la
conversió: «les meves intencions no



són les vostres, i els vostres camins
no són els meus —oracle del
Senyor» (Is 55, 8; cf. Rm 11, 33). La
humilitat de la fe s’agenolla davant
de Jesucrist present en l’Eucaristia,
adorant al Verb encarnat com els
pastors a Betlem. Així va ser amb
santa Teresa Beneta de la Creu, Edith
Stein: no es va oblidar mai d’aquella
dona, que va entrar en una església
amb la seva bossa de compres i es va
agenollar per fer la seva oració
personal, en conversa íntima amb
Deú.[22]

La humilitat porta a viure un present
alleugerit de tot avenir, perquè els
cristians som d’aquests que «anhelen
la seva manifestació» (2 Tm 4, 8). Si
ens enfadem davant d’unes
circumstàncies menys favorables,
necessitem créixer en fe i en
humilitat. «Quan t’abandonis de
veritat en el Senyor, aprendràs a
acontentar-te amb allò que vingui, i a
no perdre la serenitat, si les tasques



—a pesar d’haver-hi posat tot el teu
esforç i els mitjans oportuns— no
surten al teu gust... Perquè hauran
“sortit” com li convé a Déu que
surtin...».[23] D’aquesta manera,
s’evita un descontentament exagerat,
o la tendència a retenir en la
memòria les humiliacions: un fill de
Déu perdona els greuges, no guarda
rancor, tira endavant.[24] I si algun
pensa que un altre l’ha ofès, intenta
no fer memòria de les ofenses, no
guarda rancor: mira Jesús, sabent
que «a mi, que encara me n’ha
perdonat més, quin gran deute
d’amor em queda!».[25] La persona
humil diu, amb sant Pau:«tinc un
objectiu: oblidar-me del que queda
enrere i llançar-me cap allò que hi ha
al davant. Corro cap a la meta per
aconseguir el premi que Déu ha
convocat allà dalt per mitjà de
Jesucrist» (Fl 3, 13-14).

Aquesta actitud ens ajuda a acceptar
la malaltia, i a convertir-la en una



tasca fecunda: és una missió que Déu
ens dona. I part d’aquesta missió és
aprendre a facilitar que els altres ens
puguin ajudar a alleujar el nostre
dolor i les possibles angoixes: deixar-
se assistir, curar, acompanyar, és
prova d’abandonament a les mans de
Jesús, que es fa present en els nostres
germans. Hem de completar «allò
que manca als sofriments del Crist en
bé del seu cos, que és l’Església» (Col
1, 24).

La consciència del fet que som dèbils
ens portarà a deixar-nos ajudar, a ser
indulgents amb els altres, a
comprendre la condició humana, a
evitar sorpreses farisaiques. La
nostra debilitat ens obre la
intel·ligència i el cor per comprendre
la dels altres: es pot salvar la
intenció, per exemple, o pensar que
una persona es va trobar en
situacions molt difícils de gestionar,
tot i que evidentment això no suposa
ignorar la veritat, cridant «el mal per



bé i el bé per mal», i canviant «per
amarg el que és dolç i per dolç el que
és amarg» (Is 5, 20). D’altra banda, de
vegades pot passar que un tendeixi a
infravalorar-se. Aquesta baixa
autoestima, freqüent en molts
ambients, tampoc no és saludable,
perquè no correspon a la veritat i
talla les ales de qui està cridat a volar
alt. No hi ha motius per
desmoralitzar-se: la humilitat ens
porta a acceptar el que ens ve donat,
amb la convicció profunda que els
camins pels quals el Senyor ens vol
conduir són de misericòrdia (cf. He 3,
10; Sl 95[94], 10); però ens porta
també, per això mateix, a somiar
amb audàcia: «Sentir-se fang,
adobassat amb grapes, és una font
contínua d’alegria; significa que hom
es reconeix poca cosa davant de Déu:
infant, fill. I, hi ha alegria més gran
que la de qui, sabent-se pobre i feble,
també se sap fill de Déu?».[26]

Obertura a la Providència



L’home i la dona humils estan oberts
a l’acció de la Providència sobre el
seu futur. No busquen ni ho volen
controlar tot, ni tenir explicacions
per a tot. Respecten el misteri de la
persona humana i confien en Déu,
encara que sembli incert el dia de
demà. No intenten conèixer les
intencions divines secretes, ni allò
que supera la seva força (cf. Si 3, 21).
N’hi ha prou amb la gràcia de Déu,
perquè «en la teva feblesa actua el
meu poder» (2 Co 12, 9). Trobem
aquesta gràcia en el tracte amb
Jesucrist: és participació en la seva
vida.

Després d’una acció emocionant de
gràcies a Déu Pare, Jesús convida els
seus deixebles de tots els temps a
apropar-se-li, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11, 29): el Senyor és
benèvol i humil de cor, i per això
trobarem en Ell comprensió i
assossec. Ens apropem a Crist en
l’Eucaristia, al seu Cos ferit i



ressuscitat: in humilitate carnis
assumptae, resa el Prefaci I d’advent
—ve per primera vegada en la
humilitat de la nostra carn. Toquem
la humilitat inefable de Déu.
«Humilitat de Jesús: a Betlem, a
Natzaret, al Calvari... —Però més
humiliació i més abaixament a
l’Hòstia Santíssima: més que a
l’establia, i que a Natzaret, i que a la
Creu».[27] La Mare de Déu ens
acompanya perquè el rebem amb la
humilitat amb què ella va rebre el
seu Fill Jesús. Salve radix, salve porta,
ex qua mundo lux est orta:[28] Salve
Arrel, salve porta, de qui va néixer la
Llum per il·luminar un món
submergit en les tenebres de l’orgull;
Jesucrist, Llum resplendor de la
Llum,[29] ens revela la misericòrdia
de Déu Pare.

Guillaume Derville



[1] Benet XVI, Homilia, 24.XII.2011.

[2] Francesc, Encíclica Laudato si’
(24.V.2015), núm. 67.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 94.

[4] Francesc, Discurs a la Cúria
Romana, 21.XII.2015.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 233.

[6] Francesc, Bula Misericordiae
Vultus (11.IV.2015), núm. 15.

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 9.

[8] Francesc, Carta ap. Misericordia et
misera (30.XI.2016), núm. 2.

[9] Benet XVI, Ex. ap. postsinodal 
Verbum Domini, núm. 12.



[10] Cf. Guillaume de Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, a: Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Francesc, Laudato si’, núm. 125.

[12] Beat Àlvar del Portillo, Carta
pastoral, 9.I.1980, 31 (citat a: Àlvar
del Portillo,Orar. Como sal y como
luz, Barcelona: Planeta, 2013, 207).

[13] Francesc, Misericordia et misera,
núm. 16.

[14] Cf. Sant Josepmaria, Camí, núm.
177.

[15] Benet XVI, Audiència, 30.V.2007.

[16] Sant Lluís de França, Testament
espiritual al seu fill, futur Felip III, en
Acta Sanctorum Augustii 5 (1868),
546.

[17] Sant Josepmaria, Converses,
núm. 59.

[18] Sant Josepmaria, Camí, núm. 75.



[19] Cf. Sant Tomàs Moro, Responsio
ad Lutherum, a: The Yale Edition of
The Complete Works of St Thomas
More, vol. 5, p. 142 (CW5, 142/1-4).

[20] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 303.

[21] Cf. Sagrada Bíblia, traducció i
notes de la Facultat de Teologia de la
Universitat de Navarra, comentari al
Salm 95 (94).

[22] Cf. santa Teresa Beneta de la
Creu (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), p. 362.

[23] Sant Josepmaria, Solc, núm. 860.

[24] Cf. Xavier Echevarría, Carta
pastoral, 4.XI.2015, núm. 21.

[25] Sant Josepmaria, Forja, núm.
210.



[26] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 108.

[27] Sant Josepmaria, Camí, núm.
533.

[28] Himne Ave Regina Cælorum.

[29] Cf. Missal Romà, Credo.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-
humilitat/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-porta-de-la-humilitat/

	La porta de la humilitat

