
opusdei.org

La música que ve de
Déu: cant i música
en la litúrgia

La música ha tingut sempre un
lloc central en la litúrgia
cristiana. Com el silenci, és un
llenguatge que necessitem per
entrar en sintonia amb la
bellesa de Déu, per descobrir-ne
la presència. Cauen les presses,
cauen els càlculs, com sempre
que es tracta d’amor: cantem
perquè volem tenir temps per a
Déu.

21/02/2017



«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est!» (Cant al Senyor per
la seva gran victòria).[1] Sense
solució de continuïtat, la litúrgia de
la vetlla pasqual uneix aquest cant
amb el relat del pas d’Israel a través
del mar Roig: la música, plena
d’alegria, sorgeix espontània quan 
toca la proximitat de Déu. El prodigi
de les aigües partides es va convertir,
per al poble elegit, en l’emblema
d’aquesta proximitat de Déu: els
salms se’n fan ressò amb freqüència.
[2] En el temps de l’Església, aquest
esdeveniment ens parla del
baptisme, de la creu, del cel... Ens
parla de la nostra vida, i de la vida
que Déu ens té preparada a l’altra
banda, que «no és un senzill
embelliment d’aquesta vida actual:
aquesta supera la nostra imaginació,
perquè Déu ens sorprèn
contínuament amb el seu amor i amb
la seva misericòrdia».[3]



Davant del «Déu de les sorpreses»,[4]
un Déu que fa que tot sigui nou,[5]
«sobren les paraules, perquè la
llengua no aconsegueix
d’expressar-se; ja l’enteniment
s’aquieta. Ja no es raona,
s’esguarda! I l’ànima es posa a
cantar un altre cop amb un càntic
nou, perquè se sap també
esguardada amorosament per
Déu, tothora».[6] Davant del Déu
que ens sorprèn amb la seva novetat
brollen espontànies la lloança i
l’adoració: el cant i el silenci. L’un i
l’altre estan profundament
emparentats, perquè expressen el
que les simples paraules no
aconsegueixen dir. Per això, la
litúrgia els reserva per als moments
més sublims. «L’Església canta —
s’ha dit— perquè amb les paraules
no en tindria prou per a la seva
pregària. —Tu, cristià —i cristià
escollit—, has d’aprendre a cantar
litúrgicament».[7]



Un càntic nou

Humanament irresoluble. Així era la
situació del poble elegit, acorralat
entre el mar Roig i l’exèrcit egipci.
Per davant, la barrera del mar; a
l’esquena, la força belligerant de les
armes. «Deia l’enemic: “Els
perseguiré i els agafaré, m’atiparé de
repartir botí, em trauré l’espasa, i
tots seran meus!”».[8] Així es troba
també l’Església, tantes vegades,
assetjada pels qui voldrien esborrar-
la de la capa de la terra, o buidar-la
almenys del seu caràcter
sobrenatural.

Però Déu és amb nosaltres, com era
amb els israelites. Davant de les fites
impossibles dels humans, brilla la
seva glòria en contrast amb la
potència del faraó i dels faraons de la
història: de maneres inesperades, el
mar s’aparta i ens deixa pas, i es
torna a tancar davant de l’enemic.
«Però bufa el teu alè, i el mar els



cobreix; s’enfonsen com plom dins
les aigües poderoses».[9]

La narració sagrada no revela els
pensaments d’Israel, mentre
caminaven enmig del mar per terra
eixuta, amb aigües que els feien de
muralla a dreta i esquerra. Només al
final, la Bíblia gira la vista sobre els
israelites per mostrar-ne la reacció.
«El poble va sentir un gran respecte
pel Senyor, i va creure en el Senyor i
en Moisès, el seu servent. Llavors
Moisès, amb els israelites, va entonar
aquest càntic en honor del Senyor:
“Canto al Senyor per la seva gran
victòria»:[10] respecte i fe renovada
en Déu, que es desborda en el primer
cant nou,[11] del qual l’Escriptura
dona notícies.

No coneixem aquesta música. Ningú
no va poder recollir-la de cap
manera i tampoc la tradició oral l’ha
fet arribar fins a nosaltres. Però
havia de ser sincera: brollava d’un



profund agraïment, expressava un
profund sentit d’adoració. Havia de
ser colpidora: qualsevol testimoni
extern hauria pogut tocar la
presència de Déu en aquell cant, com
la van tocar els qui el van entonar.

Després d’aquest episodi, els
israelites trobaran més dificultats al
desert. Primer, l’aigua amarga de
Marà, que es torna dolça en virtut del
tronc, figura de la Creu;[12] després,
el rigor del desert de Sín, que el
Senyor pallia amb el mannà i les
guatlles; les aigües de Massà i
Meribà... Déu sempre intervenia en
les dificultats i el poble renovava el
cant. L’esperança era arribar al
moment en què tot seria ja un cant
nou.

La vinguda de Crist ha inaugurat la
salvació definitiva: «La salvació ve
del nostre Déu, que seu al tron, i de
l’Anyell».[13] El cant nou, que ja no
passa, s’ha començat a entonar.



Alhora, però, esperem el moment en
què sigui ple, tal com ens el presenta
l’Apocalipsi.[14] En certa manera,
l’Església ja ha arribat a la terra
promesa, però continua la
peregrinació pel desert: per això en
la litúrgia parla de si mateixa com a
«peregrinans in terra».[15] En
realitat, nou, en el llenguatge bíblic,
«no indica tant la novetat exterior de
les paraules com la plenitud darrera
que segella l’esperança. Així doncs,
es canta la fita de la història, en què
per fi callarà la veu del mal (...). Però
després d’aquest aspecte negatiu es
presenta, amb un espai molt més
gran, la dimensió positiva, la del nou
món feliç que està a punt d’arribar».
[16]

La música del cel, a la terra

Quan l’Anyell «així que el prengué,
els quatre vivents i els vint-i-quatre
ancians es van prosternar (...); cada
un tenia una cítara i una copa d’or,



plena de perfums d’encens, que són
les pregàries del poble sant. I
entonaven un càntic nou que deia
(...)».[17] La Sagrada Escriptura no
s’estalvia, sòbria com és, la menció
del cant al cel. És lògic que ho faci,
perquè «Déu no és solitud, sinó amor
gloriós i joiós, difusiu i lluminós».[18]
La imaginació ens pot suggerir la
música que va acompanyar la Mare
de Déu quan la Santíssima Trinitat la
va rebre al cel. Exèrcits d’àngels
esperen la reina, que està a punt
d’arribar en cos i ànima. La música
és solemne; ve plena a vessar
d’afecte, alegria, el delicat equilibri
de la bellesa. La Mare de Déu
apareix, esplendorosa, i el fill, que ha
introduït la humanitat en el si de la
Trinitat, rep la mare.

La litúrgia terrenal, també quan no
n’arribem a percebre tota la bellesa,
potser per les circumstàncies
externes o per les nostres pròpies, és
«el culte del temple universal que és



Crist ressuscitat, amb els braços
estesos a la creu per atreure a
tothom en l’abraçada de l’amor etern
de Déu. És el culte del cel obert».[19]
Per això els prefacis de la missa
acaben sempre convidant a tothom a
cantar el Sanctus amb els àngels i els
sants. En el Sanctus la terra i el cel
s’uneixen: «Ens associem plens de
gratitud a aquest cant de tots els
segles, que uneix cel i terra, àngels i
homes».[20] «Jo aplaudeixo i
enalteixo amb els Àngels: no em
costa gens perquè sé que n’estic
voltat, quan celebro la Santa
Missa. Adoren la Trinitat».[21]

Certament, en el relat de l’anunci
dels àngels als pastors, «Lluc no diu
pas que els àngels cantessin. Ell
escriu molt sòbriament que un estol
dels exèrcits celestials lloava Déu
cantant: “Glòria a Déu a dalt del
cel...” (Lc 2, 13). Però els homes
sempre han sabut que el parlar dels
àngels és diferent del dels homes;



que precisament aquesta nit del
missatge joiós ha estat un cant en
què ha brillat la glòria sublim de
Déu. Per això, aquest cant dels àngels
ha estat percebut des del principi
com una música que ve de Déu, més
encara, com una invitació a unir-se al
cant, a l’alegria del cor per ser
estimats per Déu».[22]

Aquest és el marc en què s’inscriu la
rica creativitat musical de la litúrgia,
que es va començar a desenvolupar
amb l’oració d’Israel: l’esforç per
entrar en sintonia amb la bellesa de
Déu, per acostar-nos al cel. «La
litúrgia és el temps de Déu i l’espai de
Déu, i nosaltres hem d’entrar-hi, en
el temps de Déu, en l’espai de Déu i
no mirar el rellotge. La litúrgia és
precisament entrar en el misteri de
Déu; deixar-nos portar fins al misteri
i estar en el misteri».[23] Sant
Josepmaria escrivia, en aquesta
mateixa línia, que a la Santa Missa
«s’haurien d’aturar els rellotges»:[24]



davant de Déu no hi pot tenir lloc un
plantejament simplement
instrumental, pragmàtic. «L’aparició
de la bellesa, de la formositat, ens
torna alegres sense que ens haguem
de preguntar per la utilitat que
tenen. La glòria de Déu, de la qual
prové tota bellesa, fa saltar en
nosaltres la sorpresa i l’alegria».[25]

A l’abast de tothom

La participació de cadascú en el cant
litúrgic manifesta també l’afecte, el
«sentit del misteri»[26] que ens porta
a posar entre parèntesis els criteris
d’eficàcia propis d’altres contextos.
Sense deixar de tenir en compte les
circumstàncies professionals i
familiars de cadascú, moltes vegades
es pot donar a la celebració litúrgica
aquest toc que ajuda, d’una manera
concreta, a adorar Déu. Potser en
això anirem a contracorrent d’una
cultura pragmatista de la qual també
nosaltres som fills; però així, donant



a la litúrgia el seu temps, amb la
resplendor senzilla de la nostra fe,
també portem el món a Déu: el fem
present en la vida moderna i agitada,
que no sap tenir temps per a Ell.
«¿No és ben estrany que molts
cristians, pausats i fins i tot solemnes
per a la vida de relació (no tenen
presses) i per a les seves poc actives
actuacions professionals, per a la
taula i al repòs (tampoc no tenen
presses), se sentin urgits i urgeixin el
Sacerdot, en el seu afany d’escurçar,
d’apressar el temps dedicat al
Sacrifici Santíssim de l’Altar?».[27]
La fe «és amor i per això crea poesia
i crea música»:[28] si la nostra fe és
viva, també sabrem assemblar-nos
en això als primers cristians, a qui
sant Pau animava a cantar i celebrar
el Senyor amb tot el cor.[29]

La música litúrgica no és, doncs, una
qüestió de sensibleria o
d’esteticisme: és qüestió d’amor, de
voler «que tracteu el bon Déu amb



tendresa de cor»[30], i no «d’una
manera oficial i seca, amb una fe que
no té vibració».[31] De la mateixa
manera que trobaríem a faltar la
música en un moment festiu de la
vida, és natural que vulguem donar
aquest realçament a la litúrgia. De
vegades, en la celebració quotidiana,
n’hi haurà prou amb un cant breu,
pietós: Adoro te devote, Ave Maris
Stella, Rorate Coeli, etc. A les festes,
en funció de les aptituds dels fidels,
la música adquirirà més
protagonisme, ja que es cantaran
algunes parts de la missa —el Glòria,
el Sanctus, etc.—, que se serviran
potser de l’acompanyament de
l’orgue.

Al llarg dels segles, l’Església ha creat
una preciosa tradició de música
sacra. La novetat del culte cristià va
empènyer a buscar altres formes
poètiques i musicals que
expressessin com l’oració s’elevava a
nivells inusitats: «Correspon als



homes cantar salms, però cantar
himnes correspon als àngels i als qui
porten una vida com la dels àngels».
[32] Així, en la litúrgia romana
destaca el gregorià com a cant propi,
[33] amb el qual podem pregar
durant la celebració de la Santa
Missa: per exemple, el Missal romà
d’altar ofereix les notes per poder
cantar el Per ipsum al final de la
pregària eucarística, així com altres
oracions.

Dins del gran repertori de música
sacra cristiana, hi ha cants per a totes
les sensibilitats i capacitats: des de
melodies senzilles fins a polifonies
complexes. També hi ha cants més
recents, que, des de la mateixa
identitat cultural, saben posar
música al misteri de Déu. Tant les
peces més tradicionals com les
modernes es troben en llibres
publicats per ajudar els fidels; també
es poden fer recopilacions dels cants
més adequats a cada lloc.



Aquest és un camp prometedor
també per a les persones amb més
preparació musical: l’esforç per
abocar la seva creativitat en l’acte de
fer més lluminós el culte els farà
també més generosos amb Déu,
perquè dedicant aquest temps al
Senyor i als altres estan oferint el
sacrifici d’Abel.[34] En tot cas, val la
pena posar aquí almenys la illusió
amb què es prepara, per exemple, la
celebració d’un aniversari: aprenent
i assajant cants, que pertanyen a la
cultura cristiana, expressen una
autèntica sensibilitat litúrgica i
donen curs a la nostra oració. En
efecte, en la litúrgia estem amb Déu, i
a Déu li agrada que cantem, perquè
de vegades no n’hi ha prou amb
parlar.

El llenguatge de l’adoració

La música, en la litúrgia, no és un
simple acompanyament o
ornamentació; tampoc no és la



interpretació d’un tema religiós que
crida l’atenció sobre si mateixa: en
un cas i l’altre, la música discorreria
en paral·lel amb la celebració, quan
es tracta, en canvi, que sigui una
mateixa cosa amb aquesta.[35] La
veritable música litúrgica és ella
mateixa oració, és ella mateixa
litúrgia; no ens dispersa, no es limita
a donar-nos una alegria sensible o un
plaer estètic: ens recull, ens fica en el
misteri de Déu. Ens porta a
l’adoració, que té en el silenci un dels
seus llenguatges privilegiats: «El
silenci —ens recorda el Papa—
custodia el misteri».[36] Si la música
és de Déu, no competirà amb el
silenci: ens portarà cap al silenci de
debò, el del cor.

Els instants de silenci que preveu la
litúrgia —abans d’iniciar la missa, en
l’acte penitencial, en els mementos,
en la consagració, etc.— són
invitacions a recollir-nos en
adoració. Ens preparen per al



moment de la comunió, perquè «per
combregar veritablement amb una
altra persona l’he de conèixer, saber-
hi estar a prop en silenci, escoltar-la,
mirar-la amb amor. El veritable
amor i la veritable amistat viuen
sempre d’aquesta reciprocitat de
mirades, de silencis intensos,
eloqüents, plens de respecte i
veneració, de manera que la trobada
es visqui profundament, de manera
personal i no superficial».[37]

«Tu, jo, adorem el Senyor?», ens
pregunta el Papa, dirigint-nos cap al
centre íntim de la litúrgia, que serà el
nostre cel. «Acudim a Déu només per
demanar, per agrair, o ens hi dirigim
també per adorar-lo? Però, aleshores,
què vol dir adorar Déu? Vol dir
aprendre a estar amb ell, a parar-nos
a dialogar-hi, sentint que la seva
presència és la més veritable, la més
bona, la més important de totes (...);
adorar el Senyor vol dir que estem
convençuts davant d’ell que és l’únic



Déu, el Déu de la nostra vida, el Déu
de la nostra història».[38]

Carles Ayxelà

[1] Ex 15,1.

[2] Cf. Sl 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).

[3] Francesc, Àngelus 10.11.2013.

[4] Francesc, Homilia a Santa Marta
20.1.2014.

[5] Cf. Ap 21,5.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
307.

[7] Sant Josepmaria, Camí, 523.

[8] Ex 15,9.

[9] Ex 15,10.



[10] Ex 14,31 - 15,1.

[11] Cf. Sl 32 (33); 39 (40); 95 (96); 97
(98); 143 (144); 149.

[12] Cf. Ex 15,22-25.

[13] Ap 7,10

[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Missal romà, “Pregària
eucarística III”.

[16] Benet XVI, Audiència 26.1.2006.
Cf. Sl 143 (144).

[17] Ap 5,8-9.

[18] Benet XVI, Homilia 19.2.2012.

[19] Benet XVI, Audiència 3.10.2012.

[20] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.

[21] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 89.

[22] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.



[23] Francesc, Homilia 10.2.2014.

[24] Sant Josepmaria, Forja, 436.

[25] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.

[26] Joan Pau II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003, 49.

[27] Sant Josepmaria, Camí, 530.

[28] Benet XVI, Audiència 21.05.2008.

[29] Cf. Ef 5,19; Col 3,17.

[30] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
167.

[31] Sant Josepmaria, Forja, 930.

[32] Orígens, Sel. in psalmos, a Sl 119
[118],71.

[33] Cf. Concili Vaticà II, Const. 
Sacrosanctum concilium (4.12.1963),
116.

[34] Cf. Missal romà, “Pregària
eucarística I”; cf. Gen 4,4.



[35] Cf. Concili Vaticà II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 112.

[36] Francesc, Homilia a Santa Marta
20.12.2014.

[37] Benet XVI, Homilia 7.06.2012.

[38] Francesc, Homilia 14.04.2013.

Traducció de l'oficina de comunicació
de l'Opus Dei a Catalunya

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-musica-que-
ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/

	La música que ve de Déu: cant i música en la litúrgia

