
opusdei.org

La Misericòrdia en la
Sagrada Escriptura

En aquest article de la sèrie
sobre la misericòrdia
s’analitzen les Escriptures,
paraula de Déu en què es revela
la misericòrdia del Senyor.

11/12/2017

Entre els diàlegs de Déu amb Moisès
que recull el llibre de l’Èxode hi ha
una escena envoltada de misteri en
la qual aquest demana al Senyor que
li mostri el rostre. «Em podràs veure
d’esquena», respon el Senyor, «però
la meva cara, ningú no la pot



veure» (Ex 33,23). Arribada la
plenitud dels temps, Felip fa aquesta
mateixa petició a Jesús, en una
d’aquestes converses plenes de
confiança que els apòstols tenien
amb el Mestre: «Senyor, mostra’ns el
Pare» (Jn14,8). I la resposta del Déu
encarnat no es fa esperar: «Qui m’ha
vist a mi, ha vist el Pare» (Jn 14,9).

Jesucrist revela al Pare: quan
meditem els Evangelis és possible
descobrir els trets de Déu —entre els
quals hi ha, de manera eminent, la
seva misericòrdia— plasmats en la
senzillesa de les paraules i de la vida
de Jesús. La misericòrdia divina, que
Déu havia mostrat al llarg de la
història del poble elegit, resplendeix
en el verb encarnat. En Ell, «rostre de
la misericòrdia del Pare»,[1] es
realitza de ple aquella tendra
pregària que el Senyor havia
ensenyat a Moisès, perquè els
sacerdots beneïssin els fills d’Israel:
«Que el Senyor et beneeixi i et



guardi, que et faci veure la claror de
la seva mirada i s’apiadi de tu, que
fixi damunt teu la seva mirada i et
doni la pau» (Nm 6,24-26). En Jesús,
Déu fa brillar definitivament el seu
rostre sobre nosaltres, i ens
concedeix la pau que el món no pot
donar.[2]

El Déu que busca i escolta

La misericòrdia de Déu es deixa
entreveure des de les primeres
pàgines del Gènesi. Després del seu
pecat, Adam i Eva s’amaguen entre
els arbres del jardí, perquè senten la
seva nuesa, i ja no s’atreveixen a
mirar a Déu als ulls. Però el Senyor
surt de seguida a cercar-los: «si en
aquell moment, amb el pecat, s’inicia
el nostre exili de Déu, ja hi ha una
promesa de tornada, la possibilitat
de tornar a Ell. Déu pregunta de
seguida: “Adam, on ets?”, el busca».
[3] El Senyor els anuncia ja llavors el
triomf futur sobre el llinatge de la



serp, i fins i tot els fa uns vestits amb
pells com a manifestació que,
malgrat el seu pecat, el seu amor cap
a ells no s’ha extingit.[4] Déu tanca
darrere seu la porta del paradís,[5]
però obre a l’horitzó la porta de la
misericòrdia: «Déu havia deixat tots
els homes captius de la
desobediència, per compadir-se
finalment de tots» (Rm 11,32).

Al llibre de l’Èxode, el Senyor actua
amb decisió per alliberar els
israelites oprimits. Les seves
paraules a Moisès des de l’esbarzer
ardent es projecten, com les del
Gènesi, en els segles: «He vist
l’opressió del meu poble a Egipte i he
sentit com clama per culpa dels seus
explotadors. Conec els seus
sofriments; per això he baixat a
alliberar-lo del poder dels
egipcis» (Ex 3,7-8). Quin exemple per
a nosaltres, de vegades lents a
escoltar i a posar per obra el que els
altres necessiten de nosaltres! Déu és



un Pare bo, que veu la tribulació dels
seus fills i intervé per donar-los la
llibertat. Després de passar el mar
Roig, al marc solemne del Sinaí, el
Senyor es manifesta a Moisès com a
«Déu misericordiós i compassiu, lent
per a la ira és ric d’amor i de
fidelitat» (Ex34,6).[6]

Un amor “visceral”

El salm 86 repeteix gairebé al peu de
la lletra aquestes paraules de l’Èxode:
«Deus miserator (rajum) et misericors
(janún), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet)» (Sal 86[85],15). En la
traducció de la Bíblia al llatí, sant
Jeroni va optar per traduir tres
conceptes hebreus amb tres termes
gairebé sinònims, derivats de la
paraula “misericòrdia”. Realment,
aquests conceptes estan entrellaçats,
però cadascun aporta uns matisos
que convé detallar si volem apreciar



la realitat de la misericòrdia de Déu,
que no s’esgota en una sola paraula.

L’adjectiu rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranyes, si matern” i es fa servir a
la Bíblia per parlar del naixement
d’una criatura.[7] Rajum descriu els
sentiments d’una mare per l’ésser
que és literalment carn de la seva
carn. «Pot oblidar-se una mare del
seu infantó, pot deixar d’estimar el
fill de les seves entranyes? Però, ni
que alguna l’oblidés, jo mai no
t’oblidaria» (Is 49,15). Déu
«s’entendreix per nosaltres com una
mare quan agafa el seu nadó,
desitjant només estimar, protegir,
ajudar, disposada a donar-ho tot, fins
i tot ella mateixa. Aquesta és la
imatge que suggereix aquesta
paraula. Un amor, per tant, que es
pot definir en el bon sentit
“visceral”».[8] Un amor que pateix
especialment els oblits, els
menyspreus o els abandonaments



dels seus fills —«Poble meu, què t’he
fet, en què t’he afligit?» (Mi 6,3)—,
però que alhora està sempre disposat
a perdonar-los i a passar per sobre
d’aquesta fredor, «perquè no
mantens per sempre l’enuig: tu et
complaus a estimar» (Mi 7,18); un
amor que es compadeix per la
situació llastimosa en la qual es
puguin trobar els fills amb el pas dels
anys —«Jo tancaré la teva ferida, et
curaré de les teves nafres» (Jr 30,17)
—, i que no desisteix en el desig de
recuperar-los si s’han allunyat; un
amor sol·lícit per protegir els seus
fills si estan sent assetjats o
perseguits: «No tinguis por, Israel. Jo
t’allibero dels països llunyans. Salvo
els teus fills de la terra on són
captius. El poble de Jacob tornarà i
viurà tranquil, descansarà sense que
el pertorbin» (Jr 46,27); una acollida
cordial i emocionada, receptiva al
més mínim detall d’afecte: «Veniu i
compreu llet i vi sense diners, sense
pagar res! (Is 55,1). És un amor que



ens ensenya a preocupar-nos pels
altres, a patir amb els seus
sofriments i a alegrar-nos amb les
seves alegries; a ser realment
propers als qui ens envolten, amb la
nostra oració, el nostre interès,
visitant els malalts... en definitiva,
donant el nostre temps.

També es qualifica Déu de janún
(misericors). Aquest adjectiu, que es
podria traduir per “compassiu”, es
deriva de la paraula jen, que significa
“gràcia, favor”: quelcom que s’atorga
per pura benevolència, que va més
enllà de la justícia estricta. Expressa
l’actitud de Déu que es reflecteix en
un dels manaments del codi de
l’Aliança: «Si et quedes com a
penyora el mantell d’algú, torna-l’hi
abans no es pongui el sol. És tot el
que té per abrigar-se. Amb què
dormiria? Si ell alçava a mi el seu
clam, jo l’escoltaria, perquè soc
compassiu (janún)» (Ex 22,25-26). Es
tracta d’un mandat inspirat per la



compassió cap al pobre, que no ha
pogut pagar el que en justícia hauria
d’haver pagar: Déu no tolera veure’l
patir, i en aquesta compassió —que
Déu sap inspirar als seus— s’obre
camí la veritable justícia: «El que jo
vull és amor i no sacrificis,
coneixement de Déu i no pas
holocaustos» (Os 6,6). Qui coneix de
veritat Déu sap reconèixer el germà
que pateix. Quantes oportunitats de
servir els altres descobrirem si
demanem al Senyor aquesta mirada
compassiva! L’any jubilar és una
bona ocasió perquè, juntament amb
d’altres, fem alguna obra de
misericòrdia corporal al lloc en què
ens trobem.

El Déu fidel, que sap esperar

Aquest salm diu també que el Senyor
és un Déu de molta misericòrdia, 
multae misericordiae (jésed), i en
aquest cas fa servir una paraula del
vocabulari familiar, que es podria



traduir literalment per “pietat”. Fa
referència, sobretot, a la bondat
pròpia de les relacions dels pares
amb els fills, d’aquests amb els seus
pares, o dels esposos entre si. Per
això, quan Jacob, ja molt gran, és a
punt de morir, crida el seu fill Josep i
li demana: «sigues pietós (jésed) i
fidel amb mi, i no m’enterris a
Egipte» (Gn 47,29). És a dir, demana
que es porti com correspon a un fill
bo i que compleixi aquest últim desig
del seu pare. Dir que Déu abunda en 
jésed és el mateix que afirmar que
Déu ens mira sempre com a fills: els
dons i la crida de Déu són
irrevocables.[9] «D’aquest Déu
misericordiós es diu també que és 
lent a la ira, literalment, “llarg en la
respiració”, és a dir, amb la
respiració àmplia de la paciència i de
la capacitat de suportar. Déu sap
esperar, els seus temps no són els
temps impacients dels homes; Ell és
com un savi agricultor que sap
esperar, deixa temps a la bona llavor



perquè creixi, malgrat la zitzània (cf. 
Mt 13,24-30)».[10]

Finalment, s’afirma que la
misericòrdia del Senyor està
presidida per l’abundància de
veritat: et veritatis (émet). En efecte,
la misericòrdia no és una comèdia
que dissimula les ofenses i les ferides
com si no haguessin existit: les
ferides no s’embenen «sense abans
curar-les i medicar-les»,[11] perquè
s’infectarien. El Senyor «és Metge i
guareix el nostre egoisme, si deixem
que la seva gràcia penetri fins al fons
de l’ànima».[12] Deixar que ens curi
significa reconèixer-nos pecadors,
ensenyar-li les ferides amb la
disposició de posar els mitjans
oportuns per curar-les. «Ensenya la
ferida!, perquè et curin a fons, et
treguin totes les possibilitats
d’infecció, encara que et faci mal
com si es tractés d’una operació
quirúrgica».[13] I llavors, el Senyor
promet que «els vostres pecats són



com l’escarlata, però podrien ser
blancs com la neu» (Is 1,18).

Una relació estable i serena amb Déu
i amb els altres només es pot
construir sobre la veritat. La
veritable felicitat —escriu sant
Agustí, pensant en la nostra vida a la
terra i en la que ens espera al cel— és
el goig de la veritat, gaudium de
veritate.[14] Viure en la veritat és
molt més que “saber” algunes coses.
Per això el terme hebreu émet
significa tant “veritat” com
“fidelitat”: la persona sincera és fidel,
i qui vol ser fidel estima la veritat.
«Una “lleialtat” sense límits: vet aquí
l’última paraula de la revelació de
Déu a Moisès. La fidelitat de Déu no
falla mai, perquè el Senyor és el
guardià que, com diu el salm, no
s’adorm, sinó que ens vigila
contínuament per portar-nos a la
vida: “Que no deixi relliscar el teu
peu ni s’adormi el qui et guarda. El
guardià d’Israel mai no s’adorm,



sempre vigila (...). El Senyor et
guarda de tot mal, ell guarda la teva
ànima; el Senyor guarda les teves
entrades i sortides ara i per sempre
(Sal 121,3-4.7-8)».[15]

En síntesi, a l’Antic Testament la 
misericòrdia divina és l’acollida
materna i entranyable que el Senyor
ofereix a qui es troba necessitat i
reconeix la veritat de la seva situació
—les seves debilitats, errors, pecats o
infidelitats. Déu no només l’allibera
d’allò que carrega sobre ell i
l’oprimeix, sinó que el guareix i
restaura en la dignitat de fill.

El rostre de la misericòrdia del
Pare

«Allò que existia des del principi, allò
que hem sentit, que hem vist amb els
nostres ulls, que hem contemplat,
que hem tocat amb les nostres mans.
Us parlem del qui és la Paraula de la
vida...» (1 Jn 1,1). Amb la mateixa
força amb què van ser escrites,



arriben fins a nosaltres aquestes
paraules vibrants de l’apòstol que
Jesús estimava. En Jesús va veure i
va tocar l’amor de Déu, i podem fer-
ho tots els cristians, «perquè la vostra
joia sigui completa» (1 Jn1,4).
Jesucrist «és la misericòrdia divina
en persona: trobar Crist significa
trobar la misericòrdia de Déu».[16]
Per això, sant Josepmaria ens
convidava a no cansar-nos
d’assaborir «aquelles escenes
commovedores en les quals el Mestre
actua amb gestos divins i humans, o
bé relata amb trets humans i divins
la història sublim del perdó, la del
seu Amor ininterromput pels seus
fills».[17]

Crist és el bon samarità,[18] que no
passa de llarg davant dels qui
pateixen qualsevol necessitat,
espiritual o material, sinó que es
commou i posa remei a la desgràcia.
«Déu es barreja en les nostres
misèries, s’apropa a les nostres



ferides i les cura amb les seves mans;
i per tenir mans es va fer home. És
un treball de Jesús, personal: un
home va cometre el pecat, un home
ve a curar-lo».[19] Tota la vida del
Senyor és plena de gestos de
misericòrdia: perdona els pecats al
paralític que despengen a la seva
llitera des del sostre de la casa on
era,[20] ressuscita i lliura viu a la
seva mare el fill únic de la vídua de
Naïm,[21] alimenta miraculosament
les multituds que el segueixen,
perquè no flaquegin.[22] «El que
movia Jesús en totes les
circumstàncies no era sinó la
misericòrdia, amb la qual llegia el
cor dels seus interlocutors i responia
a les seves necessitats més reals».[23]

Aquest amor incondicional del
Senyor arriba a la seva màxima
expressió en la seva Passió. Allà tot
és perdó als homes, paciència davant
dels nostres pecats, paraules sense
cap regust d’amargor. Clavat a la



fusta, es commou davant de la
confessió sincera d’un lladre —«i
nosaltres la sofrim justament, perquè
rebem el que mereixen els nostres
actes»— que immediatament li
demana: «Jesús, recorda’t de mi quan
arribis al teu Regne» (Lc 23,41-42). Es
tracta d’una “instantània” perfecta
de la misericòrdia: Jesús acull la
petició d’aquell home necessitat
d’afecte, que reconeix amb senzillesa
el mal a la seva vida; el perdona, i li
obre la porta d’entrada al cel: «T’ho
asseguro: avui seràs amb mi al
paradís» (Lc 23,43). La resposta del
Senyor ens mostra que havia estat
esperant aquell moment, com
l’espera per a cadascun de nosaltres
una vegada, moltes vegades. «Jesús
acollia amb bondat els pecadors. Si
pensem de manera humana, el
pecador seria un enemic de Jesús, un
enemic de Déu, però Ell s’hi
apropava amb bondat, els estimava i
els canviava el cor».[24]



Al peu de la creu hi havia la
santíssima Mare de Déu. Confiats en
la seva intercessió, ens podem dirigir
a Déu amb sant Josepmaria que,
seguint una inspiració divina, resava:
«Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae ut misericordiam
consequamur»,[25] anem
confiadament al tron de la glòria per
obtenir misericòrdia.

Francisco Varo

[1] Francesc, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 1.

[2] Cf. Jn 14,27.

[3] Francesc, Homilia, 7-IV-2013. Cf. 
Gn 3,9.

[4] Cf. Gn 3,14-21.

[5] Cf. Gn 3,24.



[6] Una expressió gairebé idèntica es
repeteix en diversos llocs de la
Sagrada Escriptura, especialment en
els salms 86(85),15 i 103(102), 8.

[7] Així, per exemple a Ex 13,2:
«Consagra’m d’entre els israelites tot
primogènit, les primícies del si
matern (réjem), sigui home o bèstia,
perquè és meu».

[8] Francesc, Audiència, 13-I-2016.

[9] Cf. Rm 11,29.

[10] Francesc, Audiència, 13-I-2016.

[11] Francesc, Discurs, 18-X-2014.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 93.

[13] Sant Josepmaria, Forja, 192.

[14] Sant Agustí, Confessions X.23.33.

[15] Francesc, Audiència, 13-I-2016.



[16] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-IV-2005.

[17] Amics de Déu, 216.

[18] Cf. Lc 10,33-35.

[19] Francesc, Homilia a Santa Marta,
22-X-2013.

[20] Cf. Mc 2,3-12.

[21] Cf. Lc 7,11-15.

[22] Cf. Mt 14,13-21; 15,32-39.

[23] Francesc, Misericordiae vultus, 8.

[24] Francesc, Audiència, 20-II-2016.

[25] Cf. Hb 4,16.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/


opusdei.org/ca-es/article/la-
misericordia-en-la-sagrada-escriptura/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/

	La Misericòrdia en la Sagrada Escriptura

