opusdei.org

La Misericordia en la
Sagrada Escriptura

En aquest article de la serie
sobre la misericordia
s’analitzen les Escriptures,
paraula de Déu en que es revela
la misericordia del Senyor.

11/12/2017

Entre els dialegs de Déu amb Moises
que recull el llibre de ’'Exode hi ha
una escena envoltada de misteri en
la qual aquest demana al Senyor que
li mostri el rostre. «<Em podras veure
d’esquena», respon el Senyor, «pero
la meva cara, ningu no la pot



veure» (Ex 33,23). Arribada la
plenitud dels temps, Felip fa aquesta
mateixa peticio a Jesus, en una
d’aquestes converses plenes de
confiancga que els apostols tenien
amb el Mestre: «Senyor, mostra’ns el
Pare» (Jn14,8). I1a resposta del Déu
encarnat no es fa esperar: «Qui m’ha
vist a mi, ha vist el Pare» (Jn 14,9).

Jesucrist revela al Pare: quan
meditem els Evangelis és possible
descobrir els trets de Déu —entre els
quals hi ha, de manera eminent, la
seva misericordia— plasmats en la
senzillesa de les paraules i de la vida
de Jesus. La misericordia divina, que
Déu havia mostrat al llarg de la
historia del poble elegit, resplendeix
en el verb encarnat. En Ell, «rostre de
la misericordia del Pare»,[1] es
realitza de ple aquella tendra
pregaria que el Senyor havia
ensenyat a Moises, perque els
sacerdots beneissin els fills d’Israel:
«Que el Senyor et beneeixii et



guardi, que et faci veure la claror de
la seva mirada i s’apiadi de tu, que
fixi damunt teu la seva mirada i et
doni la pau» (Nm 6,24-26). En Jesus,
Déu fa brillar definitivament el seu
rostre sobre nosaltres, i ens
concedeix la pau que el mon no pot
donar.[2]

El Déu que busca i escolta

La misericordia de Déu es deixa
entreveure des de les primeres
pagines del Génesi. Després del seu
pecat, Adam i Eva s’amaguen entre
els arbres del jardi, perque senten la
seva nuesa, i ja no s’atreveixen a
mirar a Déu als ulls. Pero el Senyor
surt de seguida a cercar-los: «si en
aquell moment, amb el pecat, s’inicia
el nostre exili de Déu, ja hi ha una
promesa de tornada, la possibilitat
de tornar a Ell. Déu pregunta de
seguida: “Adam, on ets?”, el busca».
[3] El Senyor els anuncia ja llavors el
triomf futur sobre el llinatge de la



serp, i fins i tot els fa uns vestits amb
pells com a manifestacioé que,
malgrat el seu pecat, el seu amor cap
a ells no s’ha extingit.[4] Déu tanca
darrere seu la porta del paradis,[5]
pero obre a I’horitzd la porta de la
misericordia: «Déu havia deixat tots
els homes captius de la
desobediéncia, per compadir-se
finalment de tots» (Rm 11,32).

Al llibre de ’'Exode, el Senyor actua
amb decisio per alliberar els
israelites oprimits. Les seves
paraules a Moises des de I’esbarzer
ardent es projecten, com les del
Geénesi, en els segles: «He vist
I’opressié del meu poble a Egipte i he
sentit com clama per culpa dels seus
explotadors. Conec els seus
sofriments; per aixo he baixat a
alliberar-lo del poder dels

egipcis» (Ex 3,7-8). Quin exemple per
a nosaltres, de vegades lents a
escoltar i a posar per obra el que els
altres necessiten de nosaltres! Déu és



un Pare bo, que veu la tribulacio dels
seus fills i intervé per donar-los la
llibertat. Després de passar el mar
Roig, al marc solemne del Sinali, el
Senyor es manifesta a Moises com a
«Déu misericordios i compassiu, lent
per a laira ésric d’amoride
fidelitat» (Ex34,6).[6]

Un amor “visceral”

El salm 86 repeteix gairebé al peu de
la lletra aquestes paraules de I’Exode:
«Deus miserator (rajum) et misericors
(janun), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet)» (Sal 86[85],15). En la
traduccio de la Biblia al llati, sant
Jeroni va optar per traduir tres
conceptes hebreus amb tres termes
gairebé sinonims, derivats de la
paraula “misericordia”. Realment,
aquests conceptes estan entrellagats,
pero cadascun aporta uns matisos
que convé detallar si volem apreciar



la realitat de la misericordia de Déu,
que no s’esgota en una sola paraula.

L’adjectiu rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranyes, si matern” i es fa servir a
la Biblia per parlar del naixement
d’una criatura.[7] Rajum descriu els
sentiments d’una mare per I’ésser
que és literalment carn de la seva
carn. «Pot oblidar-se una mare del
seu infantd, pot deixar d’estimar el
fill de les seves entranyes? Pero, ni
que alguna I’oblidés, jo mai no
t’oblidaria» (Is 49,15). Déu
«S’entendreix per nosaltres com una
mare quan agafa el seu nado,
desitjant només estimar, protegir,
ajudar, disposada a donar-ho tot, fins
i tot ella mateixa. Aquesta és la
imatge que suggereix aquesta
paraula. Un amor, per tant, que es
pot definir en el bon sentit
“visceral”».[8] Un amor que pateix
especialment els oblits, els
menyspreus o els abandonaments



dels seus fills —«Poble meu, qué t’he
fet, en que t’he afligit?» (Mi 6,3)—,
pero que alhora esta sempre disposat
a perdonar-los i a passar per sobre
d’aquesta fredor, «perque no
mantens per sempre ’enuig: tu et
complaus a estimar» (Mi 7,18); un
amor que es compadeix per la
situacio llastimosa en la qual es
puguin trobar els fills amb el pas dels
anys —«Jo tancaré la teva ferida, et
curaré de les teves nafres» (Jr 30,17)
—, 1 que no desisteix en el desig de
recuperar-los si s’han allunyat; un
amor sol-licit per protegir els seus
fills si estan sent assetjats o
perseguits: «No tinguis por, Israel. Jo
t’allibero dels paisos llunyans. Salvo
els teus fills de la terra on son
captius. El poble de Jacob tornara i
viura tranquil, descansara sense que
el pertorbin» (Jr 46,27); una acollida
cordial i emocionada, receptiva al
més minim detall d’afecte: «Veniu i
compreu llet 1 vi sense diners, sense
pagar res! (Is 55,1). Es un amor que



ens ensenya a preocupar-nos pels
altres, a patir amb els seus
sofriments i a alegrar-nos amb les
seves alegries; a ser realment
propers als qui ens envolten, amb la
nostra oracio, el nostre interes,
visitant els malalts... en definitiva,
donant el nostre temps.

També es qualifica Déu de janun
(misericors). Aquest adjectiu, que es
podria traduir per “compassiu”, es
deriva de la paraula jen, que significa
“gracia, favor”: quelcom que s’atorga
per pura benevoléncia, que va més
enlla de la justicia estricta. Expressa
I’actitud de Déu que es reflecteix en
un dels manaments del codi de
I’Alianca: «Si et quedes com a
penyora el mantell d’algy, torna-1’hi
abans no es pongui el sol. Es tot el
que té per abrigar-se. Amb qué
dormiria? Si ell alcava a mi el seu
clam, jo I’escoltaria, perque soc
compassiu (janun)» (Ex 22,25-26). Es
tracta d’'un mandat inspirat per la



compassio cap al pobre, que no ha
pogut pagar el que en justicia hauria
d’haver pagar: Déu no tolera veure’l
patir, i en aquesta compassio —que
Déu sap inspirar als seus— s’obre
cami la veritable justicia: «El que jo
vull és amor i no sacrificis,
coneixement de Déu i no pas
holocaustos» (Os 6,6). Qui coneix de
veritat Déu sap reconeixer el germa
que pateix. Quantes oportunitats de
servir els altres descobrirem si
demanem al Senyor aquesta mirada
compassiva! ’any jubilar és una
bona ocasio perqueé, juntament amb
d’altres, fem alguna obra de
misericordia corporal al lloc en qué
ens trobem.

El Déu fidel, que sap esperar

Aquest salm diu també que el Senyor
és un Déu de molta misericordia,
multae misericordiae (jésed), i en
aquest cas fa servir una paraula del
vocabulari familiar, que es podria



traduir literalment per “pietat”. Fa
referéncia, sobretot, a la bondat
propia de les relacions dels pares
amb els fills, d’aquests amb els seus
pares, o dels esposos entre si. Per
aixo, quan Jacob, ja molt gran, és a
punt de morir, crida el seu fill Josep i
li demana: «sigues pietos (jésed) i
fidel amb mi, i no m’enterris a
Egipte» (Gn 47,29). Es a dir, demana
que es porti com correspon a un fill
bo i que compleixi aquest ultim desig
del seu pare. Dir que Déu abunda en
jésed és el mateix que afirmar que
Déu ens mira sempre com a fills: els
dons ila crida de Déu son
irrevocables.[9] «D’aquest Déu
misericordids es diu també que és
lent a la ira, literalment, “llarg en la
respiracio”, és a dir, amb la
respiracio amplia de la paciéncia i de
la capacitat de suportar. Déu sap
esperar, els seus temps no son els
temps impacients dels homes; Ell és
com un savi agricultor que sap
esperar, deixa temps a la bona llavor



perqueé creixi, malgrat la zitzania (cf.
Mt 13,24-30)».[10]

Finalment, s’afirma que la
misericordia del Senyor esta
presidida per ’abundancia de
veritat: et veritatis (émet). En efecte,
la misericordia no és una comeédia
que dissimula les ofenses i les ferides
com si no haguessin existit: les
ferides no s’embenen «sense abans
curar-les i medicar-les»,[11] perqué
s’infectarien. El Senyor «és Metge i
guareix el nostre egoisme, si deixem
que la seva gracia penetri fins al fons
de I’anima».[12] Deixar que ens curi
significa reconeixer-nos pecadors,
ensenyar-li les ferides amb la
disposicio de posar els mitjans
oportuns per curar-les. «<Ensenya la
ferida!, perque et curin a fons, et
treguin totes les possibilitats
d’infeccio, encara que et faci mal
com si es tractés d’una operacio
quirurgica».[13] I llavors, el Senyor
promet que «els vostres pecats son



com l’escarlata, pero podrien ser
blancs com la neu» (Is 1,18).

Una relacio estable i serena amb Déu
i amb els altres només es pot
construir sobre la veritat. La
veritable felicitat —escriu sant
Agusti, pensant en la nostra vida a la
terraien la que ens espera al cel— és
el goig de la veritat, gaudium de
veritate.[14] Viure en la veritat és
molt més que “saber” algunes coses.
Per aixo0 el terme hebreu émet
significa tant “veritat” com
“fidelitat”: la persona sincera és fidel,
i qui vol ser fidel estima la veritat.
«Una “lleialtat” sense limits: vet aqui
I'ultima paraula de la revelacio de
Déu a Moises. La fidelitat de Déu no
falla mai, perque el Senyor és el
guardia que, com diu el salm, no
s’adorm, sino que ens vigila
continuament per portar-nos a la
vida: “Que no deixi relliscar el teu
peu ni s’adormi el qui et guarda. El
guardia d’Israel mai no s’adorm,



sempre vigila (...). E1 Senyor et
guarda de tot mal, ell guarda la teva
anima; el Senyor guarda les teves
entrades i sortides ara i per sempre
(Sal 121,3-4.7-8)».[15]

En sintesi, a ’Antic Testament la
misericordia divina és I’acollida
materna i entranyable que el Senyor
ofereix a qui es troba necessitat i
reconeix la veritat de la seva situacio
—Iles seves debilitats, errors, pecats o
infidelitats. Déu no només I’allibera
d’allo que carrega sobre ell 1
I’oprimeix, sino que el guareix i
restaura en la dignitat de fill.

El rostre de la misericordia del
Pare

«Allo que existia des del principi, allo
que hem sentit, que hem vist amb els
nostres ulls, que hem contemplat,
que hem tocat amb les nostres mans.
Us parlem del qui és la Paraula de la
vida...» (I Jn1,1). Amb la mateixa
forca amb queé van ser escrites,



arriben fins a nosaltres aquestes
paraules vibrants de ’apostol que
Jesus estimava. En Jesus va veure i
va tocar 'amor de Déu, i podem fer-
ho tots els cristians, «perque la vostra
joia sigui completa» (1 Jn1,4).
Jesucrist «és la misericordia divina
en persona: trobar Crist significa
trobar la misericordia de Déu».[16]
Per aixo0, sant Josepmaria ens
convidava a no cansar-nos
d’assaborir «aquelles escenes
commovedores en les quals el Mestre
actua amb gestos divins 1 humans, o
bé relata amb trets humans i divins
la historia sublim del perdo, la del
seu Amor ininterromput pels seus
fills».[17]

Crist és el bon samarita,[18] que no
passa de llarg davant dels qui
pateixen qualsevol necessitat,
espiritual o material, sin6 que es
commou i posa remei a la desgracia.
«Déu es barreja en les nostres
miseries, s’apropa a les nostres



feridesiles cura amb les seves mans;
i per tenir mans es va fer home. Es
un treball de Jesus, personal: un
home va cometre el pecat, un home
ve a curar-lo».[19] Tota la vida del
Senyor és plena de gestos de
misericordia: perdona els pecats al
paralitic que despengen a la seva
llitera des del sostre de la casa on
era,[20] ressuscita i lliura viu a la
seva mare el fill unic de la vidua de
Naim,[21] alimenta miraculosament
les multituds que el segueixen,
perque no flaquegin.[22] «El que
movia Jesus en totes les
circumstancies no era sing la
misericordia, amb la qual llegia el
cor dels seus interlocutors i responia
a les seves necessitats més reals».[23]

Aquest amor incondicional del
Senyor arriba a la seva maxima
expressio en la seva Passio. Alla tot
és perdo als homes, paciencia davant
dels nostres pecats, paraules sense
cap regust d’amargor. Clavat a la



fusta, es commou davant de la
confessio sincera d’un lladre —«i
nosaltres la sofrim justament, perqué
rebem el que mereixen els nostres
actes»— que immediatament 1i
demana: «Jesus, recorda’t de mi quan
arribis al teu Regne» (Lc 23,41-42). Es
tracta d’'una “instantania” perfecta
de la misericordia: Jesus acull la
peticio d’aquell home necessitat
d’afecte, que reconeix amb senzillesa
el mal a la seva vida; el perdona, i li
obre la porta d’entrada al cel: «T’ho
asseguro: avui seras amb mi al
paradis» (Lc 23,43). La resposta del
Senyor ens mostra que havia estat
esperant aquell moment, com
I’espera per a cadascun de nosaltres
una vegada, moltes vegades. «Jesus
acollia amb bondat els pecadors. Si
pensem de manera humana, el
pecador seria un enemic de Jesus, un
enemic de Déu, pero Ell s’hi
apropava amb bondat, els estimava i
els canviava el cor».[24]



Al peu de la creu hi havia la
santissima Mare de Déu. Confiats en
la seva intercessid, ens podem dirigir
a Déu amb sant Josepmaria que,
seguint una inspiracio divina, resava:
«Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae ut misericordiam
consequamur»,[25] anem
confiadament al tron de la gloria per
obtenir misericordia.

Francisco Varo

[1] Francesc, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 1.

[2] Cf. Jn 14,27.

[3] Francesc, Homilia, 7-IV-2013. Cf.
Gn 3,9.

[4] Cf. Gn 3,14-21.

[5] Cf. Gn 3,24.



[6] Una expressio gairebé idéntica es
repeteix en diversos llocs de la
Sagrada Escriptura, especialment en
els salms 86(85),151103(102), 8.

[7] Aixi, per exemple a Ex 13,2:
«Consagra’m d’entre els israelites tot
primogenit, les primicies del si
matern (réjem), sigui home o béstia,
perque és meu».

[8] Francesc, Audiencia, 13-I-2016.
[9] Cf. Rm 11,29.

[10] Francesc, Audiencia, 13-1-2016.
[11] Francesc, Discurs, 18-X-2014.

[12] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 93.

[13] Sant Josepmaria, Forja, 192.
[14] Sant Agusti, Confessions X.23.33.

[15] Francesc, Audiencia, 13-1-2016.



[16] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-1V-2005.

[17] Amics de Déu, 216.
[18] Cf. Lc 10,33-35.

[19] Francesc, Homilia a Santa Marta,
22-X-2013.

[20] Cf. Mc 2,3-12.

[21] Cf. Lc 7,11-15.

[22] Cf. Mt 14,13-21; 15,32-39.

[23] Francesc, Misericordiae vultus, 8.
[24] Francesc, Audiencia, 20-11-2016.

[25] Cf. Hb 4,16.

pdf | document generat
automaticament des de https://


https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/

opusdei.org/ca-es/article/la-
misericordia-en-la-sagrada-escriptura/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-misericordia-en-la-sagrada-escriptura/

	La Misericòrdia en la Sagrada Escriptura

