
opusdei.org

La figura històrica
de Jesús

Qui és Jesús? Què sabem d'Ell?
L'autor d'aquest article defineix
la figura de Crist com "una
pedra d'escàndol per a la raó".

11/05/2012

En els anys que marquen el
començament del tercer mil·lenni
sembla que s'hagués despertat al
món un interès especial per Jesús de
Natzaret. En realitat, els llibres
escrits en els darrers anys sobre la
seva figura i la seva persona, encara
que no tots positius, posen en relleu



l'actualitat i la transcendència del Fill
de Déu fet home, i l'atractiu de la
seva vida.

En efecte, en la seva comunió amb el
Pare, Jesús es fa present avui davant
nostre. I què porta Jesús, què dóna al
món? La resposta és senzilla: Déu [1].

Encén la teva fe. —Crist no és una
figura que ha passat. No és un
record que es perd en la història.
Viu! Iesus Christus heri et hodie:
ipse et in saecula! —diu Sant Pau
—. Jesucrist ahir i avui i sempre! 
[2].

La predicació de l'Església primitiva
presenta sempre Jesucrist com a Fill
de Déu i únic Salvador. La
proclamació del Misteri Pasqual
portava un paradoxal anunci
d'humiliació i d'exaltació, de
vergonya i de triomf: però nosaltres
prediquem un Messies crucificat, que
és un escàndol per als jueus i, per als
grecs, un absurd [3].



No va ser fàcil per als primers
cristians superar l'escàndol de la
creu, la realitat de la crucifixió i mort
del mateix Fill de Déu. D'aquí l'intent
dels docetistas i dels gnòstics de
negar que Jesús tingués un cos real i
passible, o el de Nestori, dos segles
més tard, d'afirmar l'existència en
Jesucrist de dues persones, una
humana i una altra divina.

A cap estudiós seriós escapa, però, el
fet històric de Jesús de Natzaret.
Encara que no hi ha una gran
quantitat de dades extra-bíbliques
sobre la seva persona i la missió, són
suficients per afirmar-ne, sense cap
dubte, el seu pas per la terra. És
acceptat substancialment, per
exemple, el testimoni de Flavi Josep.
En un dels seus llibres, aquest
historiador jueu del segle primer es
refereix a Jesús com a «home savi
(...); Ell va realitzar obres
extraordinàries, sent un mestre
d'homes que acullen la veritat» [4] .



Més endavant escriuen sobre Jesús,
durant l'imperi de Trajà, Plini el Jove
i Tàcit; i després ho farà Suetoni,
secretari d'Adrià.

Al costat d'aquestes referències, els
evangelis constitueixen «el
testimoniatge principal de la vida i
doctrina de la Paraula feta carn, el
nostre Salvador» [5] ; són les fonts
que proporcionen una visió detallada
de la seva personalitat.

La Tradició de l'Església, sota la
inspiració de l'Esperit Sant, ha
reconegut en aquests escrits la
plasmació autèntica i segura de la
figura històrica del Senyor, una
figura històrica que té un caràcter
diví.

El valor dels evangelis com a fonts
primàries per conèixer Jesús no va
ser posat en dubte pels cristians fins
al segle XVIII. En aquest moment,
van sorgir alguns autors que van
pretendre analitzar-los amb criteris



historiogràfics i positivistes,
eliminant les narracions que
consideraven inacceptables per a
l'home modern, és a dir, els miracles
i les profecies, només explicables pel
caràcter extraordinari de la
intervenció divina en la història. Es
tractava del primer intent d'estudiar
els evangelis només com llibres
d'història, sense considerar-ne el
contingut sobrenatural, un projecte
que abordava els textos excloent la fe
en la divinitat de Crist.

D’aleshores ençà, han abundat les
"vides de Jesús" en què Crist apareix
com un de tants candidats a messies,
un fracassat condemnat a mort per
l'autoritat romana que, això sí,
posseïa una indubtable autoritat
moral.

D'aquesta manera, sovint, aquestes
preteses biografies històriques
retraten més el caràcter de qui les
escrivia que el de Jesucrist.



Posteriorment, l'avanç dels estudis
exegètics ha portat a una forta
reacció contra aquest plantejament:
s’ha passat a considerar els evangelis
com textos escrits amb fe sincera,
encara que desinteressats de les
coordenades de la història, però no
s’ha superat l'escepticisme sobre la
divinitat de la figura històrica de
Crist. Als últims decennis, els nous
criteris metodològics han permès
una lectura teològica de la Bíblia més
d'acord amb la fe [6].

La veritat proclamada per l'Església
sobre el Fill de Déu, que després de
vint segles continua sent una pedra
d'escàndol per a la raó, és la d'una
Persona davant la qual cada un ha
comprometre la seva vida a través
d'un acte de fe; però no una fe
purament fiducial o crèdula, sinó
una fe que es recolza en que Déu
mateix ha parlat i actuat en la
història, una fe que creu en la vida i
obres reals del Fill de Déu fet home, i



que troba en ell la raó de la seva
esperança.

La importància de la realitat
històrica del missatge evangèlic es va
fer patent des dels primers instants
del cristianisme, com indica sant
Pau, i si Crist no ha ressuscitat, la
nostra predicació és buida, i buida és
també la vostra fe [7].

ELS MIRACLES I L'AUTORITAT DE
JESÚS

Els evangelis relaten que Jesús feia
miracles. En l'Antic Testament ja es
narraven prodigis realitzats per
profetes com Elies i Eliseu, per no
parlar dels protagonitzats per Moisès
o Josuè. També en la literatura
antiga, tant jueva com hel·lenística,
s'expliquen portents d'alguns
personatges.

Aquells que cerquen negar la
veracitat dels miracles de Crist -i, en
general, de tots els que apareixen en



l'Escriptura-, solen recolzar-se en
aquests últims per afirmar que els
relats de fets miraculosos impliquen
un gènere literari de ficció, potser
adreçat a exaltar un personatge
històric.

Però les similituds deixen aviat pas a
divergències profundes, que
constitueixen signes de la credibilitat
i d'autenticitat dels evangelis. En
primer lloc, els miracles de Jesús
sorprenen per la seva versemblança.
Els evangelis parlen, sí, de portents,
però no hi ha res d'exagerat en com
els descriuen.

Un cec recobra la vista, un coix
comença a caminar... S'aprecia, en la
senzillesa del relat, que s'és molt
lluny de pretendre exaltar una
figura; són relats aliens a tota
aparatositat, i en els quals es
reflecteix la vida quotidiana dels
protagonistes.



També crida l'atenció l'autoritat que
Jesús exerceix quan els realitza. Els
prodigis narrats en la literatura
rabínica s'obtenen després de
llargues oracions. Ell, en canvi, els fa
amb el seu propi poder, amb una
paraula o un gest, i l'efecte se segueix
gairebé sempre de manera
immediata.

Una altra característica única és la
discreció de Jesús: poques vegades
pren la iniciativa, es mostra reticent,
mana que no es divulgui... Fins i tot
en ocasions diu el text sagrat que no
va poder fer miracles [8] , perquè no
va trobar en els interessats les
disposicions espirituals adequades.

Finalment, és important notar com
els miracles de Crist tenen sempre un
sentit que transcendeix el mer efecte
físic. El Senyor no cedeix al gust dels
homes per allò que és meravellós, o a
la curiositat: cerca la conversió de
l'ànima, vol testimoniar la seva



missió. Jesús fa veure que no són
simples prodigis; per realitzar-los,
exigeix la fe en la seva Persona, en la
missió que el Pare li ha confiat.
Parteixen de la fe i porten a la fe.

De tot això es conclou que els
evangelistes es van proposar posar a
l'abast de tothom fets històrics,
perquè poguessin ser transcendits
per la fe; testimonien que «tot en la
vida de Jesús és signe del seu misteri.
A través dels seus gestos, els seus
miracles i les seves paraules, s'ha
revelat que "en Ell resideix la
plenitud de la Divinitat
corporalment"» [9].

D'aquí la centralitat, en la vida del
cristià, del consell de sant
Josepmaria: Assaboriu aquelles
escenes commovedores en les
quals el Mestre actua amb gestos
divins i humans, o bé relata amb
trets humans i divins la història
sublim del perdó, la del seu Amor



ininterromput pels seus fills.
Aquests transsumptes del Cel
també es renoven ara, en la
perenne actualitat de l’Evangeli:
es palpa, es nota, podem afirmar
que es toca amb les mans la
protecció divina [10].

L'autoritat de Jesús, però, no es
manifesta només en la manera de fer
miracles. Apareix encara més
límpidament en la manera de
disposar de la Llei i de la Tradició: les
interpreta, aprofundeix i corregeix.
Aquest és un altre tret diferenciador,
que no es troba en cap altre
testimoni de l'època. L'originalitat
d'aquesta actitud, patent en els
ensenyaments recollits en els
evangelis, només s'explica pel
caràcter únic del Mestre, per la seva
forta personalitat i doctrina.

Aquest poder sobre la Llei es percep
quan s'examina com Ell la compleix
fidelment. D'una banda, en aquest



compliment Crist mostra unes
exigències que van fins al fons del
cor, més enllà de qualsevol indici de
formalisme.

És cert que Jesús manté la Llei, però
la interpreta segons un esperit nou
que, al mateix temps que la
compleix, la supera; porta un vi nou
que rebutja avinences amb els bots
vells. D'altra banda, això ho fa com
un legislador que parla en nom
propi, superant Moisès. El que Déu
havia dit a través de Moisès, ho
perfecciona el seu Fill Unigènit.

Jesús inaugura una nova era, la del
Regne anunciat des de feia molt de
temps pels profetes: destrueix el
Regne de Satanàs llançant els
esperits amb el dit de Déu [11] . La
messianitat de Jesús no pot ser una
invenció dels seus deixebles ideada
després de la Pasqua: la tradició
evangèlica conté tants records sòlids
i harmònics de la seva vida pública



que no és possible rebutjar dient
senzillament que es tracta d'una
creació pòstuma, fruit d'una
presumpta ideologització
apologètica. Els ensenyaments de
Crist són inseparables de l'autoritat
amb què els proclama.

LA DIVINITAT DE JESÚS EN ELS
EVANGELIS

De manera anàloga a com es nega la
historicitat dels miracles, de vegades
s'afirma que el títol de «fill de Déu»
només designa, en els evangelis, una
proximitat especial de Jesús amb
Déu. Generalment, s'argumenta
assenyalant que aquest títol té
diversos usos en els textos de l'època:
s'aplica a personatges que es
distingeixen per ser justos, el poble
d'Israel, als àngels, a la reialesa o a
persones amb alguna facultat
especial. Però quan considerem els
relats evangèlics, de nou apareixen
diferències només explicables si es



reconeix la naturalesa divina de
Crist, proclamada a la llum del
misteri pasqual.

Així, en l'evangeli segons sant Marc
es testimonia que la personalitat de
Jesús és sobrehumana. Certament, de
vegades, Jesús és proclamat fill de
Déu pels qui potser només ho fan
segons el sentit normal de l'època,
sense conèixer a fons les seves
implicacions.

Però també la veu del mateix Pare en
el Baptisme i en la Transfiguració
testimonia que Jesús és Fill de Déu, i
a la llum d'aquesta declaració hom
aprecia en molts passatges el
caràcter real i únic de la filiació
divina de Crist. Per exemple, Jesús
mateix es presenta com el "fill
estimat" en la paràbola dels
vinyaters homicides, radicalment
diferent de tots els enviats anteriors;
també manifesta una relació
personal única de filiació i confiança



amb el Pare en dir –i aquest és l'únic
evangeli que ho recull- Abba [12] ,
Pare.

En aquest context, és d'interès
assenyalar com la fe de l'evangelista
en la divinitat de Jesús queda
emmarcada pel versicle programàtic:
evangeli de Jesucrist, Fill de Déu [13] ,
i la confessió del centurió, al final del
text: és veritat: aquest home era Fill
de Déu [14].

A sant Mateu, la filiació divina de
Jesús es presenta amb més profusió
que a sant Marc. El títol ve
pronunciat per endimoniats, pel
centurió, pels qui passen sota la Creu
al Calvari, pels preveres, per Pere i
els deixebles, especialment després
d'un miracle. Encara més clarament
que a san Marc es veu que no tots els
qui li diuen fill de Déu el reconeixen
com a tal, i no obstant això aquesta
actitud serveix a l'evangelista com a
contrapunt d’aquells que sí ho fan.



Per la seva banda, el tercer evangeli
ressalta la relació entre Jesús i el
Pare, emmarcant-la en un ambient
de pregària, d'intimitat i confiança,
de lliurament i submissió, que
desemboca en les últimes paraules
pronunciades a la Creu: Pare, a les
teves mans encomano el meu esperit 
[15].

Alhora, és fàcil copsar com la seva
vida i la seva missió són
contínuament guiades per l'Esperit
Sant, ja des de l'Anunciació on es
proclama la seva filiació divina. Al
costat d'aquests trets particularment
destacats a sant Lluc, tornem a
trobar altres testimonis comuns amb
els altres evangelistes: també els
dimonis diuen "Fill de Déu" a Jesús
en les temptacions i en les guaricions
dels endimoniats a Cafarnaüm i a
Gerasa.

En sant Joan es presenta la filiació
divina de Crist en el seu sentit més



profund i transcendent: Ell és el
Verb, que és al si de Déu i es fa carn,
és preexistent, ja que és anterior a
Abraham; ha estat enviat pel Pare, ha
baixat del cel... Són característiques
que destaquen la realitat divina de
Jesús.

La confessió de la divinitat per part
de Tomàs pot considerar-se la
culminació de l'evangeli, que ha estat
escrit perquè cregueu que Jesús és el
Messies, el Fill de Déu, i, creient,
tingueu vida en el seu nom [16].

A sant Joan és patent, potser més que
en cap altre evangelista, com
l'afirmació de la divinitat real de
Jesús pertany al mateix nucli de la
predicació apostòlica. Una afirmació,
d'altra banda, que endinsa les arrels
en la consciència que Crist tenia
d'ella durant el seu pas per la terra.

En aquest sentit, és d'especial interès
recordar -i és un element comú a tots
els evangelistes- com Jesús diferencia



la seva relació amb el Pare de la que
tenen els altres homes: el qui em
glorifica és el meu Pare, aquell que
anomeneu "el nostre Déu" [17] ; pujo
al meu Pare, que és el vostre Pare, al
meu Déu, que és el vostre Déu [18] ;
l'expressió «Pare nostre» en llavis de
Jesús només apareix en una ocasió,
en ensenyar als deixebles la manera
com pregar. Crist mai no posa en el
mateix nivell la seva especial filiació
amb la dels deixebles: una mostra de
la consciència que Ell mateix tenia de
la seva divinitat.

La predicació de la primitiva
comunitat cristiana presenta les
formes d'anunci, de catequesi,
d'exhortació o d'argumentació a
favor de la fe, que vénen recollides
en la narració evangèlica. Això
influeix més en les seves
característiques literàries que en el
contingut d’allò que va passar.



És útil descobrir que les necessitats
de la predicació han portat a
seleccionar alguns passatges entre
molts altres [19] , i que van moure els
evangelistes a presentar la vida de
Crist en una manera més teològica
que biogràfica, més sistemàtica que
cronològica. No hi ha motiu, però,
per pensar que aquest interès i
aquestes necessitats hagin dut a
falsificar els records, a crear-los o
inventar-los.

Més encara, les expressions i
successos desconcertants són una
prova més de la credibilitat dels
evangelis -per què el baptisme, si
Crist no tenia pecat?, per què afirmar
l'aparent ignorància de Jesús
respecte a la Parusia, o que no va
poder fer miracles, o que estava
cansat?-, com ho són també la forma
semítica de les paraules, o l'ús
d'expressions arcaiques o no
assumides per la teologia posterior
com «fill de l'Home».



Els evangelis són plens d'episodis
plens de candor i naturalitat, cada un
dels quals és una mostra de veracitat,
i del desig d'explicar la vida de Jesús
en el si de la tradició de l'Església.
Qui escolta i rep aquesta Paraula pot
arribar a ser deixeble [20].

En el missatge cristià s'entrellacen fe
i història, teologia i raó, i els
testimonis apostòlics manifesten la
preocupació de donar suport a la
seva fe i al seu missatge sobre els
fets, explicats amb sinceritat.

En aquestes pàgines, Crist mateix es
dóna a conèixer als homes de tots els
temps, en la realitat de la seva
història, de l'anunci. Llegint-les, no
accedim a un ideal moral; meditar
l'evangeli no és reflexionar sobre
una doctrina. És meditar la història
de Crist, des del seu naixement en
una menjadora, fins la seva mort i
la seva resurrecció [21] , quan
s’estima una persona, se’n desitja



saber fins els més mínims detalls,
de la seva existència, del seu
caràcter, per tal de poder-s’hi
identificar [22].

B. Estrada

.................................................

[1] Cf. Joseph Ratzinger - Benet XVI, 
Jesús de Nazaret , cap. 1 i 2.

[2] Camí , n. 584.

[3] 1 Co 1, 23s.

[4] Cf. Flavi Josep, Antiquitates
Judaicae 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticà II, Const. dogm. Dei
Verbum , n. 18.

[6] Cf. Joseph Ratzinger - Benet XVI, 
Jesús de Natzaret (I), Introducció.

[7] 1 Co 15, 14.

[8] Cf. Mt 13, 18; Mc 6, 50.



[9] Catecisme de l'Església Catòlica ,
n. 515.

[10] Amics de Déu , n. 216.

[11] Cf. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.

[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Jn 20, 31.

[17] Jo 8, 54.

[18] Jn 20, 17.

[19] Cf Jn 21, 25.

[20] Cf. Joseph Ratzinger - Benet XVI, 
Jesús de Natzaret (I), cap. 4.

[21] És Crist que passa , n. 107.

[22] És Crist que passa , n. 107.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-figura-
historica-de-jesus/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-figura-historica-de-jesus/

	La figura històrica de Jesús

