
opusdei.org

La conversió dels
fills de Déu

Oferim aquest el text i la lectura
de l'homilia de sant Josepmaria
“La conversió dels fills de Déu”
publicada a “És Crist que passa”
i pronunciada el 2 de març de
1952, I Diumenge de Quaresma.

02/03/2022

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-la-conversio-dels-fills-de-deu-2?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124514


Hem entrat en el temps de
Quaresma: temps de penitència, de
purificació, de conversió. No és pas
una feina fàcil. El cristianisme no és
un camí còmode: no n’hi ha prou
d’estar a l’Església i deixar que
passin els anys. En la vida nostra, en
la vida dels cristians, la conversió
primera ―aquest moment únic, que
cadascú recorda i en el qual hom veu
clarament allò que el Senyor ens
demana― és important; però encara
són més importants, i més difícils, les
successives conversions. per tal de
facilitar el treball de la gràcia divina
amb aquestes conversions
successives, cal mantenir l’ànima
jove, invocar el Senyor, saber
escoltar, haver descobert allò que va
malament, demanar perdó.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
llegim en la litúrgia d’aquest
diumenge:[1] si veniu a mi, jo us
escoltaré, diu el Senyor. Considereu
aquesta meravella dels miraments



que Déu té envers nosaltres, sempre
disposat a escoltar-nos, pendent en
cada moment de la paraula de
l’home. En tot moment ―però
especialment ara, ja que el nostre cor
està ben disposat, decidit a purificar-
se―, Ell ens sent, i no desatendrà allò
que demana un cor penedit i
humiliat.[2]

El Senyor ens escolta per intervenir,
per ficar-se en la nostra vida, per
deslliurar-nos del mal i omplir-nos
de bé: eripiam eum et glorificabo eum,
[3] el deslliuraré i el glorificaré, diu
de l’home. Esperança de glòria, per
tant: ja tenim aquí, com altres
vegades, el començament d’aquest
moviment íntim, que es la vida
espiritual. L’esperança d’aquesta
glorificació accentua la nostra fe i
estimula la nostra caritat. Es així,
doncs, que les tres virtuts teologals,
virtuts divines, que ens fan
assemblar al nostre Pare Déu, s’han
posat en moviment. Quina manera



millor de començar la Quaresma?
Renovem la fe, l’esperança, la caritat.
Aquesta és la font de l’esperit de
penitència, del desig de purificació.
La Quaresma no és tan sols una
ocasió d’intensificar les pràctiques
externes de mortificació: si ens
penséssim que només és això, se’ns
n’escaparia el sentit profund en la
vida cristiana, perquè aquests actes
externs, són ―ho torno a dir― fruit
de la fe, de l’esperança i de l’amor.

Arriscada seguretat del cristià

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur,
[4] habitar sota la protecció de Déu,
viure amb Déu: aquesta és
l’arriscada seguretat del cristià. Cal
estar persuadits que Déu ens escolta,
que està pendent de nosaltres: així el
nostre cor s’omplirà de pau. Però
viure amb Déu és indubtablement
córrer un risc, perquè el Senyor no
s’acontenta compartint: ho vol tot. I



acostar-se una mica més a Ell vol dir
estar disposat a una nova conversió,
a una nova rectificació, a escoltar-ne
més atentament les inspiracions, els
sants desigs que fa brollar en la
nostra ànima i a posar-los per obra.

Des de la nostra primera decisió
conscient de viure amb integritat la
doctrina de Crist, és segur que hem
avançat molt pel camí de la fidelitat a
la seva Paraula. Tot i així, ¿no és cert
que encara hi ha moltes coses per
fer?, ¿oi que per damunt de tot hi ha
molta supèrbia? Falta, sens dubte, un
nou canvi, una lleialtat més plena,
una humilitat més profunda, talment
que, en decréixer el nostre egoisme,
creixi Crist en nosaltres, ja que illum
oportet crescere, me autem minui,[5]
cal que Ell creixi i que jo minvi.

No és possible restar immòbils. Cal
anar endavant cap a la meta que sant
Pau assenyalava: no visc jo, sinó que
és Crist qui viu en mi.[6] L’ambició és



alta i nobilíssima: la identificació
amb Crist, la santedat, però no hi ha
cap més camí, si hom vol ser
coherent amb la vida divina que, pel
Baptisme, Déu ha fet néixer en les
nostres ànimes. L’avenç és progrés
en santedat: el retrocés és negar-se al
desenvolupament normal de la vida
cristiana. Perquè el foc de l’amor de
Déu necessita ésser alimentat,
créixer cada dia, arrelant-se en
l’ànima; i el foc es manté viu cremant
coses noves. Per això, si no es fa més
gran, perilla d’extingir-se.

Recordeu les paraules de sant Agustí:
Si dius prou, estàs perdut. Vés sempre
endavant, camina sempre, progressa
sempre. No et quedis al mateix lloc, no
reculis, no et desviïs.[7]

Ara la Quaresma ens posa davant
d’aquestes preguntes fonamentals:
¿Avanço en la meva fidelitat a Crist?,
en desigs de santedat?, en generositat
apostòlica en la meva vida diària, en



el meu treball ordinari entre els
companys de professió?

Cadascú, sense remor de paraules,
que respongui aquestes preguntes, i
veurà com cal una nova
transformació perquè Crist visqui en
nosaltres, perquè la seva imatge es
reflecteixi netament en la nostra
conducta.

Si algú vol venir darrera meu, que es
negui a si mateix, que prengui la seva
creu cada dia i que em segueixi.[8]
Ens ho diu Crist una altra vegada,
com a cau d’orella, íntimament: la
Creu cada dia. No solament ―escriu
sant Jeroni― en temps de persecució,
o quan ens ve la possibilitat del
martiri, sinó en tota situació, en tota
obra, en tot pensament, en tota
paraula, hem de negar el que érem
abans i hem de confessar el que ara
som, ja que hem renascut en Crist.[9]

Aquestes consideracions no són en
realitat res més que el ressò



d’aquelles altres de l’Apòstol: En altre
temps éreu tenebres; però ara sou
llum en el Senyor. Comporteu-vos,
doncs, com a fills de la llum. El fruit
de la llum consisteix a caminar en
tota bondat, justícia i veritat: cercant
tot el que és agradable a Déu.[10]

La conversió és cosa d’un instant; la
santificació és una feina per a tota la
vida. La llavor divina de la caritat,
que Déu ha posat en les nostres
ànimes, aspira a créixer, a
manifestar-se en obres, a donar
fruits que responguin a cada
moment a allò que és agradable al
Senyor. És indispensable per això,
estar disposats a recomençar, a
retrobar ―en les noves situacions de
la nostra vida― la llum, l’impuls de
la primera conversió. I aquesta és la
raó per la qual hem de preparar-nos
amb un examen profund, demanant
ajut al Senyor, per tal que puguem
conèixer-lo millor i conèixer-nos
millor a nosaltres mateixos. No hi ha



cap més camí, si ens hem de
convertir, altra vegada.

El temps oportú

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis,[11] us exhortem a no
rebre en va la gràcia de Déu. Perquè
la gràcia divina podrà omplir les
nostres ànimes en aquesta
Quaresma, sempre que no tanquem
les portes del cor. Hem de tenir
aquestes bones disposicions, el desig
de transformar-nos de debò, de no
jugar amb la gràcia del Senyor.

No m’agrada parlar de temor, perquè
allò que mou el cristià és la Caritat de
Déu, que se’ns ha manifestat en Crist
i que ens ensenya d’estimar tots els
homes i la creació entera; però sí que
hem de parlar de responsabilitat, de
serietat. No us enganyeu: de Déu,
ningú no se’n burla[12] ens adverteix
el mateix Apòstol.



Cal decidir-se. No és lícit de viure
mantenint encesos aquells dos ciris
que, segons la dita popular, tothom
mira de tenir: l’un a sant Miquel,
l’altre al diable. Cal apagar el ciri del
diable. Hem de consumir la nostra
vida cremant-la tota sencera al servei
del Senyor. Si el nostre afany de
santedat és sincer, si tenim la
docilitat de posar-nos en mans de
Déu, tot anirà bé. Perquè Ell sempre
està disposat a donar-nos la seva
gràcia i, especialment en aquest
temps, la gràcia per a una nova
conversió, per a una millora de la
nostra vida de cristians.

No podem considerar aquesta
Quaresma com una època més, una
repetició cíclica del temps litúrgic.
Aquest moment és únic; és una ajuda
divina que cal acollir. Jesús ens passa
pel costat i espera de nosaltres
―avui, ara― una gran mudança.



Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis:[13] és aquest el
temps oportú, que pot ser el dia de la
salvació. Un altre cop tornem a sentir
els xiulets del bon Pastor, amb
aquesta crida amorosa: ego vocavi te
nomine tuo.[14] Ens crida a cadascú
pel seu nom, amb l’apel·latiu familiar
amb què ens criden les persones que
ens estimen. La tendresa de Jesús per
nosaltres, no cap en les paraules.

Considereu amb mi aquesta
meravella de l’amor de Déu: el
Senyor que surt a l’encontre, que
espera, que es posa a la vora del
camí, perquè no tinguem altre remei
que veure’l. I ens crida
personalment, i ens parla de les
nostres coses, que també són les
seves, movent la nostra consciència a
la compunció, obrint-la a la
generositat, imprimint en les nostres
ànimes la il·lusió d’ésser fidels, de
poder-nos anomenar deixebles seus.
N’hi ha prou de percebre aquestes



íntimes paraules de la gràcia, que
són com un retret tants cops
afectuós, perquè ens adonem que no
ens ha oblidat durant tot el temps en
el qual, per culpa nostra, no l’hem
vist. Crist ens estima amb l’afecció
inexhaurible que cap en el seu Cor de
Déu.

Mireu com hi insisteix: En el temps
favorable t’he escoltat, i el dia de
salvació t’he ajudat.[15] Ja que Ell et
promet la glòria, el seu amor, i t’ho
dóna oportunament, i et crida, què li
donaràs, tu, al Senyor? ¿com
respondràs, com respondré jo també,
a aquest amor de Jesús que passa?

Ecce nunc dies salutis, aquí el tenim
davant nostre, aquest dia de salvació.
La crida del bon Pastor arriba fins a
nosaltres: ego vocavi te nomine tuo,
t’he cridat, a tu, pel ten nom. Cal
respondre ―l’amor amb l’amor es
paga― dient: ecce ego quia vocasti
me,[16] m’heu cridat i aquí em teniu.



Estic decidit perquè no passi aquest
temps de Quaresma com passa
l’aigua per damunt les pedres, sense
que en quedi rastre. Em deixaré
amarar, transformar; em convertiré,
m’adreçaré de nou al Senyor,
estimant-lo com Ell desitja d’ésser
estimat.

Estimaràs el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, i amb tota l’ànima i amb
tota la ment.[17] ¿Què en resta, del
teu cor, comenta Sant Agustí, perquè
puguis estimar-te a tu mateix? ¿què en
resta, de la teva ànima, i què de la
teva ment? «Ex toto», diu. «Totum
exigit te, qui fecit te»;[18] el qui et va
fer ho exigeix tot de tu.

Després d’aquesta protesta d’amor,
cal que ens comportem com amadors
de Déu. In omnibus exhibeamus
nosmetipsos sicut Dei ministros,[19]
comportem-nos en totes les coses
com a servidors del Senyor. Si et
dónes com Ell ho vol, l’acció de la



gràcia es manifestarà en la teva
conducta professional, en la feina, en
l’afany per fer a la manera divina les
coses humanes, grans o petites,
perquè per l’Amor totes adquireixen
una nova dimensió.

Però en aquesta Quaresma no podem
oblidar que voler ser servidors de
Déu no és fàcil. Continuem el text de
Sant Pau, que recull l’Epístola de la
Missa d’aquest diumenge, per
recordar les dificultats: Com a
ministres de Déu ―escriu l’apòstol―, 
amb molta paciència enmig de
tribulacions, de necessitats, angoixes,
assots, presons, disturbis, treballs,
vetlles, dejunis, amb puresa, doctrina,
longanimitat, benignitat, amb
l’Esperit Sant, amb caritat sincera,
amb paraules de veritat, amb
fortalesa de Déu.[20]

En els moments més diversos de la
nostra vida, en totes les situacions,
ens hem de comportar com a



servidors de Déu, sabent que el
Senyor és amb nosaltres, que som
fills seus. Hem d’ésser conscients
d’aquesta arrel divina que és
empeltada en la nostra vida, i actuar
en conseqüència.

Aquests mots de l’Apòstol us han
d’omplir de joia, perquè són com una
canonització de la vostra vocació de
cristians corrents que viviu enmig
del món, compartint amb els altres
homes, que són els vostres iguals,
afanys, treballs i alegries. Tot això és
camí diví. El que us demana el
Senyor, és que, en tot moment, obreu
com a fills i servidors seus.

Però aquestes circumstàncies
ordinàries de la vida seran camí diví
si ens convertim de debò, si ens
donem. Perquè sant Pau parla un
llenguatge dur. Promet al cristià una
vida difícil, arriscada, en una
perpètua tensió. I com s’ha desfigurat
el cristianisme, quan n’han volgut fer



una via còmoda! Però també és una
desfiguració de la veritat, pensar que
aquesta vida fonda i seriosa, que
coneix vivament tots els obstacles de
l’existència humana, és una vida
d’angoixa, d’opressió o de temor.

El cristià és realista, amb un realisme
sobrenatural i humà, que s’adona de
tots els matisos de la vida: el dolor i
l’alegria, el sofriment propi i el
d’altre, la certesa i la perplexitat, la
generositat i la tendència a l’egoisme.
El cristià ho coneix tot i s’enfronta
amb tot, ple d’enteresa humana i de
la fortitud que rep de Déu.

Les temptacions de Crist

La Quaresma commemora els
quaranta dies que Jesús passà al
desert, com a preparació dels anys de
predicació, que culminen en la Creu i
en la glòria de la Pasqua. Quaranta
dies d’oració i de penitència. En
acabat, tingué lloc l’escena que la
litúrgia d’avui ofereix a la nostra



consideració reportant-la de
l’Evangeli de la Missa: les
temptacions de Crist.[21]

Una escena plena de misteri, que
l’home debades pretén d’entendre

-Déu que se sotmet a la temptació,
que deixa fer el Maligne―, però que
pot ser meditada, tot demanant al
Senyor que ens faci saber quina
ensenyança conté.

Jesucrist temptat. La tradició il·lustra
aquesta escena considerant que
Nostre Senyor, per donar-nos
exemple en tot, també va voler sofrir
la temptació. És així, perquè Crist fou
perfecte Home, home igual que
nosaltres, llevat del pecat.[22]

Després de quaranta dies de dejuni,
alimentant-se només ―potser―
d’herbes i d’arrels i d’una mica
d’aigua, Jesús té fam: fam de veritat,
com la de qualsevol criatura. I quan
el dimoni li proposa de convertir les



pedres en pa, Nostre Senyor no tan
sols rebutja l’aliment que el cos li
demanava, sinó que allunya una
incitació més gran: la d’usar el poder
diví per posar remei, si es pot dir
així, a un cas personal.

Ho haureu notat al llarg dels
Evangelis: Jesús no fa miracles en
benefici propi. Converteix l’aigua en
vi per als esposos de Canà;[23]
multiplica els pans i els peixos per
donar menjar a una multitud
famolenca.[24] Però Ell es guanya el
pa, durant una colla d’anys, amb el
seu propi treball. I, més endavant,
durant el temps de la seva
peregrinació per terres d’lsrael, viu
ajudat d’aquells que el segueixen.[25]

Relata sant Joan que després d’una
llarga caminada, en arribar Jesús al
pou de Sicar, fa que els seus
deixebles vagin al poble a comprar
menjar; i en veure la samaritana que
s’acostava, li demana aigua, perquè



Ell no tenia amb què pouar-ne.[26] El
seu cos fatigat per la caminada sent
el cansament, i altres vegades, per
refer-se, recorre al son.[27]
Generositat del Senyor que s’ha
humiliat, que ha acceptat de ple la
condició humana, que no se serveix
del seu poder de Déu per fugir de les
dificultats o de l’esforç. Que ens
ensenya d’ésser ferms, d’estimar la
feina, d’apreciar la noblesa humana i
divina alhora, d’assaborir les
conseqüències de la donació d’un
mateix.

A la segona temptació, quan el diable
li proposa llançar-se del cim del
Temple, Jesús rebutja novament de
servir-se del seu poder diví. Crist no
cerca la vanaglòria, l’aparat, la
comèdia humana que intenta
utilitzar Déu com un teló de fons de
la pròpia excel·lència. Jesucrist vol
complir la voluntat del Pare sense
avançar els temps ni anticipar l’hora
dels miracles, sinó recorrent pas a



pas la dura sendera dels homes,
l’amable camí de la Creu.

Una cosa molt semblant veiem en la
tercera temptació: regnes, poder i
gloria li son oferts. El dimoni pretén
d’estendre a ambicions humanes
aquesta actitud que només s’ha de
reservar a Déu: promet una vida fàcil
a qui es prostra davant d’ell, davant
els ídols. Nostre Senyor recondueix
l’adoració al seu fi únic i veritable,
Déu, i reafirma la voluntat de servir: 
vés-te’n, Satanàs! Que està escrit:
Adoraràs el Senyor, el teu Déu, i no
serviràs cap altre.[28]

Aprenguem d’aquesta actitud de
Jesús. En la seva vida a la terra, no ha
volgut ni tan sols la glòria que li
pertanyia, perquè tenint dret a ésser
tractat com a Déu, ha assumit la
forma de servent, d’esclau.[29] El
cristià sap així que tota la glòria és
per a Déu; i que no pot fer servir la
sublimitat i la grandesa de l’Evangeli



com un instrument d’interessos i
d’ambicions humanes.

Aprenguem de Jesús. La seva actitud,
en oposar-se a tota glòria humana,
està en una perfecta correlació amb
la grandesa d’una missió única: la del
Fill amadíssim de Déu, que s’encarna
per salvar els homes. Una missió que
l’estima del Pare ha rodejat d’una
sol·licitud amarada de tendresa: 
Filius meus es tu, ego hodie genui te.
Postula a me et dabo tibi gentes
hereditatem tuam:[30] Tu ets el meu
fill, jo t’he engendrat avui. Demana, i
et donaré els pobles per herència.

El cristià que ―seguint Crist― viu
amb aquesta actitud de completa
adoració del Pare, també rep del
Senyor paraules d’amorosa
sol·licitud: Ja que ell espera en mí, jo
l’alliberaré; el protegiré, perquè
coneix el meu nom.[31]

Jesús ha dit que no al dimoni, al
príncep de les tenebres. I de seguida



es manifesta la llum. El diable llavors
el deixà i hi anaren els àngels i el
servien.[32] Jesús ha suportat la
prova. Una prova real, perquè,
comenta sant Ambròs, no obrà com a
Déu usant del seu poder (de què, si no,
ens hauria servit el seu exemple?) sinó
que, com a home, es va servir dels
auxilis que té en comú amb nosaltres.
[33]

El dimoni, amb una intenció torçada,
ha citat l’Antic Testament: Déu
enviarà els seus àngels perquè
guardin el just en tots els seus camins.
[34] Però Jesús, refusant de temptar
el seu Pare, torna a aquest passatge
bíblic el seu sentit veritable. I com a
premi a la seva fidelitat, un cop
arribada l’hora, es presenten els
missatgers de Déu Pare per a servir-
lo.

Val la pena de considerar el mètode
que Satanàs ha utilitzat amb Jesucrist
Senyor Nostre: argumenta amb



textos dels llibres sagrats, retorçant,
desfigurant-ne el sentit de forma
blasfema. Jesús no es deixa
enganyar: el Verb fet carn coneix bé
la Paraula divina, escrita per a la
salvació dels homes i no per a
confusió i condemna. Qui està unit a
Jesucrist per l’Amor, podem
concloure, no es deixarà enganyar
mai per un maneig fraudulent de
l’Escriptura Santa, ja que sap que és
una cosa típica del diable tractar de
confondre la consciència cristiana,
discorrent de forma enganyívola
amb els mateixos termes emprats per
l’eterna Saviesa, intentant de fer ―de
la llum― tenebres.

Contemplem una mica aquesta
intervenció dels àngels en la vida de
Jesús, perquè així entendrem millor
el seu paper ―la missió angèlica―
en tota vida humana. La tradició
cristiana descriu els Àngels de la
Guarda com uns grans amics, posats
per Déu al costat de cada home,



perquè l’acompanyin en els seus
camins. I per això ens invita a
tractar-los, a acudir-hi.

L’Església, en fer-nos meditar aquests
passatges de la vida de Crist, ens
recorda que en el temps de
Quaresma, durant el qual ens
reconeixem pecadors, plens de
misèries, necessitats de purificació,
també hi cap l’alegria. Perquè la
Quaresma és alhora temps de
fortalesa i de goig: hem d’encoratjar-
nos ja que la gràcia del Senyor no ens
mancarà, perquè Déu estarà sempre
al costat nostre i enviarà als seus
Àngels per tal que siguin els nostres
companys de viatge, els nostres
prudents consellers al llarg del camí,
els nostres col·laboradors en totes les
nostres empreses. In manibus
portabunt te, ne forte offendas ad
lapidem pedem tuum,[35] continua el
salm: els Àngels et duran amb les
seves mans, perquè els teus peus no
ensopeguin amb cap pedra.



Cal saber tractar els Àngels. Acudir-
hi ara, dir al teu Àngel de la Guarda
que aquestes aigües sobrenaturals de
la Quaresma no han lliscat per
damunt la teva ànima, sinó que han
penetrat fins al fons de tot, puix que
tens el cor penedit. Demana’ls de
portar al Senyor aquesta bona
voluntat, que la gràcia ha fet
germinar de la nostra misèria, com
un lliri que ha nascut al femer. Sancti
Angeli, Custodis nostri: defendite nos
in proelio, ut non pereamus in
tremendo iudicio.[36] Sants Àngels
Custodis: defenseu-nos en la batalla,
per tal que no deperim en el tremend
judici.

Filiació divina

¿Com s’explica aquesta oració
confiada, aquest saber que no
morirem en la batalla? És un
convenciment que arrenca d’una
realitat que mai no em cansaré
d’admirar: la nostra filiació divina. El



Senyor que, en aquesta Quaresma
ens demana de convertir-nos, no és
un dominador tirànic, ni un jutge
rígid i implacable: és el nostre Pare.
Ens parla dels nostres pecats, dels
nostres errors, de la nostra manca de
generositat: però és per deslliurar-
nos-en, per prometre’ns la seva
Amistat i el seu Amor. La consciència
de la nostra filiació divina dóna
alegria a la nostra conversió: ens diu
que ja tornem a la casa del Pare. La
filiació divina és el fonament de
l’esperit de l’Opus Dei. Tots els homes
són fills de Déu. Però un fill pot
reaccionar, davant el seu pare, de
moltes maneres. Cal esforçar-se a
ésser uns fills que procuren adonar-
se que el Senyor, en estimar-nos com
a fills, ha fet que visquem a casa
seva, enmig d’aquest món, que
siguem de la seva família, que allò
que és seu és nostre i el que és nostre
és seu, que tinguem aquesta
familiaritat i confiança en Ell que ens



fa demanar, com el nen petit, la
lluna!

Un fill de Déu tracta el Senyor com a
Pare. El seu tracte no és un obsequi
servil, ni una reverència formal, de
mera cortesia, sinó que és ple de
sinceritat i de confiança. Déu no
s’escandalitza dels homes. Déu no es
cansa de les nostres infidelitats. El
nostre Pare del Cel perdona
qualsevol ofensa, quan el fill hi
retorna altra vegada, quan es
penedeix i demana perdó. Nostre
Senyor és tan Pare, que preveu els
nostres desigs d’ésser perdonats, i
s’avança, obrint-nos els braços amb
la seva gràcia.

Mireu que no m’invento res.
Recordeu aquella paràbola que el Fill
de Déu ens va explicar perquè
entenguéssim l’amor del Pare que és
al cel: la paràbola del fill pròdig.[37]

Encara era un tros lluny, diu
l’Escriptura, que el seu pare el va



veure, i se li entendriren les entranyes
i, corrents, se n’anà al seu encontre, se
li va tirar al coll, i el besava.[38]
Aquestes són les paraules del llibre
sagrat: i el besava, se’l menjava a
petons. ¿Cap home pot parlar més
humanament? ¿Cap home pot
descriure d’una manera més gràfica
l’amor paternal de Déu envers els
homes?

Davant un Déu que corre cap a
nosaltres, no podem callar, i li direm
com sant Pau, Abba, Pater![39] Pare,
Pare meu!, ja que, essent el Creador
de l’univers, no li importa que no
fem servir títols altisonants, ni troba
a faltar la deguda confessió de la
seva senyoria. Vol que li diguem
Pare, que assaborim aquest mot,
omplint-nos l’ànima de goig.

La vida humana és, en certa manera,
un retorn constant a la casa del
nostre Pare. Tornar per mitjà de la
contrició, aquesta conversió del cor



que suposa el desig de canviar, la
decisió ferma de millorar la nostra
vida, i que ―per tant― es manifesta
en obres de sacrifici i de donació
d’un mateix. Tornar a la casa del
Pare, mitjançant aquest sagrament
del perdó en el qual, en confessar els
nostres pecats, ens revestim de Crist i
ens fem així germans seus, membres
de la família de Déu.

Déu ens espera, com el pare de la
paràbola, amb els braços oberts,
encara que no ho meresquem. No hi
fa res, el nostre deute. Com en el cas
del fill pròdig, només ens cal obrir el
cor, sentir enyorament de la llar del
nostre Pare, i que ens meravellem i
ens alegrem davant el do que Déu
ens fa de poder-nos anomenar i
d’ésser, malgrat tanta manca de
correspondència per la nostra banda,
veritablement fills seus.

Quina capacitat tan estranya que té
l’home d’oblidar-se de les coses més



meravelloses, d’acostumar-se al
misteri! Considerem novament, en
aquesta Quaresma, que el cristià no
pot ésser superficial. Mentre està
ficat de ple en la seva feina
ordinària, entre els altres homes, els
seus iguals, atrafegat, ocupat, en
tensió, el cristià ha d’estar ficat
ensems i totalment en Déu, perquè és
fill de Déu.

La filiació divina és una veritat
joiosa, un misteri consolador. La
filiació divina emplena tota la nostra
vida espiritual, perquè ens ensenya
de tractar, de conèixer, d’amar el
nostre Pare del Cel, i així curulla
d’esperança la nostra lluita interior, i
ens dóna la confiada simplicitat dels
nens petits. I encara més: justament
perquè som fills de Déu, aquesta
realitat ens mena així mateix a
contemplar amb amor i amb
admiració totes les coses que han
sortit de les mans de Déu Pare
Creador. I d’aquesta manera som



contemplatius enmig del món,
estimant el món.

En la Quaresma, la litúrgia té
presents les conseqüències del pecat
d’Adam en la vida de l’home. Adam
no volgué ésser un bon fill de Déu, i
es rebel·là. Però també se sent,
contínuament, l’eco d’aquest felix
culpa ―culpa feliç, joiosa― que
l’Església entera cantarà, plena
d’alegria, en la vetlla del Diumenge
de Resurrecció.[40]

Déu Pare, un cop arribada la
plenitud dels temps, envià al món el
seu Fill Unigènit, perquè restablís la
pau; per tal que, en redimir l’home
del pecat, adoptionem filiorum
reciperemus,[41] fóssim constituïts
fills de Déu, alliberats del jou del
pecat, esdevinguts capaços de
participar en la intimitat divina de la
Trinitat. I així s’ha fet possible a
aquest home nou, a aquest nou
empelt dels fills de Déu,[42]



d’alliberar la creació entera del
desordre, restaurant totes les coses
en Crist,[43] que els ha reconciliats
amb Déu.[44]

Temps de penitencia, doncs. Però, tal
com hem vist, no és una feina
negativa. La Quaresma s’ha de viure
amb l’esperit de filiació, que Crist ens
ha comunicat i que batega en la
nostra ànima.[45] El Senyor ens crida
perquè ens hi acostem amb el desig
d’ésser com Ell: sigueu imitadors de
Déu com a fills seus estimadíssims,
[46] tot collaborant humilment, però
fervorosament, en el diví propòsit
d’unir allò que és trencat, de salvar
allò que està perdut, d’ordenar allò
que ha desordenat l’home pecador,
de dur al seu fi allò que s’esgarria, de
restablir la divina concòrdia de totes
les coses creades.

La litúrgia de la Quaresma de
vegades ateny accents tràgics,
conseqüència de la meditació del que



per a l’home significa apartar-se de
Déu. Aquesta conclusió, però, no és
pas l’última paraula. L’última
paraula la diu Déu, i és la paraula del
seu amor salvador i misericordiós i,
per tant, la paraula de la nostra
filiació divina. Per això avui us
repeteixo, amb sant Joan: mireu
quina prova envers nosaltres ha
tingut el Pare, en voler que siguem
anomenats fills de Déu, i, que de fet,
ho siguem![47] Fills de Déu, germans
del Verb fet carn, d’Aquell de qui fou
dit: en ell hi havia la vida, i la vida era
la llum dels homes.[48] Fills de la
llum, germans de la llum: això som.
Portadors de l’única flama capaç
d’encendre els cors fets de carn.

Ara jo callo i en reprendre la Santa
Missa, cada un de nosaltres ha de
considerar què li demana el Senyor,
quins propòsits, quines decisions vol
promoure en ell l’acció de la gràcia. I
quan us adonareu d’aquestes
exigències sobrenaturals i humanes



de lluita i de donació d’un mateix,
recordeu que Jesucrist és el nostre
model. I que Jesús, essent Déu,
permeté que el temptessin: perquè
així ens omplim de coratge i
estiguem segurs de la victòria.
Perquè Ell no perd batalles i, mentre
ens trobem units a Ell, mai no serem
vençuts, sinó que podrem anomenar-
nos i ésser vencedors de debò: uns
bons fills de Déu.

Que visquem contents. Jo estic
content. No ho hauria d’estar, si miro
la meva vida i faig l’examen de
consciència personal que ens
demana aquest temps litúrgic de la
Quaresma. Però estic content perquè
veig que el Senyor em cerca una
vegada més, que el Senyor continua
essent el meu Pare. Sé que vosaltres i
jo, decididament, amb la resplandor i
l’ajuda de la gràcia, veurem què és
allò que cal cremar, i ho cremarem;
què és allò que cal arrencar, i ho



arrencarem; què ens cal donar, i ho
donarem.

La feina no és fàcil. Però comptem
amb una guia clara, amb una realitat
de la qual no hem de prescindir ni en
podem prescindir: som estimats per
Déu, i deixarem que l’Esperit Sant
actuï en nosaltres i ens purifiqui, per
poder-nos abraçar així al Fill de Déu
en la Creu, i ressuscitar després amb
Ell, perquè l’alegria de la Resurrecció
és arrelada en la Creu.

Maria, Mare nostra, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
intercediu prop del vostre Fill perquè
ens enviï l’Esperit Sant, que desperti
en els nostres cors la decisió de
caminar amb passa ferma i segura,
fent dringar dins el més profund de
la nostra ànima la crida que omplí de
pau el martiri d’un dels primers
cristians: veni ad Patrem,[49] vine,
torna al teu Pare que t’espera.



[1] Ps XC, 15 (Introit de la Missa).

[2] Ps L, 19.

[3] Ps XC, 15 (Introit de la Missa).

[4] Ps XC, 1 (Introit de la Missa).

[5] Ioh III,30.

[6] Gal 2, 20

[7] St. Agustí, Sermo 169, 15 (PL 38,
926).

[8] Lc IX, 23.

[9] St. Jeroni, Epistula, 121, 3 (PL 22,
1013).

[10] Eph V, 8-10.

[11] 2 Cor VI, 1 (Epístola de la Missa).

[12] Gal VI, 7.

[13] 2 Cor VI, 2 (Epístola de la Missa).



[14] Is XLIII, 1.

[15] 2 Cor VI, 2 (Epístola de la Missa).

[16] 1 Reg III, 9.

[17] Mt XXII, 37.

[18] St. Agustí, Sermo 34, 4, 7 (PL 38,
212).

[19] 2 Cor VI, 4 (Epístola de la Missa).

[20] 2 Cor VI, 4-7.

[21] Cfr. Mt IV, 1-11.

[22] Cfr. Heb IV, 15.

[23] Cfr. Ioh II, 1-11.

[24] Cfr. Mc VI, 33-46.

[25] Cfr. Mt XXVII, 55.

[26] Cfr. Ioh IV, 4 ss.

[27] Cfr. Lc VIII, 23.



[28] Mt IV, 10.

[29] Cfr. Phil II, 6-7.

[30] Ps II, 7-8.

[31] Ps XC, 14 (Tractus de la Missa)

[32] Mt IV, 11.

[33] St. Ambròs, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 1, 4, 20 (PL 15,
1525).

[34] Ps XC, 11 (Tractus de la Missa).

[35] Ps XC, 12 (Tractus de la Missa).

[36] D’una oració a Sant Miquel, en
les festes litúrgiques que li dedica el
Missal Romà.

[37] Cfr. XV, 11 i ss.

[38] Lc XV, 20.

[39] Rom VIII, 15.

[40] Pregó pasqual.



[41] Gal IV, 5.

[42] Cfr. Rom VI, 4-5.

[43] Cfr. Eph I, 5-10.

[44] Cfr. Col I, 20.

[45] Cfr. Gal IV, 6.

[46] Eph V, 1.

[47] 1 Ioh III, 1.

[48] Ioh I, 4.

[49] St. Ignasi d’Antioquia, Epistola
ad Romanos, 7, 2 (PG 5, 694).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/la-conversio-
dels-fills-de-deu/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/la-conversio-dels-fills-de-deu/

	La conversió dels fills de Déu

