
opusdei.org

Jesucrist a l'entranya
del treball

En aquest article s'explica el
missatge de sant Josepmaria de
com respondre a la crida urgent
de cristianitzar la societat a
través de la santificació del
treball.

01/05/2017

Aquesta ha estat la meva
predicació constant des del 1928:
és urgent cristianitzar la societat, 
[1] afirma sant Josepmaria en una
homilia; i poc després assenyala la
manera que proposa per arribar-hi: 



elevar a l’ordre de la gràcia la
tasca diària, la professió o ofici. [2]
Es tracta, amb unes altres paraules,
de santificar el treball. Pel treball –
escriu– el cristià sotmet la creació
(cfr. Gn 1, 28) i l’ordena a Crist
Jesús, centre en el qual estan
destinats a recapitular-se totes les
coses. [3] S’obre aquí una
perspectiva fascinant l’origen de la
qual es troba en un fet històric que
convé recordar per comprendre
l’abast del missatge.

Quan seré enlairat damunt la
terra....

El 7 d’agost del 1931 va ser una data
memorable per a sant Josepmaria.
Moltes vegades recordarà que aquell
dia el Senyor el va fer veure amb
claredat inusitada una característica
de l’esperit que estava transmetent
des del 1928. Va comprendre que
Jesucrist regnarà en el món si els
cristians el posen a l’entranya i al



cim de la seva activitat professional,
santificant el seu treball. D’aquesta
manera Ell atraurà tots els homes i
totes les coses cap a si, i el seu Regne
serà una realitat, perquè la societat
sencera –les persones, les institucions
i els costums–, edificada amb
l’entramat de les diverses
professions, arribarà a estar
configurada cristianament.

Aquest missatge va quedar imprès en
la seva ànima a partir de llavors,
quan va entendre en un sentit nou
les paraules del Senyor recollides a Jn
12, 32 (segons la Vulgata, usual
llavors en la litúrgia): et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum: I jo, quan seré enlairat
damunt la terra, atrauré tothom cap a
mi. Vet aquí un dels passatges en què
es refereix a aquell moment: Quan
un dia, en la quietud d’una església
madrilenya, jo em sentia no res –
no poca cosa, poca cosa hauria
estat encara alguna cosa–,



pensava: tu vols, Senyor, que faci
tota aquesta meravella? (...). I allà,
en el fons de l’ànima, vaig
entendre amb un sentit nou, ple,
aquelles paraules de l’Escriptura:
‘et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum’ (Jn 12,
32). Ho vaig entendre
perfectament. El Senyor ens deia:
si vosaltres em poseu a l’entranya
de totes les activitats de la terra,
complint el deure de cada moment,
sent el meu testimoni en el que
sembla gran i en el que sembla
petit... llavors ‘omnia traham ad
meipsum’! El meu regne entre
vosaltres serà una realitat! [4]

Les biografies de sant Josepmaria
narren la profunda commoció que va
experimentar en la seva ànima quan
va rebre aquesta llum. [5] Les
paraules de Jn 12, 32, esculpides al
peu de la seva imatge als murs de la
basílica de sant Pere, beneïda per
Benet XVI el 14 de setembre del 2005,



recorden la importància d’aquest
esdeveniment per a la vida de
l’Església.

En un altre lloc –escrivint en tercera
persona– explica el sentit que va
descobrir en aquest passatge de
l’Evangeli: [Aquell sacerdot] va
entendre clarament que, amb el
treball ordinari en totes les
tasques del món, era necessari
reconciliar la terra amb Déu, de
manera que el que fos profà –
encara que fos profà– es convertís
en sagrat, en consagrat a Déu, final
últim de totes les coses. [6]
Convertir el que és profà en sagrat
“encara que sigui profà” significa que
una activitat professional –la
medicina, la construcció,
l’hostaleria...–, sense canviar la seva
naturalesa i la seva funció en la
societat, amb la seva autonomia i les
seves lleis pròpies, es pot convertir
en oració, en diàleg amb Déu, i així
se santifica: es purifica i s’eleva. Per



això sant Josepmaria afirma que, en
rigor, no es pot dir que hi hagi
realitats profanes, una vegada que
el verb de Déu s’ha dignat a
assumir una naturalesa humana
íntegra i consagrar el món amb la
seva presència i amb el treball de
les seves mans, perquè va ser
designi del Pare reconciliar amb si
mateix, pacificant-les per la sang
de la seva creu, totes les coses, tant
les de la terra com les del cel (Col
1, 20). [7]

Quan es parla de posar el Senyor “a
l’entranya” de les activitats humanes
s’indica que aquesta transformació
del que és profà en sant o sagrat té
lloc en la part més íntima de
l’activitat. En efecte, l’essència
d’aquesta transformació és la caritat,
l’amor sobrenatural, que informa i
vivifica enterament allò que es fa: Si
els homes ens decidíssim a allotjar
als nostres cors l’amor de Déu!
Crist, Senyor Nostre, va ser



crucificat i, des de l’altura de la
Creu, va redimir el món, restablint
la pau entre Déu i els homes.
Jesucrist recorda a tothom: Et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jn 12, 32). [8]

Diverses vegades, en lloc de dir “a
l’entranya”, sant Josepmaria escriu
“al cim” de les activitats humanes: Si
vosaltres em col·loqueu al cim de
totes les activitats de la terra,
complint el deure de cada moment,
amb el meu testimoni en el que
sembla gran i en el que sembla
petit, omnia traham ad meipsum,
tot ho atrauré cap a mi. El meu
regne entre vosaltres serà una
realitat! [9]

“Al cim” equival a “a l’entranya”,
perquè dir que l’amor de Crist
vivifica una activitat des de la seva
entranya és tant com dir que la
presideix des del seu cim. Però
l’expressió “al cim” o “al pic” afegeix



una cosa més: indica que en aquesta
activitat s’ha de veure Crist, perquè 
No es pot amagar un poble posat dalt
d’una muntanya, i ningú no encén una
llàntia per posar-la sota una mesura,
sinó en el portallànties, perquè faci
llum a tots els qui són a la casa. Que
brilli igualment la vostra llum davant
la gent; així veuran les vostres bones
obres i glorificaran el vostre Pare del
cel (Mt 5, 14-16). Per tant, afirmar
que el cristià ha de posar Crist al cim
del seu treball significa que l’amor
amb què el realitza s’ha de
manifestar en el tracte amb els altres,
en l’actitud de lliurament i de servei.
Amb naturalitat, s’ha de notar la
caritat de Crist en la conducta dels
seus deixebles, juntament amb la
competència professional i dins seu. 
Cada cristià ha de fer present Crist
entre els homes; ha d’obrar de tal
manera que els qui el tractin
percebin el ‘bonus odor
Christi’ (cfr. 2 Co 2, 15), la bona
olor de Crist; ha d’actuar de



manera que, a través de les accions
del deixeble, es pugui descobrir el
rostre del Mestre. [10]

Hi ha també un altre sentit de
l’expressió “posar Crist al cim de les
activitats humanes”, cosa que és
conseqüència d’això anterior. Qui fa
la seva feina per amor a Crist i
perquè els homes, veient-ho,
glorifiquin Déu, ha de provar de fer-
la tan bé com pugui també
humanament, amb la perfecció més
gran de què sigui capaç. Així posa
Crist al cim del seu treball. Això no
significa que hagi de ser el millor en
aquesta tasca, però sí que s’ha
d’esforçar per dur-la a terme amb la
màxima competència humana que
pugui adquirir i posant en pràctica
les virtuts cristianes amarades per
l’amor a Déu. Posar el Senyor al cim
del propi treball no s’ha d’entendre
com un èxit terrenal; és una cosa que
està a l’abast de tots, no només
d’alguns particularment dotats; és



una exigència personal: cadascú ha
de posar Jesucrist al cim de la seva
activitat encara que humanament no
destaqui fent-la.

Tanmateix, el sentit més profund
d’aquest “posar Crist al cim de les
activitats humanes” és el d’unir el
treball i totes les activitats rectes a la
Santa Missa, cim de la vida de
l’Església i del cristià. [11] S’hi
enclouen els sentits anteriors, perquè
unir el treball al Sacrifici de Crist
implica fer-ho per amor i amb la
perfecció humana més gran possible.
Llavors el treball es converteix en un
acte de culte a Déu: se santifica per la
seva unió amb el Sacrifici de l’Altar,
renovació o actualització
sacramental del Sacrifici del Calvari, 
es converteix en obra de Déu,
‘operatio Dei, opus Dei’. [12] El
sentit tradicional de l’expressió ‘opus
Dei’, que designa l’ofici litúrgic,
s’obre en les paraules de sant
Josepmaria al treball i a totes les



activitats. Demana al cristià que al
llarg de la seva jornada sigui ànima
d’Eucaristia, perquè només així
Crist serà al cim de la seva activitat. 
Demanem, doncs, al Senyor que
ens concedeixi ser ànimes
d’Eucaristia (...) I facilitarem als
altres la tasca de reconèixer Crist,
contribuirem a posar-lo al cim de
totes les activitats humanes. Es
complirà la promesa de Jesús: ‘Jo,
quan sigui exaltat sobre la terra,
tot ho atrauré cap a mi’. [13]

L’Eucaristia edifica l’Església perquè
reuneix en un sol Cos els qui hi
participen: El pa és un de sol, i per
això nosaltres, ni que siguem molts,
formem un sol cos, ja que tots
participem d’aquest únic pa (1 Co 10,
17). L’Eucaristia “és el compliment de
la promesa del primer dia de la gran
setmana de Jesús: I jo, quan seré
enlairat damunt la terra, atrauré
tothom cap a mi.(Jn 12, 32). [14]
Aleshores s’arriba a entreveure el



profund significat que enclou el fet
que la llum rebuda per sant
Josepmaria sobre aquest text li
arribés precisament mentre alçava
l’hòstia: [15] en el moment de la
consagració, a la santa missa. Quan
el cristià uneix el seu treball al
sacrifici de l’altar, aquest treball
santificat edifica l’Església perquè fa
present la força unificadora de
l’eucaristia: l’acció de Crist que per
l’Esperit Sant atreu tots els homes i
totes les coses cap a ell.

El camí que Déu va voler mostrar a
sant Josepmaria perquè Crist regnés
en aquest món és que cadascú
personalment procuri santificar el
seu treball posant-hi la creu de Crist,
és a dir, unint-lo al sacrifici del
calvari que s’actualitza en
l’eucaristia, de manera que sigui
ferment de vida cristiana al mig del
món. Una manera poc vistosa de
contribuir al regnat de Crist, però
portadora de tota l’eficàcia de la



promesa divina: Si vosaltres em
poseu a l’entranya de totes les
activitats de la terra (...) omnia
traham ad meipsum! El meu regne
entre vosaltres serà una realitat!
[16]

Posar Crist al cim de “totes les
activitats humanes” perquè Ell regni
no vol dir que el seu regnat sigui el
resultat de l’influx humà d’un gran
nombre de cristians actuant en totes
les professions. És el Senyor que
atraurà cap a Ell totes les coses si uns
quants cristians fidels, homes i
dones, procuren ser autènticament
sants cadascun al seu lloc enmig del
món. No és una qüestió de
proporcions humanes. El que va
entendre sant Josepmaria és que als
cristians se’ns demana que posem
Crist a l’entranya de la nostra
activitat, potser de molt poc relleu
social, i que si ho fem, Ell atraurà
totes les coses cap a Ell: no només
aquelles que són efecte del nostre



limitat treball, sinó totes i a tot el
món. Era clar que aquestes
paraules, que relata sant Joan –et
ego si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12,
32)–, les havíem d’entendre en el
sentit que l’elevéssim, com a
Senyor, al cim de totes les
activitats humanes: que Ell ho
atrauria tot cap a Ell, en el seu
regnat espiritual d’amor. [17]

Regnat de Crist i progrés temporal

Així com voler que Crist regni en la
mateixa vida inclou buscar la
perfecció humana –mitjançant la
pràctica de les virtuts informades per
la caritat–,voler que Crist regni en la
societat exigeix buscar el seu
perfeccionament: el bé comú
temporal, del qual forma part del
progrés. En realitat, no és un simple
paral·lelisme entre el bé de la
persona i el de la societat, com si la
recerca de l’un pogués ser



independent de l’altre. El que
anomenem bé comú de la societat és
bé de les persones que la
constitueixen. I, al seu torn, el bé de
les persones contribueix al bé comú
de la societat, sempre que aquest
últim s’entengui de manera integral.
Les condicions de vida social que
s’intenten millorar no es redueixen
al desenvolupament econòmic i al
benestar material, tot i que
certament els inclouen. Són també, i
abans –en sentit qualitatiu, no en el
d’urgència temporal, en què de
vegades poden tenir preferència els
aspectes materials–, la llibertat, la
justícia, la moralitat, la pau, la
cultura: tot el que correspon en
primer lloc a la dignitat de la persona
humana.

La sensibilitat de sant Josepmaria
sobre aquest tema és molt aguda: Es
comprèn molt bé la impaciència,
l’angoixa, els desitjos inquiets dels
qui, amb una ànima naturalment



cristiana (cfr. Tertul·lià, 
Apologeticum, 17), no es resignen
davant la injustícia personal i
social que pot crear el cor humà.
Tants segles de convivència entre
els homes i, encara, tant d’odi,
tanta destrucció, tant fanatisme
acumulat en ulls que no hi volen
veure i en cors que no volen
estimar. Els béns de la terra,
repartits entre uns quants; els
béns de la cultura, enclosos en
cenacles. I, a fora, fam de pa i de
saviesa, vides humanes que són
santes, perquè venen de Déu,
tractades com simples coses, com
números d’una estadística.
Comprenc i comparteixo aquesta
impaciència, que m’impulsa a
mirar a Crist, que continua
convidant-nos a posar en pràctica
aquest manament nou de l’amor. 
[18]

El progrés rectament ordenat és
bo, i Déu el vol. [19] La recerca del



progrés temporal en ordre al regnat
de Crist és part integrant de la
santificació del treball professional. I
ho és perquè la santificació del
treball implica l’elevació de la
mateixa realitat humana del treball a
l’ordre de la santedat. Humanament
el treball és font de progrés, de
civilització i de benestar. [20] Per la
seva naturalesa, el treball
professional és mitjà
imprescindible per al progrés de la
societat i l’ordenació cada vegada
més justa de les relacions entre els
homes. [21] Qui vulgui santificar el
seu treball no pot prescindir
d’aquesta realitat. Necessàriament
haurà d’aspirar al progrés temporal,
per ordenar-ho a Déu. No és
admissible pensar que, per ser
cristià, calgui donar l’esquena al
món, ser un derrotista de la
naturalesa humana. [22]

Aquest progrés no és, tanmateix, el
final últim sobrenatural, ni



avançament d’aquest, perquè cap bé
terrenal no pot ser en si mateix
incoació dels béns sobrenaturals.
Això no és treure-li importància al
progrés humà, és només no
divinitzar-lo. La seva recerca és un fi
subordinat a la recerca de la
santedat, al fi últim sobrenatural. Ha
volgut el Senyor que, amb la nostra
vocació, manifestem aquella visió
optimista de la creació, aquell
amor al món que batega en el
cristianisme. No ha de faltar mai la
il·lusió, ni en el vostre treball ni en
el vostre afany per construir la
ciutat temporal. Encara que,
alhora, com a deixebles de Crist
que han crucificat la carn amb les
seves passions i concupiscències
(Ga 5, 24), procureu mantenir viu
el sentit del pecat i de la reparació
generosa, contra els falsos
optimismes dels qui, enemics de la
creu de Crist (Fl 3, 18), tot ho
xifren en el progrés i en les
energies humanes. [23]



[1] Amics de Déu, n. 210.

[2] Ibidem.

[3] Carta 6-V-1945, n. 14.

[4] Apunts d’una meditació, 27-
X-1963.

[5] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, cit., vol. I, p.
379 s.

[6] Carta 9-I-1932, n. 2.

[7] Carta 6-V-1945, n. 14.

[8] És Crist que passa, n. 183.

[9] Ibidem.

[10] Ibidem, n. 105.

[11] Cfr. Conc. Vaticà II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 11; Const. 
Sacrosanctum Concilium, núm. 10.



[12] Converses, núm. 10.

[13] És Crist que passa, núm. 156.

[14] J. Ratzinger, La Iglesia, una
comunidad siempre en camino,
Madrid 1991, p. 125.

[15] Carta 29-XII-1947/14-II-1966,
núm. 89.

[16] Apunts d’una meditació, 27-
X-1963.

[17] Carta 14-II-1944, n. 19.

[18] És Crist que passa, n. 111.

[19] Ibidem, n. 123.

[20] Carta 31-V-1954, n. 17.

[21] Converses, n. 10.

[22] És Crist que passa, n. 125.

[23] Carta 9-I-1959, n. 19.

Apartat sobre el treball

https://opusdei.org/section/treball/


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-
entranya-del-treball/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/
https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/
https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/

	Jesucrist a l'entranya del treball

