opusdei.org

Jesucrist a I'entranya
del treball

En aquest article s'explica el
missatge de sant Josepmaria de
com respondre a la crida urgent
de cristianitzar la societat a
través de la santificacio del
treball.

01/05/2017

Aquesta ha estat la meva
predicacio constant des del 1928:
és urgent cristianitzar la societat,
[1] afirma sant Josepmaria en una
homilia; i poc després assenyala la
manera que proposa per arribar-hi:



elevar a ’ordre de la gracia la
tasca diaria, la professio o ofici. [2]
Es tracta, amb unes altres paraules,
de santificar el treball. Pel treball -
escriu- el cristia sotmet la creacio
(cfr.Gn 1, 28) i I’ordena a Crist
Jesus, centre en el qual estan
destinats a recapitular-se totes les
coses. [3] S’obre aqui una
perspectiva fascinant 'origen de la
qual es troba en un fet historic que
convé recordar per comprendre
I’abast del missatge.

Quan seré enlairat damunt la
terra....

El 7 d’agost del 1931 va ser una data
memorable per a sant Josepmaria.
Moltes vegades recordara que aquell
dia el Senyor el va fer veure amb
claredat inusitada una caracteristica
de l’esperit que estava transmetent
des del 1928. Va comprendre que
Jesucrist regnara en el mon si els
cristians el posen a ’entranya i al



cim de la seva activitat professional,
santificant el seu treball. D’aquesta
manera Ell atraura tots els homes i
totes les coses cap a si, i el seu Regne
sera una realitat, perqueé la societat
sencera -les persones, les institucions
1 els costums—, edificada amb
I’entramat de les diverses
professions, arribara a estar
configurada cristianament.

Aquest missatge va quedar impres en
la seva anima a partir de llavors,
quan va entendre en un sentit nou
les paraules del Senyor recollides a Jn
12, 32 (segons la Vulgata, usual
llavors en la liturgia): et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum: I jo, quan seré enlairat
damunt la terra, atrauré tothom cap a
mi. Vet aqui un dels passatges en que
es refereix a aquell moment: Quan
un dia, en la quietud d’una església
madrilenya, jo em sentia no res -
no poca cosa, poca cosa hauria
estat encara alguna cosa-,



pensava: tu vols, Senyor, que faci
tota aquesta meravella? (...). I alla,
en el fons de I’anima, vaig
entendre amb un sentit nou, ple,
aquelles paraules de I’Escriptura:
‘et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum’ (Jn 12,
32). Ho vaig entendre
perfectament. El Senyor ens deia:
si vosaltres em poseu a I’entranya
de totes les activitats de la terra,
complint el deure de cada moment,
sent el meu testimoni en el que
sembla gran i en el que sembla
petit... llavors ‘omnia traham ad
meipsum’! El meu regne entre
vosaltres sera una realitat! [4]

Les biografies de sant Josepmaria
narren la profunda commocio que va
experimentar en la seva anima quan
va rebre aquesta llum. [5] Les
paraules de Jn 12, 32, esculpides al
peu de la seva imatge als murs de la
basilica de sant Pere, beneida per
Benet XVI el 14 de setembre del 2005,



recorden la importancia d’aquest
esdeveniment per a la vida de
I’Església.

En un altre lloc —escrivint en tercera
persona- explica el sentit que va
descobrir en aquest passatge de
I’Evangeli: [Aquell sacerdot] va
entendre clarament que, amb el
treball ordinari en totes les
tasques del mon, era necessari
reconciliar la terra amb Déu, de
manera que el que fos profa -
encara que fos profa- es convertis
en sagrat, en consagrat a Déu, final
ultim de totes les coses. [6]
Convertir el que és profa en sagrat
“encara que sigui profa” significa que
una activitat professional -la
medicina, la construccio,
I’hostaleria...—, sense canviar la seva
naturalesa i la seva funcio en la
societat, amb la seva autonomia i les
seves lleis propies, es pot convertir
en oracio, en dialeg amb Déu, i aixi
se santifica: es purifica i s’eleva. Per



aixo sant Josepmaria afirma que, en
rigor, no es pot dir que hi hagi
realitats profanes, una vegada que
el verb de Déu s’ha dignat a
assumir una naturalesa humana
integra i consagrar el mon amb la
seva presencia i amb el treball de
les seves mans, perque va ser
designi del Pare reconciliar amb si
mateix, pacificant-les per la sang
de la seva creu, totes les coses, tant
les de la terra com les del cel (Col
1, 20). [7]

Quan es parla de posar el Senyor “a
I’entranya” de les activitats humanes
s’indica que aquesta transformacio
del que és profa en sant o sagrat té
lloc en la part més intima de
Pactivitat. En efecte, ’esséncia
d’aquesta transformacio és la caritat,
I’amor sobrenatural, que informa i
vivifica enterament allo que es fa: Si
els homes ens decidissim a allotjar
als nostres cors I’amor de Déu!
Crist, Senyor Nostre, va ser



crucificat 1, des de ’altura de la
Creu, va redimir el mon, restablint
la pau entre Déu i els homes.
Jesucrist recorda a tothom: Et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jn 12, 32). [8]

Diverses vegades, en lloc de dir “a
I’entranya”, sant Josepmaria escriu
“al cim” de les activitats humanes: Si
vosaltres em col-loqueu al cim de
totes les activitats de la terra,
complint el deure de cada moment,
amb el meu testimoni en el que
sembla gran i en el que sembla
petit, omnia traham ad meipsum,
tot ho atrauré cap a mi. El meu
regne entre vosaltres sera una
realitat! [9]

“Al cim” equival a “a ’entranya”,
perque dir que I’amor de Crist
vivifica una activitat des de la seva
entranya és tant com dir que la
presideix des del seu cim. Pero
I’expressio “al cim” o “al pic” afegeix



una cosa més: indica que en aquesta
activitat s’ha de veure Crist, perquée
No es pot amagar un poble posat dalt
d’una muntanya, i ningt no encén una
llantia per posar-la sota una mesura,
sino en el portallanties, perque faci
llum a tots els qui son a la casa. Que
brilli igualment la vostra llum davant
la gent; aixi veuran les vostres bones
obres i glorificaran el vostre Pare del
cel (Mt 5, 14-16). Per tant, afirmar
que el cristia ha de posar Crist al cim
del seu treball significa que ’'amor
amb que el realitza s’ha de
manifestar en el tracte amb els altres,
en l’actitud de lliurament i de servei.
Amb naturalitat, s’ha de notar la
caritat de Crist en la conducta dels
seus deixebles, juntament amb la
competencia professional i dins seu.
Cada cristia ha de fer present Crist
entre els homes; ha d’obrar de tal
manera que els qui el tractin
percebin el ‘bonus odor

Christi’ (cfr. 2 Co 2, 15), 1a bona
olor de Crist; ha d’actuar de



manera que, a través de les accions
del deixeble, es pugui descobrir el
rostre del Mestre. [10]

Hi ha també un altre sentit de
I’expressio “posar Crist al cim de les
activitats humanes”, cosa que és
consequéncia d’aixo anterior. Qui fa
la seva feina per amor a Crist i
perque els homes, veient-ho,
glorifiquin Déu, ha de provar de fer-
la tan bé com pugui també
humanament, amb la perfeccio més
gran de queé sigui capag. Aixi posa
Crist al cim del seu treball. Aixd no
significa que hagi de ser el millor en
aquesta tasca, pero si que s’ha
d’esforcar per dur-la a terme amb la
maxima competencia humana que
pugui adquirir i posant en practica
les virtuts cristianes amarades per
I’amor a Déu. Posar el Senyor al cim
del propi treball no s’ha d’entendre
com un exit terrenal; és una cosa que
esta a I’abast de tots, no només
d’alguns particularment dotats; €s



una exigencia personal: cadascu ha
de posar Jesucrist al cim de la seva
activitat encara que humanament no
destaqui fent-la.

Tanmateix, el sentit més profund
d’aquest “posar Crist al cim de les
activitats humanes” és el d’unir el
treball i totes les activitats rectes a la
Santa Missa, cim de la vida de
I’Església i del cristia. [11] S’hi
enclouen els sentits anteriors, perqué
unir el treball al Sacrifici de Crist
implica fer-ho per amor i amb la
perfeccio humana més gran possible.
Llavors el treball es converteix en un
acte de culte a Déu: se santifica per la
seva unio amb el Sacrifici de I’Altar,
renovacio o actualitzacio
sacramental del Sacrifici del Calvari,
es converteix en obra de Déu,
‘operatio Dei, opus Dei’. [12] El
sentit tradicional de ’expressio ‘opus
Dei’, que designa I’ofici liturgic,
s’obre en les paraules de sant
Josepmaria al treball i a totes les



activitats. Demana al cristia que al
llarg de la seva jornada sigui anima
d’Eucaristia, perqué només aixi
Crist sera al cim de la seva activitat.
Demanem, doncs, al Senyor que
ens concedeixi ser animes
d’Eucaristia (...) I facilitarem als
altres la tasca de reconeixer Crist,
contribuirem a posar-lo al cim de
totes les activitats humanes. Es
complira la promesa de Jesus: Jo,
quan sigui exaltat sobre la terra,
tot ho atrauré cap a mi’. [13]

I’Eucaristia edifica ’Església perquée
reuneix en un sol Cos els qui hi
participen: El pa és un de sol, i per
aixo nosaltres, ni que siguem molts,
formem un sol cos, ja que tots
participem d’aquest tnic pa (1 Co 10,
17). ’Eucaristia “és el compliment de
la promesa del primer dia de la gran
setmana de Jesus: I jo, quan seré
enlairat damunt la terra, atrauré
tothom cap a mi.(Jn 12, 32). [14]
Aleshores s’arriba a entreveure el



profund significat que enclou el fet
que la lum rebuda per sant
Josepmaria sobre aquest text li
arribés precisament mentre alcava
Phostia: [15] en el moment de la
consagracio, a la santa missa. Quan
el cristia uneix el seu treball al
sacrifici de I’altar, aquest treball
santificat edifica ’Església perque fa
present la forca unificadora de
I’eucaristia: I’accio de Crist que per
I’Esperit Sant atreu tots els homes i
totes les coses cap a ell.

El cami que Déu va voler mostrar a
sant Josepmaria perqueé Crist regnés
en aquest mon és que cadascu
personalment procuri santificar el
seu treball posant-hi la creu de Crist,
és a dir, unint-lo al sacrifici del
calvari que s’actualitza en
I’eucaristia, de manera que sigui
ferment de vida cristiana al mig del
mon. Una manera poc vistosa de
contribuir al regnat de Crist, pero
portadora de tota I’eficacia de la



promesa divina: Si vosaltres em
poseu a ’entranya de totes les
activitats de la terra (...) omnia
traham ad meipsum! El meu regne
entre vosaltres sera una realitat!
[16]

Posar Crist al cim de “totes les
activitats humanes” perque Ell regni
no vol dir que el seu regnat sigui el
resultat de I'influx huma d’un gran
nombre de cristians actuant en totes
les professions. Es el Senyor que
atraura cap a Ell totes les coses si uns
quants cristians fidels, homes i
dones, procuren ser auténticament
sants cadascun al seu lloc enmig del
mon. No és una questio de
proporcions humanes. El que va
entendre sant Josepmaria és que als
cristians se’ns demana que posem
Crist a ’entranya de la nostra
activitat, potser de molt poc relleu
social, i que si ho fem, Ell atraura
totes les coses cap a Ell: no només
aquelles que son efecte del nostre



limitat treball, sino totes i a tot el
mon. Era clar que aquestes
paraules, que relata sant Joan —et
ego si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12,
32)-, les haviem d’entendre en el
sentit que ’elevéssim, com a
Senyor, al cim de totes les
activitats humanes: que Ell ho
atrauria tot cap a Ell, en el seu
regnat espiritual d’amor. [17]

Regnat de Crist i progrés temporal

Aixi com voler que Crist regni en la
mateixa vida inclou buscar la
perfeccio humana —-mitjancant la
practica de les virtuts informades per
la caritat—,voler que Crist regni en la
societat exigeix buscar el seu
perfeccionament: el bé comu
temporal, del qual forma part del
progrés. En realitat, no és un simple
paral-lelisme entre el bé de la
persona i el de la societat, com si la
recerca de I'un pogués ser



independent de I’altre. El que
anomenem bé comu de la societat és
bé de les persones que la
constitueixen. I, al seu torn, el bé de
les persones contribueix al bé comu
de la societat, sempre que aquest
ultim s’entengui de manera integral.
Les condicions de vida social que
s’intenten millorar no es redueixen
al desenvolupament economic i al
benestar material, tot i que
certament els inclouen. S6n també, i
abans —en sentit qualitatiu, no en el
d’urgencia temporal, en que de
vegades poden tenir preferencia els
aspectes materials—, la llibertat, la
justicia, la moralitat, la pau, la
cultura: tot el que correspon en
primer lloc a la dignitat de la persona
humana.

La sensibilitat de sant Josepmaria
sobre aquest tema és molt aguda: Es
compreén molt bé la impaciéncia,
I’angoixa, els desitjos inquiets dels
qui, amb una anima naturalment



cristiana (cfr. Tertul-lia,
Apologeticum, 17), no es resignen
davant la injusticia personal i
social que pot crear el cor huma.
Tants segles de convivéncia entre
els homes i, encara, tant d’odi,
tanta destruccio, tant fanatisme
acumulat en ulls que no hi volen
veure i en cors que no volen
estimar. Els béns de la terra,
repartits entre uns quants; els
béns de la cultura, enclosos en
cenacles. I, a fora, fam de paide
saviesa, vides humanes que son
santes, perqueé venen de Déu,
tractades com simples coses, com
numeros d’una estadistica.
Comprenc i comparteixo aquesta
impaciéncia, que m’impulsa a
mirar a Crist, que continua
convidant-nos a posar en practica
aquest manament nou de ’amor.
[18]

El progrés rectament ordenat és
bo, i Déu el vol. [19] La recerca del



progres temporal en ordre al regnat
de Crist és part integrant de la
santificacio del treball professional. I
ho és perque la santificacio del
treball implica I’elevaci6 de la
mateixa realitat humana del treball a
I’ordre de la santedat. Humanament
el treball és font de progrés, de
civilitzacio i de benestar. [20] Per la
seva naturalesa, el treball
professional és mitja
imprescindible per al progrés de la
societat i ’ordenacio cada vegada
més justa de les relacions entre els
homes. [21] Qui vulgui santificar el
seu treball no pot prescindir
d’aquesta realitat. Necessariament
haura d’aspirar al progrés temporal,
per ordenar-ho a Déu. No és
admissible pensar que, per ser
cristia, calgui donar I’esquena al
mon, ser un derrotista de la
naturalesa humana. [22]

Aquest progrés no és, tanmateix, el
final ultim sobrenatural, ni



avancament d’aquest, perqueée cap bé
terrenal no pot ser en si mateix
incoacio dels béns sobrenaturals.
Aix0 no és treure-li importancia al
progreés huma, és només no
divinitzar-lo. La seva recerca és un fi
subordinat a la recerca de la
santedat, al fi ultim sobrenatural. Ha
volgut el Senyor que, amb la nostra
vocacio, manifestem aquella visio
optimista de la creacio, aquell
amor al mon que batega en el
cristianisme. No ha de faltar mai la
il-lusio, ni en el vostre treball ni en
el vostre afany per construir la
ciutat temporal. Encara que,
alhora, com a deixebles de Crist
que han crucificat la carn amb les
seves passions i concupiscencies
(Ga 5, 24), procureu mantenir viu
el sentit del pecat i de la reparacio
generosa, contra els falsos
optimismes dels qui, enemics de la
creu de Crist (F1 3, 18), tot ho
xifren en el progrésien les
energies humanes. [23]



[1] Amics de Déu, n. 210.
[2] Ibidem.
[3] Carta 6-V-1945, n. 14.

[4] Apunts d’'una meditacid, 27-
X-1963.

[5] Cfr. A. Vazquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, cit., vol. I, p.
379 s.

[6] Carta 9-1-1932, n. 2.

[7] Carta 6-V-1945, n. 14.

[8] Es Crist que passa, n. 183.
[9] Ibidem.

[10] Ibidem, n. 105.

[11] Cfr. Conc. Vatica II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 11; Const.
Sacrosanctum Concilium, nam. 10.



[12] Converses, num. 10.
[13] Es Crist que passa, num. 156.

[14] J. Ratzinger, La Iglesia, una
comunidad siempre en camino,
Madrid 1991, p. 125.

[15] Carta 29-X11-1947/14-11-1966,
num. 89.

[16] Apunts d’una meditacio, 27-
X-1963.

[17] Carta 14-11-1944, n. 19.
[18] Es Crist que passa, n. 111.
[19] Ibidem, n. 123.

[20] Carta 31-V-1954, n. 17.
[21] Converses, n. 10.

[22] Es Crist que passa, n. 125.
[23] Carta 9-1-1959, n. 19.

Apartat sobre el treball


https://opusdei.org/section/treball/

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-1-
entranya-del-treball/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/
https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/
https://opusdei.org/ca-es/article/jesucrist-a-l-entranya-del-treball/

	Jesucrist a l'entranya del treball

