
opusdei.org

Humilitat

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Humilitat" publicada a "Amics
de Déu" i pronunciada el 6
d'abril de 1965.

18/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Considerem ara per uns instants els
textos d’aquesta Missa del dimarts de

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-humilitat?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27690527
https://youtu.be/O7cs54EgZmw


Passió. Pensem de quina manera els
homes es deïfiquen. Perquè cal que
sapiguem distingir la deïficació bona
de la deïficació dolenta. Parlarem
d’humilitat, ja que aquesta és la
virtut que ens ajuda a conèixer,
simultàniament, la nostra misèria i la
nostra grandesa.

La nostra misèria ressalta amb prou
evidència. No vull dir les limitacions
naturals: tantes grans aspiracions en
les quals l’home somia i que, en
canvi, mai no farà efectives, mal que
sigui per falta de temps. Penso més
aviat en allò que fem malament, en
les caigudes, en les errades que
podrien evitar-se i no s’eviten.
Contínuament experimentem la
nostra ineficàcia personal. Però, de
vegades, sembla com si s’ajuntessin
totes aquestes coses, com si se’ns
manifestessin amb un major relleu,
perquè ens adonem de la poqueta
cosa que arribem a ser. Què hem de
fer?



Expecta Dominum,[1] espera en el
Senyor; viu de l’esperança, ens
suggereix l’Església, amb amor i amb
fe. Viriliter age,[2] comporta’t
baronívolament. Què hi fa que
siguem criatures de fang, si tenim
l’esperança posada en Déu? I si mai
una ànima sofreix una caiguda, un
retrocés ―cosa que no cal pas que
s’esdevingui―, s’hi posa remei, com
se sol fer en la vida ordinària amb la
salut del cos, i tornem-hi!

¿No us heu fixat en les famílies, quan
conserven una peça decorativa de
valor i fràgil ―un gerro, posem per
cas―, com en tenen cura perquè no
es trenqui? Fins que arriba un dia
que el nen, tot jugant el tira a terra, i
aquell record preciós s’esmicola en
mil trossos. El disgust és gran, però
de seguida ve l’adob; es recompon,
s’enganxa amb tot el mirament i, un
cop restaurat, a la fi és tan bonic com
abans.



Però, quan l’objecte és de terrissa o
només de terra cuita, generalment
n’hi ha prou amb unes grapes de
ferro o de qualsevol altre metall, que
mantindran els trossos units. I
l’atuell, reparat així, cobra un encís
original.

Portem això a la vida interior.
Davant les nostres misèries i els
nostres pecats, davant els nostres
errors ―bé que, per la gràcia divina,
siguin de poc pes―, anem a l’oració i
diguem al nostre Pare: Senyor, en la
meva pobresa, en la meva fragilitat,
en aquest fang meu d’atuell trencat,
Senyor, poseu-m’hi unes grapes i
―amb el meu dolor i amb el vostre
perdó― seré més fort i més agraciat
que no pas abans! Una oració
consoladora, per repetir-la quan
s’esmicoli aquest pobre fang nostre.

Que no ens sorprengui pensar que
som tan trencadissos, que no ens
sobti si comprovem que el nostre



capteniment s’esbocina per un no
res; confieu en el Senyor, que té
l’auxili sempre preparat: el Senyor és
la meva llum i la meva salvació, qui
em pot fer mal?[3] Ningú: tractant
així el nostre Pare del Cel, no
tinguem por de ningú ni de res.

Si acudim a la Sagrada Escriptura,
veurem com la humilitat és un
requisit indispensable per a
disposar-se a sentir Déu. On hi ha
humilitat hi ha saviesa,[4] explica el
llibre dels Proverbis. Humilitat és
mirar-nos com som, sense pal·liatius,
amb la veritat. I en comprendre que
amb prou feines valem res, ens
obrim a la grandesa de Déu: aquesta
és la nostra grandesa.

Que bé que ho entenia Nostra
Senyora, la santa Mare de Jesús, la
criatura més excelsa de totes les que
han existit i existiran damunt la
terra! Maria glorifica el poder del
Senyor, que derrocà del soli els



poderosos i exalçà els humils.[5] I
canta que en Ella s’ha esdevingut un
altre cop aquesta providència divina:
puix que ha posat els ulls en la
petitesa de la seva serventa, heus
aquí, doncs, que des d’ara em diran
benaurada totes les generacions.[6]

Maria es mostra santament
transformada, en el seu cor puríssim,
davant la humilitat de Déu: l’Esperit
Sant vindrà sobre teu, i la virtut de
l’Altíssim et cobrirà amb la seva
ombra. Per això el sant que naixerà de
tu serà anomenat Fill de Déu.[7] La
humilitat de la Verge és
conseqüència d’aquest abisme
insondable de gràcia, que s’opera
amb l’Encarnació de la Segona
Persona de la Trinitat Beatíssima en
les entranyes de la seva Mare sempre
Immaculada.

Quan sant Pau evoca aquest misteri,
prorromp també en un himne joiós,
que avui podem assaborir amb



deteniment: tingueu entre vosaltres
els mateixos sentiments que tingué
Jesucrist. Essent, ell, de condició
divina, no fou per usurpació, sinó per
essència, això d’ésser igual a Déu, i no
obstant s’anorreà a ell mateix prenent
la condició d’esclau, i esdevenint
semblant als homes. I trobat,
d’aspecte, com un altre home
s’humilià a si mateix fent-se obedient
fins a la mort, i mort de Creu.[8]

Jesucrist, Senyor Nostre, molt sovint
ens proposa en la seva predicació
l’exemple de la seva humilitat: 
apreneu de mi, que sóc mans i humil
de cor.[9] Perquè tu i jo sapiguem
que no hi ha cap altre camí, que
només el coneixement sincer del
nostre no res enclou la força
d’atreure envers nosaltres la divina
gràcia. Per nosaltres, Jesús vingué a
patir fam i a nodrir, vingué a tenir set
i a donar de beure, vingué a vestir-se
de la nostra mortalitat i a vestir



d’immortalitat, vingué pobre per a fer
rics.[10]

Déu resisteix els superbs i dóna la
seva gràcia als humils,[11] ensenya
l’apòstol sant Pere. En qualsevol
època, en qualsevol situació humana,
no hi ha altre camí ―per a viure la
vida divina― que el de la humilitat.
¿És que, per ventura, el Senyor es
complau en la nostra humiliació? No.
Què aconseguiria, amb el nostre
abatiment el qui ho ha creat tot i
manté i governa tot el que existeix?
Déu només desitja la nostra
humilitat, que ens buidem de
nosaltres mateixos per tal de poder-
nos omplir; pretén que no li posem
obstacles, perquè ―parlant com els
homes― pugui cabre més gràcia seva
en el nostre pobre cor. Perquè el Déu
que ens inspira d’ésser humils és el
mateix que transformarà el nostre
cos miserable, conformement al seu
cos glorificat, segons la força amb què
pot sotmetre totes les coses a si



mateix.[12] Nostre Senyor ens fa
seus, ens deïfica amb una deïficació
bona.

La supèrbia, l’enemic

I què és el que impedeix aquesta
humilitat, aquesta deïficació bona? La
supèrbia. Aquest es el pecat capital
que mena a la deïficació dolenta. La
supèrbia porta a seguir, potser en les
qüestions més menudes, la
insinuació que Satanàs va presentar
als nostres primers pares: se us
obriran els ulls i sereu com Déu,
coneixedors del bé i del mal.[13]
Podem llegir també a l’Escriptura
que el principi de la supèrbia és que
l’home s’aparti del Senyor.[14] Perquè
aquest vici, un cop ha arrelat,
influeix en tota l’existència de l’home
fins a convertir-se en allò que sant
Joan anomena superbia vitae,[15]
supèrbia de la vida.

Supèrbia? De què? L’Escriptura Santa
recull accents, tràgics i còmics



alhora, per estigmatizar la supèrbia:
de què et glorieges, pols i cendra? Ja
en vida vomites les entranyes. Una
lleugera malaltia: el metge somriu.
L’home que avui és rei, demà serà
mort.[16]

Quan l’orgull s’apodera de l’ànima,
no és estrany que al darrera vinguin
en corrua tots el vicis: l’avarícia, les
intemperàncies, l’enveja, la
injustícia. L’orgullós intenta
inútilment treure del seu soli Déu,
que és misericordiós amb totes les
criatures, i així poder-s’hi acomodar
ell, que actua amb entranyes de
crueltat.

Hem de demanar al Senyor que no
ens deixi caure en aquesta
temptació. La supèrbia és el pitjor
dels pecats, i el més ridícul. Si
aconsegueix d’emmordassar amb les
seves múltiples al·lucinacions, la
persona atacada es vesteix
d’aparença, s’emplena de buidor,



s’envaneix com el gripau de la faula,
que inflava el pap, tot presumint, fins
que va rebentar. La supèrbia és
desagradable, també humanament:
qui es considera superior a tothom i
a tot, s’està contemplant
contínuament a si mateix i
menyspreant els altres, que li
corresponen fent burla de la seva
vana fatuïtat.

Sentim parlar de supèrbia, i potser
ens imaginem una conducta
despòtica, asservidora: una gran
remor de veus aclamatòries i el
triomfador que passa, com un
emperador romà, per sota els alts
arcs, amb el gest d’acotar el cap, no
fos cas que el seu front gloriós
arribés a tocar el marbre blanc.

Siguem realistes: aquest orgull
només es pot donar en una fantasia
esbojarrada. Hem de lluitar contra
unes altres formes més subtils, més
freqüents: l’orgull de preferir la



pròpia excel·lència a la del proïsme;
la vanitat en les converses, en els
pensaments i en els gests; una
susceptibilitat gairebé malaltissa,
que se sent ofesa amb paraules i
accions que de cap manera no
signifiquen un greuge.

Tot això sí que pot ser, i ho és, una
temptació corrent. L’home es
considera a si mateix com el sol i el
centre dels qui són al seu voltant. Tot
ha de girar al seu entorn. I no és
estrany que recorri, amb el seu afany
morbós, fins a la simulació del dolor,
de la tristesa i la malaltia, per tal que
els altres el curin i l’afalaguin.

La major part dels conflictes, que es
plantegen en la vida interior de
molta gent, els fabrica la imaginació:
que si han dit, que si pensaran, que si
em consideren... I aquesta pobra
ànima pateix, per la seva trista
fatuïtat, amb sospites que no són
reals. En aquesta aventura



desgraciada, la seva amargor és
contínua i mira de produir
desassossec en els altres: perquè no
sap ésser humil, perquè no ha après
a oblidar-se de si mateixa per lliurar-
se, generosament, al servei dels
altres per amor de Déu.

Un burret per tron

Tornem a l’Evangeli. Mirem-nos en el
nostre model, en Crist Jesús.

Jaume i Joan, per mitjà de la seva
mare, han demanat a Crist de posar-
se a la seva esquerra i a la seva dreta.
Els altres deixebles s’indignen amb
ells. I Nostre Senyor, què contesta?: el
qui vulgui arribar a ser gran entre
vosaltres, perquè el vostre servidor; i
el qui entre vosaltres vulgui ser el
primer, ha de ser criat de tots: perquè
el Fill de l’home no ha vingut a fer-se
servir, sinó a servir i a donar la vida
com a redempció de molts.[17]



En una altra ocasió anant a
Cafarnaüm, potser Jesús ―com en
d’altres jornades― els anava al
davant. I arribats a casa els
preguntava: què discutieu pel camí?
Però ells no badaven boca; és que pel
camí havien discutit ―una vegada
més― entre ells qui era el més gran.
Aleshores, tot asseient-se, va cridar
els dotze i els digué: si algú vol ser el
primer, serà el darrer de tots i el
servidor de tots. Llavors prengué un
nen i el posà enmig d’ells i, tot
abraçant-lo, els digué: qui acull un
d’aquests nens en nom meu, a mi
m’acull; i el qui m’acull, no m’acull a
mi, sinó aquell qui m’ha enviat.[18]

No us enamora aquesta manera de
fer de Jesús? Els ensenya la doctrina
i, per tal que l’entenguin, els presenta
un exemple viu. Crida un nen d’entre
els que devien córrer per aquella
casa i l’estreny contra el seu pit. Ah,
aquest silenci tan eloqüent de Nostre
Senyor! Ja ho ha dit tot: Estima



aquells qui es fan com nens. Després
afegeix que el resultat d’aquesta
senzillesa, d’aquesta humilitat
d’esperit és poder abraçar-lo a Ell i al
Pare que és al cel.

Quan s’acosta el moment de la seva
Passió, i Jesús vol mostrar d’una
manera gràfica la seva reialesa, entra
triomfalment a Jerusalem, a cavall
d’un burret! Estava escrit que el
Messies havia de ser un rei
d’humilitat: digueu a la filla de Sió:
guaita, ve cap a tu el teu Rei ple de
mansuetud i muntant una somera i el
seu pollí, fill d’aquella que està
avesada al jou.[19]

Ara, en l’última Cena, Crist ho ha
preparat tot per acomiadar-se dels
seus deixebles, mentre que ells s’han
embrancat en una enèsima discussió
sobre qui d’aquest grup escollit seria
tingut com el més gran. Jesús s’aixeca
de taula, es treu el mantell i se cenyeix
una tovallola al cos. Després tira



aigua en un gibrell i comença a rentar
els peus dels deixebles i a eixugar-los-
els amb la tovallola que duia cenyida.
[20]

Ha tornat a predicar amb l’exemple,
amb obres. Davant els deixebles que
discutien per motius de supèrbia, de
vanaglòria, Jesús s’inclina i fa de gust
l’ofici de servent. En acabat, quan
torna a taula, els comenta: ho
enteneu, el que us he fet? Vosaltres em
dieu Mestre, Senyor, i feu bé de
tractar-me així, perquè ho sóc. Ara, si
jo, el Mestre i el Senyor, us he rentat
els peus, vosaltres també us heu de
rentar els peus els uns als altres.[21]
A mi em commou aquesta delicadesa
del nostre Crist. Perquè no afirma: si
jo me n’ocupo, què no hauríeu de fer
vosaltres? Es posa al mateix nivell,
no coacciona: fustiga amorosament
la falta de generositat d’aquells
homes.



Com als primers dotze, també a
nosaltres el Senyor ens pot insinuar i
ens insinua contínuament: exemplum
dedi vobis,[22] us he donat exemple
d’humilitat. M’he convertit en
servent, perquè vosaltres sapigueu,
amb cor benigne i humil, servir tots
els homes.

Fruits de la humilitat

Com més gran ets, més humil t’has de
fer, i trobaràs gràcia davant el
Senyor.[23] Si som humils, Déu no
ens abandonarà mai. Ell humilia
l’altivesa del superb, però salva els
humils. Ell allibera l’innocent, el qual
per la puresa de les seves mans serà
rescatat.[24] La infinita misericòrdia
del Senyor no triga a acudir en
socors de qui el crida des de la
humilitat. I aleshores actua com qui
és: com Déu Omnipotent. Ni que hi
hagi molts perills, ni que l’ànima
sembli ben assetjada, ni que es trobi
encerclada pertot arreu pels enemics



de la seva salvació, no sucumbirà. I
això no és solament una tradició
d’altres temps: avui encara passa.

Llegint l’Epístola d’avui, veia Daniel
ficat entre aquells lleons famolencs, i,
sense pessimisme ―no puc dir allò
de qualsevol temps passat fou millor,
ja que tots els temps han estat bons i
dolents―, considerava que també en
els moments actuals hi ha molts
lleons deixats anar, i nosaltres hem
de viure en aquest ambient. Lleons
que cerquen qui poden devorar: 
tanquam leo rugiens circuit quaerens
quem devoret.[25]

I aquestes feres, com les evitarem?
Potser no ens passarà com a Daniel.
Jo no sóc miracler, però estimo
aquesta grandiositat de Déu, i entenc
que li hauria estat més fàcil
d’apaivagar la fam del profeta, o de
posar-li davant un aliment; i no ho va
fer. Va disposar, en canvi, que des de
Judea es traslladés miraculosament



un altre profeta, Habacuc, a dur-li el
menjar. No li va fer res d’obrar un
prodigi gran, perquè Daniel no es
trobava dins aquell pou perquè sí,
sinó per una injustícia dels seguidors
del diable, per ser servidor de Déu i
destructor d’ídols.

Nosaltres, sense portents
espectaculars, amb normalitat de
vida cristiana ordinària, amb una
sembra de pau i d’alegria, també
hem de destruir molts ídols: el de la
incomprensió, el de la injustícia, el
de la ignorància, el de la pretesa
suficiència humana que gira
arrogant l’esquena a Déu.

No us espanteu, ni tingueu por de
res, per més que les circumstàncies
en què treballeu siguin tremendes,
pitjors que les de Daniel dins el fossat
amb aquelles bèsties voraces. Les
mans de Déu són sempre poderoses i,
si calgués, farien meravelles. Fidels!
Amb una fidelitat amorosa,



conscient, alegre, a la doctrina de
Crist, persuadits que els anys d’ara
no són pas pitjors que els d’altres
segles, i que el Senyor és el mateix de
sempre.

Vaig conèixer un ancià sacerdot, que
afirmava ―somrient― de si mateix: 
jo sempre estic tranquil, tranquil. I
així hem de trobar-nos sempre
nosaltres, ficats en el món, rodejats
de lleons famolencs, però sense
perdre la pau: tranquils. Amb amor,
amb fe, amb esperança, sense oblidar
mai que, si convé, el Senyor ja
multiplicarà els miracles.

Us recordo que si sou sincers, si us
mostreu com sou, si us deïfiqueu, a
base d’humilitat, no de supèrbia,
vosaltres i jo estarem segurs en
qualsevol ambient: podrem parlar
sempre de victòries, i ens direm
vencedors. Amb aquestes íntimes
victòries de l’amor de Déu, que



porten la serenitat, la felicitat de
l’ànima, la comprensió.

La humilitat ens empenyerà a dur a
terme grans empreses; però a
condició que no perdem de vista la
consciència de la nostra poquedat,
amb un convenciment de la nostra
pobra indigència que creixi de dia en
dia. Admet sense vacil·lacions que ets
un servent obligat a fer un gran
nombre de serveis. No et gloriegis
d’ésser anomenat fill de Déu
―reconeguem la gràcia sense oblidar
la nostra naturalesa-; no t’envaneixis
si has servit bé, perquè has complert
allò que havies de fer. El sol fa la seva
feina, la lluna obeeix; els àngels
compleixen llur missió. L’instrument
escollit pel Senyor per als gentils, diu:
jo no em mereixo el nom d’Apòstol,
perquè he perseguit l’Església de
Déu... No pretenguem tampoc
nosaltres d’ésser lloats per nosaltres
mateixos:[26] pels nostres mèrits,
sempre mesquins.



Humilitat i alegria

Deslliureu-me de tot el que hi ha de
dolent i pervers en l’home.[27]
Novament el text de la Missa ens
parla de la deïficació bona: destaca
davant els nostres ulls la mala pasta
de què som fets, amb totes les
malvades inclinacions; i en acabat
suplica: emitte lucem tuam[28]
envieu la vostra llum i la vostra
veritat que m’han guiat i conduït a la
vostra muntanya santa. No em fa res
de dir-vos que m’he emocionat en
recitar aquestes paraules del
Gradual.

¿Com ens hem de captenir per
adquirir aquesta deïficació bona?
Llegim a l’Evangeli que Jesús no volia
anar a Judea perquè els jueus el
cercaven per matar-lo.[29] Ell, que
amb un desig de la seva voluntat
podria eliminar els seus enemics,
també hi posava els mitjans humans.
Ell, que era Déu i que en tenia prou



amb una decisió seva per a canviar
les circumstàncies, ens ha deixat una
lliçó encantadora: no va anar a
Judea. Els seus parents li van dir: no
et quedis aquí, i vés-te’n a Judea,
perquè també els teus deixebles vegin
les obres que fas.[30] Pretenien que
en fes un espectacle. Ho veieu?
¿Veieu què és una lliçó de deïficació
bona i de deïficació dolenta?

Deïficació bona: que esperin en Vós
―canta l’Ofertori― els qui us
coneixen, perquè Vós no abandoneu
els qui us busquen.[31] I ve la joia
d’aquella terrissa carregada de
grapes, perquè no oblida mai les
oracions dels pobles,[32] dels humils.

No concediu el més petit crèdit als
qui presenten la virtut de la
humilitat com un apocament humà,
o com una condemna perpètua a la
tristesa. Sentir-se fang, adobassat
amb grapes, és una font contínua
d’alegria; significa que hom es



reconeix poca cosa davant de Déu:
infant, fill. I, ¿hi ha alegria més gran
que la de qui, sabent-se pobre i feble,
també se sap fill de Déu? Per què ens
entristim els homes? Perquè la vida a
la terra no s’esdevé tal com nosaltres
personalment ho esperàvem, perquè
sorgeixen obstacles que impedeixen
o dificulten de tirar endavant cap a la
satisfacció d’allò que pretenem.

Res d’ això no passa, quan l’ànima
viu aquesta realitat sobrenatural de
la seva filiació divina. Si Déu està de
part nostra, qui se’ns posarà en
contra?[33] Que s’entristeixin els qui
s’obstinen a no reconèixer-se fills de
Déu, ho he anat dient sempre.

Per acabar, descobrim en la litúrgia
d’avui dues peticions que han de
sortir com sagetes, de la nostra boca i
del nostre cor: concediu-nos, Senyor
Totpoderós, que acomplint sempre els
divins misteris meresquem d’acostar-
nos als dons celestials.[34] I, us



preguem, Senyor, que ens concediu de
servir-vos constantment segons la
vostra voluntat.[35] Servir, servir,
fills meus, això fa per a nosaltres;
ésser criats de tothom, per tal que els
nostres dies el poble fidel augmenti en
mèrits i en nombre.[36]

Mireu Maria. Mai cap criatura no
s’ha donat amb més humilitat als
designis de Déu. La humilitat de la 
ancilla Domini,[37] de l’esclava del
Senyor, és el motiu d’invocar-la com
a causa nostra laetitiae, causa de la
nostra alegria. Eva, després de pecar,
havent volgut en la seva follia
igualar-se a Déu, s’amagava del
Senyor i s’avergonyia: estava trista.
Maria, en confessar-se esclava del
Senyor, esdevé Mare del Verb diví, i
s’omple de goig. Que aquest goig seu,
de bona Mare, se’ns aferri a tots
nosaltres: que en això sortim com
Ella ―com Santa Maria―, i així ens
assemblarem més a Crist.



[1] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).

[2] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).

[3] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).

[4] Prv XI, 2.

[5] Lc I, 52.

[6] Lc I, 48.

[7] Lc I, 35.

[8] Phil II, 5-8.

[9] Mt XI, 29.

[10] St. Agustí, Enarrationes in
Psalmos, XLIX, 19 (PL 36, 577).

[11] Pet V, 5.

[12] Phil III, 21.

[13] Gen III, 5.



[14] Ecclo X, 14.

[15] 1 Ioh II, 16.

[16] Cfr. Ecclo X, 9, 11-12.

[17] Mc X, 43-45.

[18] Mc IX, 32-36.

[19] Mt XXI, 5; Zach IX, 9.

[20] Ioh XIII, 4-5.

[21] Ioh XIII, 12-14.

[22] Ioh XIII, 15.

[23] Ecclo III, 20.

[24] Cfr. Job XXII, 29-30.

[25] 1 Pet V, 8.

[26] St. Ambròs, Expositio Evangelii
secundum Lucam, VIII, 32 (PL 15,
1774).



[27] Cfr. Ps XLII, 1 (Gradual de la
Missa).

[28] Ps XLII, 3 (Gradual de la Missa).

[29] Ioh VII, 1.

[30] Ioh VII, 3.

[31] Ps IX, 11.

[32] Ps IX, 13.

[33] Rom VIII, 31.

[34] Postcomunió de la Missa.

[35] Oració Super populum.

[36] Oració Super populum.

[37] Lc I, 38.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/humilitat/


opusdei.org/ca-es/article/humilitat/
(17/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/humilitat/

	Humilitat

