
opusdei.org

Fortalesa

Ser forts d'ànim ajuda a
suportar les dificultats i superar
els nostres límits. Per als
cristians, Crist és l'exemple per
viure una virtut que obre la
porta a moltes d’altres.

05/08/2012

1. "Per aspera ad astra!"

"A través de les dificultats, a les
estrelles". Aquesta coneguda frase de
Sèneca expressa de manera gràfica
l'experiència humana que, per
aconseguir el millor, cal esforçar-se,



que "allò que val, costa", que cal
lluitar per vèncer els obstacles i
asprors que mai no deixen de
presentar-se al llarg de la vida, a fi
d’assolir els béns més alts.

Moltes peces literàries de diverses
cultures exalcen la figura de l'heroi,
que encarna d'alguna manera
aquelles paraules de la saviesa
llatina, que qualsevol persona
desitjaria també per a si: nil difficile
volenti, res és difícil per a qui vol.

Així doncs, a nivell humà, la fortalesa
és valorada i admirada. Aquesta
virtut, que va de la mà amb la
capacitat de sacrificar-se, tenia ja
entre els antics un perfil ben definit.
El pensament grec considerava la
"andreia" com una de les virtuts
cardinals [1], que modera els
sentiments de brega propis de desig
irascible, i així dóna vigor a l'home a
la recerca d'aquell bé encara que



sigui difícil i ardu, sense que la por
l’aturi.

2. "Quia tu es fortitudo mea" (Sal
31, 5)

Pertany també a l'experiència
humana la constatació de la debilitat
de la nostra condició, que
constitueix, d'alguna manera, l'altra
cara de la moneda de la virtut de la
fortalesa. Moltes vegades hem de
reconèixer que no hem estat capaços
de realitzar tasques que teòricament
eren al nostre abast.

Dins nostre trobem la tendència a
enfonsar-nos, a ésser tous amb
nosaltres mateixos, a renunciar a allò
laboriós per l'esforç que comporta.
En altres paraules, la naturalesa
humana, creada per Déu per al més
alt ferida però, pel pecat, és capaç
tant de grans sacrificis com de grans
claudicacions al mateix temps.



La revelació cristiana ofereix una
resposta plena de sentit a aquesta
condició paradoxal en què versa la
nostra existència. D'una banda, en
efecte, assumeix els valors propis de
la virtut humana de la fortalesa, que
és lloada en nombroses ocasions en
la Bíblia. Ja la literatura sapiencial
se’n feia ressò, en donar a entendre,
sota la forma d'una pregunta retòrica
en el llibre de Job, que la vida de
l'home sobre la terra és milícia [2].

Amb frase d'alguna manera
misteriosa, Jesús diu, parlant del
Regne de Déu, que el toquen els qui
es fan violència: violenti rapiunt [3].
Aquesta idea ha quedat reflectida en
la iconografia medieval, com
succeeix, per exemple, en la capella
de tots els sants de Ratisbona, on la
imatge que representa la fortalesa
lluita contra un lleó.

Alhora, són nombrosos els textos de
l'Escriptura que subratllen com les



diverses manifestacions d'un
comportament fort (paciència,
perseverança, magnanimitat,
audàcia, fermesa, franquesa, i fins i
tot la disposició a donar la vida)
provenen i només poden mantenir-se
si estan ancorades en Déu: quia tu es
fortitudo mea, vos que em defenseu
(Sl 31, 5) [4]. En altres paraules,
l'experiència cristiana ensenya que
"tota la nostra fortalesa és
prestada" [5].

Sant Pau expressa de manera precisa
aquesta paradoxa, en la qual
s'entrellacen els aspectes humans i
sobrenaturals de la virtut: "quan sóc
feble, és quan sóc fort", ja que, com li
ha assegurat el Senyor: "Sufficit tibi
gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur, en tens prou amb la meva
gràcia. En la teva feblesa actua el
meu poder.» [6].

3. "Sense mi no podeu fer res" (Jn
15, 5)



El model i font de fortalesa per al
cristià és, per tant, Crist mateix, que
no només ofereix amb les seves
accions un exemple constant que
arriba a l'extrem de donar la pròpia
vida per amor als homes [7], sinó que
a més afirma: "sense mi no podeu fer
res"[8].

Així, la fortalesa cristiana fa possible
el seguiment de Crist, un dia i un
altre, sense que la por, la prolongació
de l'esforç, els sofriments físics o
morals, els perills, enfosqueixin en el
cristià la percepció que la veritable
felicitat està en seguir la voluntat de
Déu, o l’allunyin d'ella. L'advertència
de Jesucrist és clara: "Us expulsaran
de les sinagogues; més encara, ve un
temps que els qui us matin es
pensaran que donen culte a Déu."[9].

4. "Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam": el martiri de la
vida quotidiana.



Des del començament els cristians
van considerar un honor patir
martiri, ja que reconeixien que
portava a una plena identificació
amb Crist. L'Església ha mantingut al
llarg de la història una tradició de
particular veneració pels màrtirs,
que per especial disposició de la
Providència han vessat la sang per
proclamar la seva adhesió a Jesús,
oferint així el màxim exemple no
només de fortalesa, sinó també de
testimoni cristià [10].

Tot i que no han faltat en cada època
històrica, inclosa la nostra, aquests
testimonis de l'Evangeli, la veritat és
que, en la vida corrent en què ens
trobem la major part dels cristians,
difícilment arribarem a aquestes
condicions.

Tanmateix, com recordava Benet
XVI, hi ha també un "martiri de la
vida quotidiana", testimoni que
especialment el món d'avui



necessita: "el testimoniatge silenciós i
heroic de tants cristians que viuen
l'Evangeli sense concessions,
complint el seu deure i dedicant-se
generosament al servei dels
pobres"[11].

En aquest sentit, la mirada s’adreça a
Santa Maria, ja que ella va ser al peu
de la Creu del seu Fill, donant
exemple d'extraordinària fortalesa
sense patir la mort física, de manera
que hom pot dir que va ser màrtir
sense morir, segons el tenor d’una
antiga pregària litúrgica [12]. 
"Admira la fermesa de Santa
Maria: al peu de la Creu, amb el
dolor humà més gran —no hi ha
dolor com el seu dolor—, plena de
fortalesa. —I demana-n’hi,
d’aquesta fermesa, perquè tu
també sàpigues estar al costat de
la Creu."[13].

5. "Omnia sustineo propter
electes" (2Tm 2, 10)



La Mare de Déu dolorosa és
testimoni fidel de l'amor de Déu, i
il·lustra molt bé l'acte més propi de la
virtut de la fortalesa, que és resistir
(sustinere) [14] allò advers,
desagradable, dur.

Certament, es tracta d'un resistir en
el bé, perquè sense el bé no hi ha
felicitat. Per al cristià la felicitat
s'identifica amb la contemplació de
la Trinitat al cel.

En Santa Maria es compleixen les
paraules del Salm: si consistant
adversum em castra, non timebit cor
meum... ni que acampés contra mi tot
un exèrcit, el meu cor no temeria [15].
També Sant Pau, abans d'arribar al
suprem testimoni de Crist, es va
exercitar durant la seva vida en
aquest acte característic de la
fortalesa, fins a poder afirmar: "tot
pel bé dels elegits” [16].

Per expressar aquest aspecte de la
virtut (resistència), la Sagrada



Escriptura sol referir-se a la imatge
de la roca. Jesús en una de les seves
paràboles fa referència a la
necessitat de construir sobre roca, és
a dir, no només escoltar la seva
paraula, sinó maldar per posar-la per
obra [17]. S'entén que, en última
instància, la roca és Déu, com no
para de repetir l'Antic Testament
[18]: "El Senyor és la meva roca, la
muralla que em defensa; el meu Déu
és el penyal on m'emparo, l'escut i la
força que em salva, el meu refugi i el
meu baluard, el defensor que
m'allibera dels tirans."[19]. No
sorprèn, doncs, que sant Pau arribi a
afirmar que la roca era el Crist [20],
el qual "és poder i saviesa de
Déu" [21].

La fortalesa per resistir les dificultats
prové, doncs, de la unió amb Crist
per la fe, com indica sant Pere: 
resistite fortes in fide!, Resistiu-li
ferms en la fe [22]. D'aquesta manera,
hom pot dir que, d'alguna manera, el



cristià esdevé, com Pere, la roca en la
qual Crist es recolza per construir i
sostenir la seva Església [23].

6. "In patientia vestra possidebitis
animas vestras" (Lc 21,19)

Part de la fortalesa és la virtut de la
paciència, que Joseph Ratzinger ha
descrit com "la forma quotidiana de
l'amor" [24]. La raó per la qual s'ha
donat tradicionalment en el
cristianisme a aquesta virtut una
importància notable pot deduir-se
d'unes paraules de sant Agustí en el
seu tractat sobre la paciència, que
descriu com "un do tan gran de Déu,
que ha de ser proclamada com una
empremta de Déu que resideix en
nosaltres "[25].

La paciència és, doncs, una
característica del Déu de lahistòria
de la salvació [26], com ensenyava
Benet XVI a l'inici del seu pontificat:
"Aquest és el distintiu de Déu: Ell
mateix és amor. Quantes vegades



desitjaríem que Déu es mostrés més
fort! Que actués durament, derrotés
el mal i creés un món millor. Totes
les ideologies del poder es justifiquen
així, justifiquen la destrucció d’allò
que s'oposaria al progrés i a
l'alliberament de la humanitat.
Nosaltres patim per la paciència de
Déu. I, tanmateix, tots necessitem la
seva paciència. El Déu, que s'ha fet
anyell, ens diu que el món se salva
pel Crucificat i no pels qui
crucifiquen. El món és redimit per la
paciència de Déu i destruït per la
impaciència dels homes"[27].

Hom pot deduir moltes
conseqüències pràctiques d'aquesta
consideració. La paciència mena a
saber patir en silenci, a suportar les
contrarietats que es desprenen del
cansament, del caràcter aliè, de les
injustícies, etc. La serenitat d'ànim fa
així mateix possible que procurem
fer-nos tot per a tots [28], adaptar-
nos als altres, portant amb nosaltres



el nostre propi ambient, l'ambient de
Crist. Per això mateix el cristià
procura no posar en perill la seva fe i
la seva vocació per una equivocada
concepció de la caritat, sabent que -
per utilitzar una expressió
col·loquial- pot arribar fins a les
portes de l'infern, però no més enllà,
perquè allà no es pot estimar Déu.
D'aquesta manera, es compleixen en
ell les paraules de Jesús: "amb la
vostra perseverança salvareu la
vida!" [29].

7. "Qui es mantingui ferm fins a la
fi se salvarà" (Mt 10, 22)

La paciència està en estreta
correspondència amb la
perseverança. Aquesta sol ser
definida com la persistència en
l'exercici d'obres virtuoses tot i la
dificultat i el cansament derivat de la
seva prolongació en el temps. Més
precisament, se sol parlar de
constància quan es mira de vèncer la



temptació d'abandonar l'esforç
davant l'aparició d'un obstacle
concret, mentre que es parla de
perseverança quan l'obstacle és
simplement la prolongació en el
temps d'aquest esforç [30].

No es tracta només d'una qualitat
humana, necessària per a
l'assoliment d'objectius més o menys
ambiciosos. La perseverança, a
imitació de Crist, que va ser obedient
al designi del Pare fins al final [31],
és necessària per a la salvació,
segons les paraules evangèliques: "el
qui es mantindrà ferm fins a la fi se
salvarà." [32]. S'entén llavors la
veritat de l'asseveració de sant
Josepmaria: "Començar, ho fa
tothom; perseverar, els
sants." [33]. D'aquí l'amor d'aquest
sant sacerdot pel treball ben acabat,
que descrivia com un saber posar les
"últimes pedres" a cada tasca
realitzada [34].



"Tota fidelitat ha de passar per la
prova més exigent: la durada [...]. És
fàcil ser coherent per un dia, o per
alguns dies [...]. Només pot
anomenar-se fidelitat a una
coherència que dura al llarg de tota
la vida"[35]. Aquestes paraules del
Servent de Déu Joan Pau II ajuden a
comprendre la perseverança sota
una llum més profunda, no com un
mer persistir, sinó sobretot com
autèntica coherència de vida, una
fidelitat que acaba per merèixer la
lloança del Senyor de la paràbola
dels talents, i que cal considerar com
una fórmula evangèlica de
canonització: "Molt bé, servent bo i
fidel, com has estat fidel en el poc, jo
et confiaré molt: entra en l'alegria
del teu Senyor" [36].

8. "Magnus in prosperis, in
adversis maior"

"Gran en la prosperitat, major en
l'adversitat". Aquestes paraules de



l'epitafi del rei anglès Jacobo II, a
l'església de Saint Germain a Layes,
prop de París, expressen l'harmonia
entre les diferents parts de la virtut
de la fortalesa: d'una banda, la
paciència i la perseverança, que es
relacionen amb l'acte de resistir en el
bé, i que ja hem considerat; de l'altra,
la magnificència i la magnanimitat,
que fan referència directa a l'acte
d'atacar, d'abordar grans gestes,
també en les petites empreses de la
vida corrent. En efecte, segons la
teologia moral, "la fortalesa, com a
virtut del desig irascible, no només
domina les nostres pors (cohibitiva
timorum), sinó que a més modera les
accions atrevides i audaces
(moderativa audaciarum). Així la
fortalesa s'ocupa de la por i de
l'audàcia, impedint el primer i
imposant un equilibri a la
segona"[37].

La magnanimitat o grandesa d'ànim
és la promptitud per a prendre la



decisió d'emprendre obres virtuoses
excel·lents i difícils, dignes de gran
honor. Per la seva banda, la
magnificència es refereix a l'efectiva
realització d'obres grans, i en
particular a la recerca i ús dels
recursos econòmics i materials
adequats per al compliment
d'empreses grans al servei de Déu i
del bé comú [38].

Sant Josepmaria descrivia la persona
magnànima amb aquests termes: 
“Magnanimitat: grandesa d’ànim,
ànima àmplia, on hi caben molts.
És la força que ens disposa a
sortir de nosaltres mateixos, per
preparar-nos a emprendre obres
de vàlua, en benefici de tothom.
L’estretor no nia en el magnànim;
no hi juga la gasiveria, ni el càlcul
egoista, ni la trapelleria
interessada. El magnànim dedica
sense reserves la seva força a allò
que val la pena; per això és capaç
de donar-se ell mateix. No es



conforma amb donar: es dóna. I
aleshores aconsegueix d’entendre
la major mostra de magnanimitat:
donar-se a Déu."[39].

Es requereix magnanimitat per
emprendre cada jornada l'empresa
de la pròpia santificació i l'apostolat
enmig del món, de les dificultats que
sempre hi haurà, amb la convicció
que tot és possible per al qui creu
[40]. En aquest sentit, el cristià
magnànim no tem proclamar i
defensar amb fermesa, en els
ambients on es mou, els
ensenyaments de l'Església, també en
moments en que això pugui suposar
un anar a contracorrent [41], aspecte
que té una profunda arrel
evangèlica. Així, el cristià es
captindrà amb comprensió cap a les
persones alhora que amb una santa
intransigència en la doctrina [42],
fidel al lema paulí veritatem facientes
in caritate, mantenint-nos en la
veritat amb caritat [43], que



comporta defensar la totalitat de la fe
sense violència. Això implica així
mateix que l'obediència i docilitat al
Magisteri de l'Església no es
contraposen al respecte de la
llibertat d'opinió, al contrari, ajuda a
distingir bé la veritat de la fe del que
són simples opinions humanes.

***

Al començament s'ha fet referència a
la pacient resistència de Maria al peu
de la Creu. L’exemplar fortalesa de la
Mare de Déu inclou també la
grandesa d'ànima que la va portar a
exclamar davant la seva cosina
Elisabet: Magnificat anima mea
Dominum ... quia fecit mihi magna qui
potens est, la meva ànima glorifica el
Senyor ... perquè obre en mi
meravelles [44]. L'exultació de Maria
conté una important lliçó per a
nosaltres, com recorda Benet XVI:
"L'home és gran, només si Déu és
gran. Amb Maria hem de començar a



comprendre que és així. No ens hem
d'allunyar de Déu, sinó fer que Déu
sigui present, fer que Déu sigui gran
en la nostra vida, així també
nosaltres serem divins: tindrem tot
l'esplendor de la dignitat divina "[45].

S. Sanz Sánchez

Novembre 2009

* * *

Bibliografia bàsica Catecisme de
l'Església Catòlica, nn. 736, 1299,
1303, 1586,

1805, 1808, 1811, 1831-1832, 2473

Joan Pau II,La virtut de la fortalesa,
audiència general,

Roma, 15 novembre 1978

Sant Agustí, De patientia (PL 40)

Sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae, II-II, qq. 123-140



Sant Josepmaria, Amics de Déu, núm.
77-80

© ISSRA, 2009

----------------------------------

[1] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti in
Crist per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 284 i
289.

[2] Cf Job 7, 1.

[3] Mt 11, 12.

[4] Cf Ex 15, 2, Esdres 8, 10; Is 25,1;
Sal 31,4; 46, 2; 71,3; 91,2; 1Tm 1,12;
2Tm 1, 7; Col 1, 11; Fl 4, 1; Rm 5, 3-5.

[5] Sant Josepmaria, Camí, n. 728.

[6] 2Co 12, 9-10.

[7] Cf Jn 13, 15 i 15, 13.

[8] Jn 15, 5.

[9] Jn 16, 2.



[10] Cf Catecisme de l'Església
Catòlica, n. 2473. Com se sap, la
paraula llatina martyr deriva del
grec mártys, que significa testimoni.

[11] Benet XVI, Àngelus, 28 d'octubre
de 2007. Sant Josepmaria descrivia
aquest martiri incruent a Camí, n.
848.

[12] "Benaurada la Mare de Déu, que
va merèixer sense morir la palma del
martiri al peu de la Creu del Senyor".
Es tracta de la Communio de la festa
de la Verge Dolorosa en l'antic Missal
de Sant Pius V, que, amb un lleuger
retoc, ha passat a ser, en la Forma
ordinària del ritu llatí, l'antífona del
al·leluia de la lliçó evangèlica
número 11 del Comú de la Mare de
Déu: "Beata est Maria Verge, quae
sine morte meruit martyrii palmam
sub encreuament Domini" (cf. Pedro
Rodríguez, núm. 622 de Camí, edició
crítica històrica, Rialp, Madrid 2004).

[13] Sant Josepmaria, Camí, n. 508.



[14] Cf Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Crist per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 291.

[15] Sal 27, 3.

[16] 2Tm 2, 10.

[17] Cf Lc 6, 47-49.

[18] Cf 1 Sam 2,2; 2 Sam 22, 47; Dt
32,4; Hab 1,12; Is 26,4; Sal 19,15; Sal
28,1; Sal 31,3-4; Sal 62,3.7-8; Sal 89,2;
Sal 94,22; Sal 144,1, etc.

[19] 2S 22, 2-3; cfr. Sal 18, 3.

[20] 1Co 10, 4.

[21] 1Co 1, 24.

[22] 1P 5, 9.

[23] Cf Mt 16, 18.

[24] Citat per G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio i
dell'insegnamento nel Ricordo dei



colleghi i degli Allievi (1946-1977),
San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano)
2008, p. 11.

[25] Sant Agustí, De patientia, 1 (PL
40,611). La paciència és un dels fruits
de l'Esperit Sant enumerats per Sant
Pau a Ga 5,22. Cf. Catecisme de
l'Església Catòlica, nn. 736 i 1832.

[26] Alguns textos neotestamentaris
al·ludeixen a la paciència de Déu: cf.
1P 3, 20; 2P 3, 9. 15; Rm 2, 4; Rm 3, 26;
Rm 9, 22; Rm 15, 5; 1Tm 1, 16.

[27] Benet XVI, Homilia en el solemne
inici del ministeri petrí, Roma, 24
d'abril de 2005.

[28] Cf 1Co 9, 22.

[29] Lc 21, 19.

[30] Cf Ángel Rodríguez Luño,Scelti in
Crist per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 298.

[31] Cf Fl 2, 8.



[32] Mt 10, 22.

[33] Sant Josepmaria, Camí, n. 983.

[34] "M'agraden les últimes [pedres],
que suposen la terminació d'un llarg
i pacient

esforç" (Sant Josepmaria, Entrevista
per a "El Cruzado Aragonés", 3 de
maig de 1969, núm. 16).

[35] Joan Pau II, Homilia a la Catedral
Metropolitana, Mèxic, 26 de gener
1979.

[36] Mt 25, 23.

[37] R. Cessario, Les virtuts, Edicep,
València 1998, p. 206.

[38] Cf Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Crist per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 294 i
296. La magnanimitat o longanimitat
és així mateix considerada
tradicionalment com un dels fruits



de l'Esperit Sant: cfr. Catecisme de
l'Església Catòlica, n. 1832.

[39] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 80. El fundador de l'Opus Dei
considerava com a manifestació de
magnanimitat la cura de les coses
petites: "les ànimes grans tenen molt
en compte les coses petites" (Sant
Josepmaria, Camí, n. 818).

[40] Cf Mc 9, 23.

[41] Cf Sant Josepmaria, Via Crucis,
XIII estació, punt 3.

[42] Cf Sant Josepmaria, Camí, nn.
393-398.

[43] Ef. 4, 15.

[44] Lc 1, 46-49.

[45] Benet XVI, Homilia en la
Solemnitat de l'Assumpció,
Castelgandolfo, 15 d'agost de 2005.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/fortalesa/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/fortalesa/
https://opusdei.org/ca-es/article/fortalesa/

	Fortalesa

