
opusdei.org

Formació de la
personalitat (IV):
Formar el caràcter
en la virtut

La maduresa cristiana implica
agafar les regnes de la nostra
vida i demanar-nos de veritat,
davant de Déu, què ens manca.
Llavors comença un combat per
adquirir, amb el nostre afany, i
sobretot l’ajuda del Senyor, les
virtuts.

30/10/2019



«Quan es posava en camí, un home
s’acostà corrent, s’agenollà davant de
Jesús i li preguntà: —Mestre bo, què
haig de fer per a posseir la vida
eterna?» [1] Nosaltres, deixebles del
Senyor, presenciem l’escena amb els
Apòstols, i potser ens sorprenem
davant la resposta: «Per què em dius
bo? De bo, només n’hi ha un, que és
Déu.»[2] Jesús no dona una resposta
directa. Amb una pedagogia suau i
divina, vol conduir aquell jove cap al
sentit últim de les seves aspiracions:
«Jesús mostra que la pregunta del
jove és, en realitat, una pregunta
religiosa, i que la bondat, que atreu i
alhora vincula l’home, té la seva font
en Déu, i anant encara més enllà, és
Déu mateix: l’Únic que és digne de
ser estimat “amb tot el cor, amb tota
l’ànima i amb tota la ment”.»[3]

Per entrar a la Vida

El Senyor torna de seguida als termes
d’aquella consulta audaç: què he de



fer? «Si vols entrar a la vida, guarda
els manaments.»[4] Tal com el
presenten els evangelis, el jove és un
jueu pietós que se’n podria haver
anat satisfet amb aquesta resposta; el
Mestre li ha confirmat les seves
conviccions, perquè el refereix als
manaments que ha guardat des de
l’adolescència.[5] Tanmateix, els vol
sentir de la boca d’aquest nou rabí
que ensenya amb autoritat. Intueix, i
no s’equivoca, que li pot obrir
horitzons insospitats. «¿Quins?»,[6]
pregunta. Jesús li recorda els deures
que tenen a veure amb el proïsme:
«No matis, no cometis adulteri, no
robis, no acusis ningú falsament,
honra el pare i la mare, i estima els
altres com a tu mateix.»[7] Són els
preceptes —la coneguda com a
segona taula— que protegeixen «el
bé de la persona humana, imatge de
Déu, a través de la tutela dels seus
béns particulars».[8] Constitueixen la
primera etapa, la via cap a la
llibertat, no la llibertat perfecta, tal



com assenyala sant Agustí;[9] dit
d’una altra manera, són una fase
inicial en el camí de l’amor, però
sense arribar a l’amor madur,
plenament complet.

Què em falta encara?

El jove coneix i viu aquestes
prescripcions, però alguna cosa al
seu interior n’hi demana més; hi ha
d’haver —pensa— alguna cosa més
que pugui fer. Jesús llegeix en el seu
cor: «Jesús se’l mirà i el va
estimar.»[10] I li va plantejar el
desafiament de la seva vida: «Només
et falta una cosa: ves, ven tot el que
tens i dóna-ho als pobres, i tindràs un
tresor al cel. Després vine i segueix-
me.»[11] Jesucrist ha posat l’home
davant la seva consciència, davant la
seva llibertat, davant el seu desig de
ser millor. No sabem fins a quin punt
ha entès els requeriments del Mestre,
tot i que per la pregunta —«què em
falta encara?»—, sembla com si



hagués esperat altres «coses per fer».
Les seves disposicions són bones, tot
i que potser encara no havia entès la
necessitat d’interioritzar el sentit
dels manaments del Senyor.

La vida a la qual Déu crida no només
consisteix a fer coses bones, sinó a
«ser bons», virtuosos. Tal com solia
dir el nostre Pare,[12] no n’hi ha
prou amb ser bondadosos, sinó que
hem de ser bons, d’acord amb el
panorama immens —«un de sol és
bo»—[13] que Jesús obre davant de
nosaltres.

La maduresa cristiana implica agafar
les regnes de la nostra vida,
preguntar-nos de veritat, davant de
Déu, què ens manca. Ens impulsa a
sortir del refugi còmode de qui és un
complidor de la llei per descobrir
que el que és important és seguir
Jesús, malgrat els errors propis.
Deixem, llavors, que les seves
ensenyances transformin la nostra



manera de pensar i de sentir.
Experimentem que el nostre cor,
abans petit i encongit, es dilata amb
la llibertat que Déu ha posat en ell:
«Correré pels camins dels
manaments, perquè m’has eixamplat
el cor.» [14]

El repte de la formació moral

El jove no esperava que «la cosa que
faltava» fos precisament posar la
seva vida als peus de Déu i dels
altres, i perdre la seva seguretat de
complidor I va marxar trist, com li
passa a tothom que prefereix seguir
exclusivament el seu propi full de
ruta, en comptes de deixar que Déu
el guiï i el sorprengui. Déu ens ha
cridat a viure amb la seva llibertat
—«Crist ens ha alliberat perquè
siguem lliures»—[15] i, en el fons, el
nostre cor no es conforma amb
menys.

Madurar és aprendre a viure d’acord
amb uns ideals elevats. No es tracta



simplement de conèixer uns
preceptes o d’adquirir una visió cada
vegada més afinada de les
repercussions dels nostres actes.
Decidir-se a ser bons —sants, en
definitiva— suposa identificar-se
amb Crist, i descobrir les raons de
l’estil de vida que Ell ens proposa.
Implica, per tant, conèixer el sentit
de les normes morals, que ens
ensenyen a quins béns hem
d’aspirar, i com hem de viure per
assolir una existència plena. I això
s’aconsegueix incorporant en la
nostra manera de ser les virtuts
cristianes.

Els pilars del caràcter

El saber moral no és un discurs
abstracte, ni una tècnica. La
formació de la consciència requereix
un enfortiment del caràcter que es
fonamenta sobre les virtuts, que
actuen com a pilars. Aquestes
assenten la personalitat,



l’estabilitzen, li transmeten equilibri.
Ens fan capaços de sortir de
nosaltres mateixos, de
l’egocentrisme, i dirigir el focus dels
nostres interessos fora de nosaltres,
cap a Déu i cap als altres. La persona
virtuosa està centrada, té sentit de la
mesura en tot, és recta i íntegra. En
canvi, qui no té virtuts amb prou
feines serà capaç d’emprendre
projectes d’envergadura o de donar
forma als grans ideals. La seva vida
estarà construïda a base
d’improvisacions i de batzegades, de
manera que no serà fiable, ni tan sols
per a si mateix.

Fomentar les virtuts expandeix la
nostra llibertat. La virtut no té res a
veure amb l’acostumament o la
rutina. Realment, perquè arreli un
hàbit operatiu bo, perquè arreli en la
nostra manera de ser i ens porti a
obrar el bé amb més facilitat, no n’hi
ha prou amb una sola acció. La
repetició successiva ajuda a



estabilitzar els hàbits: ens fem bons
sent bons. Repetir la resolució de
posar-se a estudiar a l’hora, per
exemple, fa que la segona vegada ens
costi menys que la primera, i la
tercera una mica menys que la
segona..., però cal perseverar en la
determinació de posar-se a estudiar
per mantenir l’hàbit d’estudi, que, si
no, es perd.

La renovació de l’esperit

Les virtuts, humanes i sobrenaturals,
ens orienten cap al bé, cap a allò que
sacia les nostres aspiracions. Ens
ajuden a assolir l’autèntica felicitat,
que consisteix a unir-se a Déu: «I la
vida eterna és que et coneguin a tu,
l’únic Déu veritable, i aquell que tu
has enviat, Jesucrist.»[16] Faciliten
actuar segons els preceptes morals,
que ja no només es veuen com a
normes que cal complir, sinó com un
camí que condueix a la perfecció
cristiana, a la identificació amb



Jesucrist segons l’estil de vida de les
benaventurances, que són com el
retrat del seu rostre i «es refereixen a
actituds i disposicions bàsiques de
l’existència»,[17] que porten a la vida
eterna.

Llavors s’obre un camí de
creixement en la vida cristiana,
segons les paraules de sant Pau:
«Deixeu-vos transformar i renoveu el
vostre interior, perquè pugueu
reconèixer quina és la voluntat de
Déu, allò que és bo, agradable a ell i
perfecte.»[18] La gràcia canvia la
manera com jutgem els diversos
esdeveniments, i ens dona criteris
nous per actuar. Progressivament,
aprenem a ajustar la nostra manera
de veure les coses a la voluntat de
Déu, que també s’expressa en la llei
moral, de manera que estimem el bé,
la vida santa, i abracem «allò que és
bo, agradable i perfecte.»[19] S’arriba
a una maduresa moral i afectiva en
clau cristiana, que porta a apreciar



amb facilitat quines coses són
autènticament nobles, veritables,
justes i boniques, i a rebutjar el
pecat, que ofèn la dignitat dels fills
de Déu.

Aquest camí porta a formar, com
deia sant Josepmaria, una «ànima de
criteri.»[20] Però, quines són les
característiques d’aquest criteri? En
un altre moment, ell mateix afegia:
«el criteri suposa maduresa, fermesa
de conviccions, coneixement
suficient de la doctrina, delicadesa
d’esperit, educació de la
voluntat.»[21] Quin gran retrat de la
personalitat cristiana!: una maduresa
que ens ajuda a prendre decisions
amb llibertat interior i fer-les
pròpies, és a dir, amb la
responsabilitat del que sap donar-ne
compte; unes conviccions fortes i
segures, basades en un coneixement
profund de la doctrina cristiana que
assolim a través de classes o xerrades
de formació, les lectures, la reflexió i,



especialment, de l’exemple d’altres,
ja que les «veritables estrelles de la
nostra vida són les persones que han
sabut viure de manera recta.»[22]
Això es conjuga amb la delicadesa
d’esperit, que es tradueix en
afabilitat amb els altres, i l’educació
de la voluntat, que es resol portant
una vida virtuosa. Una «ànima de
criteri», per tant, en les diferents
circumstàncies se sap preguntar: què
n’espera Déu, de mi? Demana llum a
l’Esperit Sant, recorre els principis
que ha assimilat, demana consell a
qui el pot ajudar, i sap actuar en
conseqüència.

Fruit de l’amor

Entès això, el comportament moral
—que es concreta vivint els
manaments amb la força de la virtut
— és fruit de l’amor, que ens
compromet en la recerca i la
promoció del bé. Un amor així va
més enllà del sentiment, que per la



seva pròpia naturalesa és fluctuant i
fugaç: no depèn dels humors del
moment, del que em ve de gust, o del
que m’agradaria en unes
circumstàncies determinades . Més
aviat, estimar i ser estimat suposa
una fusió en l’atractiu que s’originen
al cor en saber-se estimat per Déu i
aquests grans ideals pels quals val la
pena buscar la llibertat: «En l’entrega
voluntària, en cada instant d’aquesta
dedicació, la llibertat renova l’amor, i
renovar-se és ser contínuament jove,
generós, capaç de grans ideals i de
grans sacrificis.»[23]

La perfecció cristiana no es limita al
compliment d’unes normes, però
tampoc al desenvolupament aïllat de
capacitats com l’autocontrol o
l’eficiència. Més aviat impulsa cap a
l’entrega de la llibertat al Senyor, a
respondre a la seva invitació: «Vine i
segueix-me»[24], amb l’ajuda de la
seva gràcia. Es tracta de viure segons
l’Esperit,[25] moguts per la caritat, de



manera que es desitgi servir els
altres, i es comprengui que la llei de
Déu és la via privilegiada per
practicar aquest amor escollit
lliurement. No és qüestió de complir
unes regles, sinó de sumar-se a Jesús,
de compartir la seva vida i el seu
destí, obeint amorosament a la
voluntat del Pare.

Sense ser perfeccionistes

Aquest afany per madurar en virtuts
és incompatible amb qualsevol afany
narcisista de perfecció. Lluitem per
amor al nostre Pare Déu; és en Ell en
qui tenim fixa la mirada i no en
nosaltres mateixos. Per tant, convé
rebutjar la tendència al
perfeccionisme, que potser podria
sorgir si plantegéssim erròniament la
nostra lluita interior segons uns
criteris d’eficàcia, la precisió, el
rendiment, etc., molt en voga en
alguns contextos professionals, però
que desdibuixen la vida moral



cristiana. La santedat consisteix
principalment a estimar Déu.

De fet, la maduresa porta a
harmonitzar el desig d’actuar bé amb
les limitacions reals que
experimentem en nosaltres mateixos
i en els altres. A vegades poden venir
ganes de dir com sant Pau: «No
entenc què faig, perquè no faig allò
que vull, sinó allò que detesto (...)
Que en soc, de dissortat! ¿Qui
m’alliberarà d’aquest cos que em duu
a la mort?»[26] Tanmateix, no
perdrem la pau, ja que Déu ens diu el
mateix que a l’Apòstol: «En tens prou
amb la meva gràcia.»[27] Ens
omplim d’agraïment i esperança, ja
que el Senyor té en compte les
nostres limitacions, per tal que ens
impulsin a convertir-nos, a acudir a
la seva ajuda.

De nou aquí, el cristià troba un
agafador en la primera resposta de
Jesús al jove: «Un de sol és bo.»[28]



Els fills de Déu vivim de la seva
voluntat. Ell ens dona la força per
orientar tota la nostra vida cap al
que realment és valuós, de
comprendre quines són les coses
bones i estimar-les, de disposar de
nosaltres mateixos amb vista a la
missió que Ell ens ha encomanat.

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1] Mc 10, 17.

[2] Mc 10, 18.

[3] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), núm. 9. Cf. Mt
22, 37.

[4] Mt 19, 17.

[5] Cf. Mc 10, 20.

[6] Mt 19, 18.



[7] Mt 19, 18-19

[8] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, núm. 13.

[9] Cf. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. a Veritatis
splendor, núm. 13).

[10] Mc 10, 21.

[11] Ibídem.

[12] Cf. Camí, núm. 337

[13] Mt 19, 17.

[14] Sal 119, 32.

[15] Gal 5, 1.

[16] Jn 17, 3

[17] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, n. 16.

[18] Rm 12, 2.

[19] Ibídem.



[20] Camí, al lector.

[21] Converses, núm. 93.

[22] Benet XVI, Enc. Spe Salvi (30.XI.
2007), núm. 49.

[23] Amics de Déu, núm. 31

[24] Mc 10, 21.

[25] Cf. Ga 5, 16.

[26] Rm 7, 15; 24.

[27] 2 Cor 12, 9.

[28] Mt 19, 17.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/formar-el-
caracter-en-la-virtut/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtut/
https://opusdei.org/ca-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtut/
https://opusdei.org/ca-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtut/

	Formació de la personalitat (IV): Formar el caràcter en la virtut

