opusdei.org

Fer del centre una
llar (IT)

Les families cristianes son llocs
on tothom viu i es desviu per
als altres. Algunes derives que
poden adormir aquesta logica i
linies d’accio per despertar-la.

29/11/2023

En una de les ultimes cartes als seus
fills a I’'Opus Dei, sant Josepmaria
reflexionava sobre la «logica nova»
de la familia de Déu a la terra. Ja des
dels dies d’espera a Natzaret, el
Senyor havia introduit Maria i Josep
en la manera de raonar i de viure



d’aquell Nen que havia d’aclaparar i
de donar-ho tot, perqué no havia
vingut a ser servit, sin6 a servir." Es
la mateixa logica que Déu vol per a
tota llar cristiana:

«Mireu quin és ’ambient, on Crist
neix. Tot alla ens insisteix en aquest
lliurament sense condicions: Josep —
una historia d’esdeveniments durs,
combinats amb l’alegria de ser el
custodi de Jesus— posa en joc la seva
honra, la continuitat serena del seu
treball, la tranquil-litat del futur; tota
la seva existéncia és una
disponibilitat rapida per al que Déu li
demana. Maria se’ns manifesta com
I’esclava del Senyor (Lc 1, 38) que,
amb el seu fiat, transforma tota la
seva existencia en una submissio al
designi divi de la salvacio. I Jesus?
N’hi hauria prou amb dir que el
nostre Déu se’ns mostra com un nen;
el Creador de totes les coses se’ns
presenta als bolquers d’una petita
criatura, perque no dubtem que és



Déu veritable i Home veritable (...).
Cal amarar-se d’aquesta logica nova
que Déu ha inaugurat baixant a la
terra. A Betlem ningu no es reserva
res. Alla no se sent parlar de la meva
honra, ni del meu temps, ni del meu
treball, ni de les meves idees, ni dels
meus gustos, ni dels meus diners.
Alla es col-loca tot al servei del
grandios joc de Déu amb la
humanitat, que és la Redempcié».”

La vida de familia es renova i es
multiplica d’acord amb aquest
«grandios joc» del servei, entes no
com a servilisme, ni com una
acumulacio freda de prestacions, de
serveis..., sSiné com una disposicid
permanent a viure per als altres, com
a instruments de la cura quotidiana
de Déu. Aquesta manera de viure,
que sant Josepmaria denominava de
vegades «el “sa prejudici psicologic”
de pensar habitualment en els
altres»,” vol ser el tenor habitual de
la convivencia als centres de 1’Obra.



I, gracies a Déu, és aixo el que —de
moltes maneres— perceben tantes
persones que els frequenten: la
disposicio que porta a fer la vida
agradable als altres; a dedicar-los
temps 1 escolta, tot i que potser ens
corren pressa coses pendents; a
ajudar-los a resoldre un problema; a
demanar perdo quan €és necessari; a
avancar-se amb un somriure; a tirar
endavant un encarrec d’una altra
persona que esta cansada o arriba
tard..., 1 tantes altres oportunitats
que la convivencia ens presenta dia a
dia.

Tanmateix, com pot passar a
qualsevol familia, la vida diaria
exerceix de vegades un cert efecte
d’erosio; i, amb el temps, es poden
arrelar altres dinamiques a la casa o
al nostre caracter. Sense anim
d’exhaustivitat, les podem resumir
en quatre derives, en les quals poden
apareixer de vegades plantejaments
excessivament centrats en el



funcionament de la casa, en
detriment de les persones que
I’habiten, o el que podriem
denominar «equivocs relacionals»:
conflictes que sorgeixen de
plantejaments equivocats sobre la
convivencia. Sens dubte, el que es
descriu a continuacio no s6n
situacions que es produeixin, per dir-
ho aixi, de manera quimicament
pura; sOn meés aviat tendencies que es
poden introduir gradualment, potser
barrejades entre si, i que mostren
com la debilitat humana tendeix a
fondre’s amb les coses més valuoses i
estimades. Una reflexio breu sobre
les unes i les altres ens permetra
identificar «els xacals, els xacals
menudets, que destrossen les
vinyes» (Ct 2, 15). Quedara aixi
delineada, per contrast, la «logica»
que Déu vol per a les llars, i
concretament per als centres de
I’Obra.

Eficag, pero fred



Les dues primeres derives que poden
entelar la veritable logica del servei
se situen en ’ambit de I’aspecte
funcional. Si pensem en dos termes
dels quals sant Josepmaria se servia
sovint per caracteritzar I’Obra
—«familia, i alhora milicia»—"' el
risc aqui seria el d’'una certa
descompensacid, per la qual la
«milicia» tendiria a eclipsar la
familia i donaria lloc a llars eficaces,
pero amb poca escalfor, o potser amb
tensions o ferides més o menys
soterrades.

Una primera deriva en aquest sentit
és la que podriem denominar logica
de la sinergia. Aquesta logica esta en
part lligada al desenvolupament de
la societat en les ultimes decades,
que ha implicat, com a revers de
tants serveis i possibilitats, una
infinitat de tasques i fronts als quals
cal atendre: factures, gestions
administratives, missatges... El
resultat és que facilment podem



passar les hores corrent darrere dels
esdeveniments i les gestions. I de la
mateixa manera que en una familia
qualsevol de vegades passa que, a
forca d’estar pendents de la feina, de
la casa, dels fills i de tot el que cal fer
per ells, marit i dona poden acabar
descuidant ’'amistat matrimonial (la
seva intimitat, el seu afecte mutu...),
també en un centre, amb més motiu
quan s’hi atenen diversos tipus de
labors apostoliques, podria passar
que els uns i els altres acabin tenint
entre si un tracte que s’apropi meés a
I’aspecte funcional, gairebé limitat a

les «coses de les quals cal ocupar-se».
[5]

El centre tendiria llavors a funcionar
amb sinergia (syn — ergon, unio
d’accio), pero amb caréncies de
simpatia importants (syn — pathos,
uni6 de sentiment). Cadascu faria els
seus encarrecs, les seves tasques, el
seu pla de vida; la casa funcionaria
com un mecanisme de precisio —



cada cosa seria al seu lloc, cada
persona fent les seves tasques...—,
pero hi faltaria la capacitat de
simpatitzar, de sentir amb els altres:
passar-ho bé amb ells, patir amb ells.
Sant Josepmaria advertia d’aquest
risc amb paraules fortes: «El dia que
visquem com a estranys o com a
indiferents, haurem matat I’Opus
Dei».'” A més, com passa a un simple
nivell huma a qualsevol organitzacio,
la falta de simpatia entre els unsiels
altres acabaria perjudicant o
bloquejant fins i tot la sinergia.

Una segona deriva la podriem
denominar logica de 1'ordre. També
aqui hi ha I’'analogia amb qualsevol
llar de familia, en la qual un conjuge
o l’altre atorga una importancia
potser excessiva al fet que les coses
siguin «com han de ser»: I’horari,
I’ordre material, els encarrecs dels
uns i dels altres... Per descomptat,
tota llar necessita certes pautes per
no ofegar-se en el caos, pero de



vegades es poden allotjar unes
expectatives desmesurades sobre
una llar ideal, una manera de fer les
coses que se suposa que és la
correcta i que s’hauria de seguir a
qualsevol preu, de vegades fins i tot a
costa de la pau familiar. I, tanmateix,
I’experiéncia de tantes families
mostra com, quan hi ha una
hipertrofia de regles i no s’atén a
cuidar les relacions entre pares i fills,
es genera espontaniament frustracio,
o rebel-lia, per part dels fills. A aixo,
entre altres coses, es referia sant Pau
quan escrivia: «I vosaltres, pares, no
amoineu els vostres fills, que no es
desanimin» (Col 3, 21).

Aquestes maneres de veure i de fer
podrien ser igual de problematiques
en el cas d’un centre. D’una banda,
perque les persones que hi conviuen
son adultes, cadascuna amb la seva
llibertat i la seva responsabilitat;
d’altra banda, perqué el centre, sent
una iniciativa apostolica cridada a



«funcionar» i una casa oberta a
tothom, és també la llar de les
persones que I’habiten, i cal que
aquestes la puguin sentir com a tal, 1
no com una mera prolongacio de la
seva vida professional. Respecte
d’una llar de familia convencional,
un centre de I’Obra té la peculiaritat
que llar i treball hi coexisteixen en
permanencia; i també que les
persones que s'ocupen d'aquestes
tasques apostoliques hi son perque
els dona la gana. Aixo, que és la rad
més sobrenatural® i, per tant, més
radical, ha de ser també principi de
tacte i sensibilitat. «Per ser molt
espirituals, molt sobrenaturals —
ensenyava sant Josepmaria—, cal ser
molt humans, esforcgar-se per tenir
un sentit entranyablement huma de
la vida».”

En vista d’aquests elements, es poden
entendre els problemes de posar
massa emfasi sobre criteris, pautes,
objectius, etc. El pas del temps acaba



posant de manifest els inconvenients
d’aquesta logica. E1 més obvi és que
qui centra el focus de manera
exclusiva o principalment en «el que
es preveu», pot confondre la
importancia dels mitjans amb la de
les finalitats, i acaba limitant la
llibertat dels altres en questions que
podrien admetre plantejaments
diferents."” Un altre inconvenient és
que, si no s’aconsegueix harmonitzar
el que s’entén que «hauria de ser»
amb I’espontaneitat que ha de
caracteritzar la vida d’una familia,
I’ambient es pot enrarir i tensar. I, en
fi, hi ha el fet que qui se centra a
tenir sota control la situacio, sempre
obté victories fragils: en la seva
prioritzacio de I’eficacia potser no
esta aconseguint veritablement
guanyar-se’n els cors i ajudar-los a
créixer en llibertat."" Qui aspira
fonamentalment a controlar la
situacio s’esgota facilment, i pot
esgotar els altres, que es poden sentir



poc protagonistes de la construccio
d’aquella llar.

Equivocs relacionals

Unes altres dues derives que es
poden introduir en la vida de la llar
es podrien definir com a equivocs o
«curtcircuits» relacionals. Com les
anteriors, tenen les seves analogies
en la vida d’algunes families, i es
caracteritzen per produir certa
insatisfacci6 de fons en qui es veu
embussat per aquests equivocs. Un
personatge de les paraboles del
Senyor personifica aquesta mena de
situacions. Es el fill gran que retreu
al seu pare una serie de greuges
comparatius amb el seu germa, i que
acaba necessitant sentir aquestes
paraules: «Fill, tu sempre ets amb mi,
i tot el que és meu és teu» (Lc 15, 31).

La primera d’aquestes derives es
podria denominar logica del merit.
Es la de qui externament pot estar
ple d’atencions amb els uns i els



altres, i d’'una gran capacitat de
sacrifici per ocupar-se de coses de la
casa 1de les persones que I’habiten.
Pero actua, en general de manera
inconscient, des de ’expectativa que
es guanyara l’afecte dels altres com a
contraprestacio als seus esforcos.
Aquesta logica, que s’aplica
raonablement a molts ambits de la
vida, no funciona en una familia,
perqueé no respon a la realitat. Aqui
som al terreny de la gratuitat: som
familia, i té poc sentit voler reunir
merits perque ens estimin.

Per descomptat, qui sent la familia
com a propia es desviu per aquesta;
pero sense exigir contraprestacions
afectives, com no les exigeix un pare
0 una mare per estimar els seus fills
(al contrari, i contra tota previsio,
troben la felicitat en aquest
desviure’s). Certament, de vegades
podrem trobar a faltar certa
consideracio pels nostres esforgos;
pero si habitualment pensem que ens



han de correspondre pel que fem, la
nostra mirada es pot tornar
autoreferencial: com la del fill gran
de la parabola, que viu a la llar del
pare, pero no la sent realment seva.
Aquest fill conjuga sol les persones
del singular —jo, tu, ell—, des del
retret i el greuge comparatiu, i oblida
el nosaltres, que és el terreny cap al
qual el pare el voldria atreure. Amb
el temps, la seva logica revela una
insatisfaccié profunda; es compara i
vigila la llibertat dels altres (la del
pare, la del germa), als quals jutja,
perqué donen o perque reben el que,
segons el seu parer, no es mereixen
(cf. Lc 15, 29-32). D’aquesta manera,
el que apareix als seus ulls com una
reivindicacio justa és en realitat zel
amarg, orgull ferit.

Finalment, hi ha una deriva que
podriem denominar logica del
sentiment, en la qual el criteri de
valoracio de la vida en familia se
centraria en les mateixes sensacions:



com em fa sentir la vida en familia?
M’hi sento bé? Sens dubte, aquestes
son preguntes a les quals convé fer
atencio; els uns i els altres haurien
d’estar igual d’atents a detectar que
millora el clima de la casa com queé hi
podria estar generant malestar.
Tanmateix, tot i que el benestar
emocional és un indicador important,
no es pot convertir en el criteri
principal, la motivacio fonamental
per col-laborar en la construccio de
la llar.

Si aquesta logica s’instal-1és en una
persona, es tornarien indispensables
les bones sensacions per esforcar-se
per tenir cura de la familia. [,
tanmateix, hi ha moments en que la
familia necessita que deixem de
banda les nostres preferencies. Com
ens ha recordat sovint el Pare, «es
pot fer amb alegria —i no de mala
gana— el que costa, el que no agrada,
si es fa per amor i amb amor i, per
tant, lliurement»."” Un podria no



aconseguir sobreposar-se a aquesta
dificultat perque, mentre sent que
«té dret» a rebre afecte, i 'exigeix
com un amor incondicionat, no es
pregunta per la seva aportacio. Es el
que li passa al germa gran de la
parabola, que no considera si el seu
pare necessita, per part seva, algun
«extra»: nomeés pensa en la festa que
ell no ha pogut tenir (cf. Lc 15, 29).

Centrar-se massa a exigir I’afecte
tendeix a generar I’accepcio de
persones: davant de ’amistat sincera
i oberta que és propia de la relacio
fraterna,® s’instal-la llavors la
dinamica de les amistats
particulars™ que, pel que tenen
d’exclusives i excloents, son
caricatures de ’amistat fraterna; aixi,
a la casa hi hauria «els amics» i «els
altres». Logicament, una actitud
d’aquesta mena perjudicaria
I’ambient de la llar, pero també la
mateixa persona interessada, que
podria acabar facilment amargada,



sense recursos afectius. El1 do del
celibat, orientat com esta a generar
una gran «capacitat per estimar
tothom»,™ es veuria aixi tristament
empetitit.

La logica del servei és la logica del
do

Les derives que hem esbossat tenen
en comu que porten implicit un fins
aqui, una delimitacio dels esforcos i
el lliurament. De vegades —i aixo
passa a qualsevol sector de la societat
—, darrere de certes crisis o
enfonsaments fisics i psiquics es pot
amagar una logica de pensament i
comportament que ha posat el focus
en una pretensio freda d’eficacia, de
control, de fer merits o d’esperar
afecte; o en una barreja d’alguns
d’aquests elements, entre altres
possibilitats.™®

Aquesta mena de crisi, amb que la
vida mateixa ens vol portar de
tornada a la realitat, pot ser una



ocasio de purificacid i rectificacio:
I’ocasid per adonar-se que s’havia
perdut, o no s’havia arribat a trobar,
I’enfocament correcte. Tanmateix, si
no s’afronten, poden derivar en una
ansia d’evasio, una necessitat
d’esdeveniments extraordinaris que
supleixin la frustracio; tot i que, al
capialafi, no ’apagaran, perqué no
aborden el problema en la seva arrel.
Llavors potser passa que la part meés
celebrativa de la vida de familia —
precisament tants moments que
surten de la rutina— no es gaudeix
prou: sembla que no hi ha mai un
retorn prou satisfactori. I mentre que
un podria viure feli¢ i agrait amb el
que té, viu sospirant pel que no té.

Davant d’aquestes derives, que
empetiteixen la vida i la vocacio, se
situa el «grandios joc de Déu amb la
humanitat, que és la Redempcié».""”
La logica del servei ens porta a
donar, pero no perque vulguem
rebre, sind perqué «hem conegut



I’amor que Déu ens té i hi hem
cregut» (1 Jn 4, 16). Al centre de la
nostra vida hi ha Déu, que ens estima
i ens omple de gracia perque ens
donem generosament: «De franc ho
heu rebut, doneu-ho també de

franc» (Mt 10, 8). Un, llavors, ja no
construeix la llar des del calcul. La
logica del servei el va portant cap a la
senzillesa del pare o la mare, que no
necessiten fer proposits ni acumular
actes de servei:"® senzillament es
donen, es presten a ser un carreu
discret," perque les parets siguin
més robustes i ’escalfor de llar es
mantingui millor. I, contemplant la
bellesa de la llar que estan
construint, ssomplen d’alegria i
d’agraiment.

Aquesta és la logica filial de Jesus, el
Fill que pot dir veritablement al
Pare: «tot allo que és meu és teu, i
allo que és teu és meu» (Jn 17, 10).
Aqui la millor recompensa és ’'amor
de Déu, que sempre ens precedeix: a



cada moment, Ell ens esta estimant
primer (cf. 1 Jn 4, 10). I d’aquest
amor va ple el cor quan esta amb els
altres. Un amor «sense descans i
sense cansar-se»,”” perqué el que
cansa veritablement és «fer voltes al
voltant del propi jo».*" Servir, en
canvi, viure de veritat per als altres,
pot costar de vegades; pero, en el
fons, no cansa.

Matisos diferents, segons els llocs i
les persones

«Si el Senyor no construeix la casa, és
inutil ’afany dels constructors. Si el
Senyor no guarda la ciutat, és inutil
que vigilin els guardes» (S1 126 [127],
1). Aquestes paraules de ’Escriptura
adquireixen una brillantor especial
quan pensem en la presencia real del
Senyor als oratoris dels centres de
I’Obra: Ell construeix la casa; Ell
guarda la ciutat, si el deixem. «Si el
centre dels teus pensaments i
esperances es troba en el Sagrari, fill



—escriu sant Josepmaria—, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat!».”” I aixi és: quan un
viu, des de Déu, per als altres, es
converteix en un facilitador,
inspirador i dinamitzador de la
santedat, que és el fonament més
ferm d’una llar.

La forma en que es manifestara
aquesta dinamica del servei —«el “sa
prejudici psicologic” de pensar
habitualment en els altres»—"* sera
diferent en funci6 de les persones.
Cada centre ha de ser un mosaic
unic, format pels talents que cadascu
posa al servei de I’escalf de familia.
L’expectativa del que significa la llar
per a cadascu és diferent, i per aixo
és important no regir-se per una
simple llista de criteris d’aplicacio.

Cada centre acabara donant matisos
peculiars a la manera de celebrar les
festes, d’ajudar-se els uns als altres
en el manteniment material de la



llar, o en I'impuls de projectes
apostolics, o en la relacio amb les
families. Hi ha sempre una cosa
comuna: ’afecte, el sentit de I’humor,
el sentit sobrenatural, les reunions
de familia, les noticies del Pare i de la
familia de I’Obra, la sobrietat alegre i
la serenitat sobrenatural que permet
un descans reparador. Un mateix
esperit a tot arreu, amb una
concrecio viva a cada lloc. Per aixo
sempre ens sentim a casa quan anem
a una altra regio o a un altre centre;
perque sentim la unitat i la diversitat
—1la riquesa— de I’Obra.

La logica del servei no ens estalvia
els mateixos defectes, ni els aliens;
tampoc no evita que un es pugui
trobar més o menys a gust amb les
persones amb que conviu; o que la
casa iles activitats estiguin
organitzades de manera millor o
pitjor; o la necessitat d’esforcar-nos
per comprendre les persones que ens
envolten;*" o de demanar-los perdé



o de perdonar-los quan escaigui.”

Pero —i aixo és el més decisiu—
aquesta logica permet trobar sempre
recursos per tirar endavant i per
apropar-se més a Déu.

Quan es construeix la llar en clau de
servei, tot pren vida: en les estones
de tertulia o de sobretaula, un esta
més atent per generar conversa, de
manera que els altres puguin
descansar; la correccio fraterna es
resa i es pensa des d’un gran afecte
cap a l’altre, i no des de la molestia
que ens puguin causar els seus limits;
1 s’aconsegueixen passar per alt
tantes coses sense irritar-se:
somrient i encongint-se d’espatlles.
El servei autentic, tot i que requereix
I’esforg de sortir del nostre petit
egoisme, és un win-win; €és sempre
suma en dues direccions: en la de qui
serveix ien la de qui és servit. I de
tan natural, fins i tot fa certa
vergonya esmentar-lo, dir-ne

[26]



«servei». Es, simplement, amor
fratern.

El paper insubstituible de cadascu
en la construccio de la llar

En la seva carta sobre les modalitats
de la vocacio a I’Obra, el Pare ha
recordat la influéncia decisiva de les
administracions en la creacio de
I’ambient de familia dels centres:
«amb el vostre treball cuideu i serviu
la vida a I’Obra, poseu la persona
singular com a focus i prioritat de la
vostra labor. Aix0 és una expressio
molt concreta del fet que I'Obra és
familia; una familia veritable, no en
el sentit metaforic».”?” Es tracta d’un
treball performatiu, en el sentit que
crea un ambient propici i proposa un
referent en el qual es pot mirar la
contribucio de cadascu a ’'ambient
de familia. Tanmateix, per encarnar-
se, per fer-se vida, aquesta base
necessita el paper insubstituible de
tothom a la casa.



Per als membres del consell local
d’un centre, la tasca de servei que
Déu els confia a traveés de ’Obra
consisteix, sobretot, a vetllar perqué
cada persona tingui la formacio i
I’acompanyament espiritual
necessaris, a més d’un benestar
material adequat. Aixi ho
sintetitzava sant Josepmaria: «<amb
sol-licitud paternal i maternal,
cuideu les animes i els cossos dels
qui us han encomanat».”® Aquesta
tasca requereix responsabilitat per
part seva, pero també moltes dosis de
paciéncia i d’abandonament en Déu.
Aixi, accepten la necessitat de
comprendre la manera de ser de
cadascu, i els seus punts forts, sobre
els quals es basaran per ajudar-los a
créixer, a cadascu i al centre en
conjunt; veuen amb meés claredat que
el que és veritablement important és
que tothom s’apropi més a Déu, i no
que les coses surtin d’'una manera
determinada; i estan disposats a
demanar perdd, perque aixo no



només no els desautoritza, siné que
els apropa als altres. Quan
I’organitzaci6 del centre es planteja
en aquests termes, ’lambient no
deixa de tenir I’exigéncia que
pressuposa tota cerca de la santedat,
pero guanya en l’alegria 1 la serenitat
que fa auténtica aquesta cerca.” Tot
el centre es pot sentir llavors
identificat amb la ra¢ de ser
d’aquesta llar: tots a una, amb les
finalitats comunes i particulars de
cadascu.

El sacerdot, per la seva part, pot ser
sovint un interlocutor que escolta i
dona serenitat, i ajuda a mirar amb
perspectiva i, alhora, amb agudesa
els diferents aspectes de la
convivencia diaria. «Els sacerdots,
escrivia sant Josepmaria, hem de
tenir el mateix esperit que els altres,
pero especialment esperit de
comprensio, de caritat, de conviure
amb tot el mén, de no escandalitzar-
nos, d’aixecar, d’ajudar, com una



mare».”” Amb més motiu encara que

els altres, doncs, el sacerdot ha de ser
instrument d’unitat i d’esperanca,
«sense timideses ni complexos que
d’ordinari s6n prova d’immaturitat
humana, i sense prepotéencies
clericals que denotarien un escas
sentit sobrenatural».®" Si per als
directors un risc pot ser la logica del
control, per al sacerdot ho pot ser la
del merit: ell sempre esta al servei de
la resta d’'una manera palpable,
diferenciada i insubstituible; i
podria, sense adonar-se’n, generar
certa mentalitat de victima, si li
sembla que no es valoren els seus
esforcgos. Respecte a aquesta
mentalitat, el beat Alvar deia: «Si
voleu saber de deb0 en que es nota
I’anima sacerdotal, us ho resumiré
amb el nostre Pare: en no dir mai
prou. Amb no contestar mai “prou” a
I’amor, no aturar-nos davant del
sacrifici, com Crist»."



«El més normal és que en moltes
families convisquin persones de
generacions diferents (avis, pares,
fills) i caracters diversos (...). Si bé és
cert que tot aixo, de vegades, pot
comportar que la unitat familiar es
deteriori, també és veritat que, molt
sovint, aquestes i altres dificultats
poden unir més les families, quan hi
ha amor veritable».® D’aqui que
totes les persones que viuen en un
mateix centre, des de la més
veterana fins a I'dltima d’arribar,
tinguin la missio de construir la llar,
amb els talents que Déu els ha donat,
1 amb la seva manera de ser; per tal
que la casa sigui, per a cadascu, un
lloc d’intimitat, d’amor incondicionat
i de descans sere. Tothom té un lloc
insubstituible en aquesta tasca,
perqueé cadascu sap millor que ningu
quins talents li ha donat Déu per
posar-los al servei de tothom, amb
iniciativa i amb generositat. La
fraternitat que es viu a cadascun dels
nostres centres sera aixi també un



recés de pau i un focus d’inspiracio
per a la vida dels agregats i
supernumeraris, i de totes les
persones que s’apropin a I’escalf de
I’Obra.

Per ultim, perd no menys important,
els malalts hi tenen un paper
especial, no només perque «per a
una anima enamorada, els nens i els
malalts son Ell»,*" siné també
perque son el repte més directe i
practic en les derives negatives que
veiem abans. Deixant-se cuidar,
aportant el que en el seu estat poden
aportar, i sense cedir a la logica de
qui no se sent prou estimat, poden
ser un pol de cohesio del centre, que
unira intents en el servei dels que
més ho necessiten.

La vida de llar del centre, construida
sobre aquestes bases, irradia al seu
voltant 'amor de Déu i obre a poc a
poc, a les persones que I’habitenia
les que el freqiienten, les portes de la



casa que Ell ha preparat per als que
I’estimen. «Si us estimeu —deia sant
Josepmaria—, cadascuna de les
nostres cases sera la llar que jo he
vist, el que jo vull que hi hagi a
cadascun dels nostres racons. I
cadascun dels vostres germans
tindra una gana santa d’arribar a
casa, després de la jornada de feina; i
després tindra ganes de sortir al

carrer (...), a aquesta guerra de pau».
[35]

Carles Ayxela

M'Ctf. F12, 7; Mt 20, 28.

® Sant Josepmaria, Carta, 14.11.1974,
nuam. 2.

B Sant Josepmaria, Forja, num. 861.

" «1’Opus Dei certament és familia i,
alhora, milicia. Familia unida per un



afecte alegre i amable; milicia, molt
apte per a la lluita espiritual» (De
Spiritu, nam. 64).

B! A aix0 s’hi pot afegir un altre tret
cultural del present: la tendéncia a
viure el temps lliure de manera
individualista, de manera que tot el
que no és feina tendeixi a girar al
voltant dels meus interessos, els
meus gustos, les meves activitats, la
meva vida social, etc. Logicament,
una actitud d’aquesta mena
comprometria de manera
significativa I’escalf de la llar.

® Citat a F. Océariz, Carta pastoral,
16.11.2023, num. 9.

8 Cf. Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 17.

® Sant Josepmaria, Carta 27, num.
34, citat a E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, Rialp, Madrid 2013,
vol. III, p. 600.



U9 Cf. F. Océriz, Carta pastoral, 9.1.
2018, num. 8.

M «La formacid, al llarg de tota la

vida, sense descuidar-ne I’exigencia
necessaria, tendeix en una mesura
important a obrir horitzons. En
canvi, si ens limitéssim a exigiria
ser exigits, podriem acabar veient
només el que no arribem a fer, els
nostres defectes i limitacions, i
oblidar el més important: I’'amor de
Déu per nosaltres» (F. Océriz, Carta
pastoral, 9.1.2018, nam. 11).

U21 P Qcdriz, Carta pastoral, 9.1.2018,
num. 6.

131 Cf. F. Océriz, Carta pastoral, 1.XI.
2019, num. 14-17.

14 1,a nocié d’amistat particular té
una historia llarga i complexa en la
tradicio cristiana. Esmentada per
primera vegada en els escrits de sant
Basili de Cesarea, trobara un
desenvolupament especial a Occident



a partir de la Imitacio de Crist i de les
obres de santa Teresa d’Avila i sant
Francesc de Sales. Sobre la
comprensio d’aquesta nociod a sant
Josepmaria, cf. Cami, edicio
historicocritica, num. 366.

"' F. Qcériz, Carta pastoral, 28 .X.
2020, num. 22.

[ Alhora, escriu sant Josepmaria,
«cometrien un greu error els
Directors que permetessin que un fill
meu, sense veritable necessitat, es
trobés en unes circumstancies que
exigissin d’ell una heroicitat
continua per oblidar que aquestes
situacions han de ser transitories i
que cal buscar els mitjans pertinents
perque cessin com més aviat

millor» (Carta 27, nim. 38).

U7 Sant Josepmaria, Carta, 14.11.1974,
num. 2.

18 «Quan hi ha amor, m’atreviria a

afirmar que no cal ni tan sols fer



proposits. La meva mare no va fer
mai proposits d’estimar-me, i déu-
n’hi-do quins detalls d’afecte tenia
amb mi!» (sant Josepmaria, notes
d’una reunio familiar, citat a: S.
Bernal, Monserior Josemaria Escriva
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6a ed., p. 37).

191 Cf, Sant Josepmaria,

«Sillares» (27.VI1.1937) a: Crecer para
adentro, 233-239 (AGP, Biblioteca,
P12).

9 Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 296.

1 «F1 que realment cansa, fills meus,

és la supeérbia, fer voltes al voltant
del jo. I a més d’aclaparar, impedeix
que ’anima se senti a prop de

Déu» (beat Alvar, a: Crénica, XI1.1989,
p- 1141; AGP, Biblioteca, P01).

2 Sant Josepmaria, Forja, num. 835.



231 Ihidem, num. 861.

4 P Ocdriz, Carta pastoral, 16.11.
2023, num. 3-6.

251 thidem, ntim. 7-8.

81 «Sant Josep és meravellds! Es el

sant de la humilitat rendida..., del
somriure permanent i de
I’encongiment d’espatlles» (sant
Josepmaria, citat a: A. Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei (I1I),
Rialp, Madrid 2003, p. 728, nota 170).

“1 . Ocdriz, Carta pastoral, 28 X.
2020, num. 15.

8 Sant Josepmaria, Carta 27, nim.
39.

29 «Sou tots tan alegres que un no

s’ho espera», vaig sentir comentar.
Ve de lluny la deria diabolica dels
enemics de Crist, que no es cansen de
murmurar que la gent lliurada a Déu
és de I'“encapotada”. I,



malauradament, alguns dels qui
volen ser “bons” els fan resso, amb
les seves “virtuts tristes”. —Et donem
gracies, Senyor, perque has volgut
comptar amb les nostres vides,
joiosament alegres, per esborrar
aquesta falsa caricatura. —Et
demano també que no ho

oblidem» (Solc, num. 58).

9 Sant Josepmaria, notes d’una
reunio, 19.111.1961, a: Cronica 11.1993,
p- 189 (AGP, Biblioteca, P01).

B Sant Josepmaria, Converses, num.
4,

321 Beat Alvar, Cartas de Familia,
num. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

B3 F. Océriz, Carta pastoral, 16.11.
2023, num. 14.

B4 Sant Josepmaria, Cami, num. 419.

31 Sant Josepmaria, Crénica VII.1956,
p- 7 (AGP, Biblioteca, P01).



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-
una-llar-ii/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/

	Fer del centre una llar (II)

