
opusdei.org

Fer del centre una
llar (II)

Les famílies cristianes són llocs
on tothom viu i es desviu per
als altres. Algunes derives que
poden adormir aquesta lògica i
línies d’acció per despertar-la.

29/11/2023

En una de les últimes cartes als seus
fills a l’Opus Dei, sant Josepmaria
reflexionava sobre la «lògica nova»
de la família de Déu a la terra. Ja des
dels dies d’espera a Natzaret, el
Senyor havia introduït Maria i Josep
en la manera de raonar i de viure



d’aquell Nen que havia d’aclaparar i
de donar-ho tot, perquè no havia
vingut a ser servit, sinó a servir.[1] És
la mateixa lògica que Déu vol per a
tota llar cristiana:

«Mireu quin és l’ambient, on Crist
neix. Tot allà ens insisteix en aquest
lliurament sense condicions: Josep —
una història d’esdeveniments durs,
combinats amb l’alegria de ser el
custodi de Jesús— posa en joc la seva
honra, la continuïtat serena del seu
treball, la tranquil·litat del futur; tota
la seva existència és una
disponibilitat ràpida per al que Déu li
demana. Maria se’ns manifesta com
l’esclava del Senyor (Lc 1, 38) que,
amb el seu fiat, transforma tota la
seva existència en una submissió al
designi diví de la salvació. I Jesús?
N’hi hauria prou amb dir que el
nostre Déu se’ns mostra com un nen;
el Creador de totes les coses se’ns
presenta als bolquers d’una petita
criatura, perquè no dubtem que és



Déu veritable i Home veritable (...).
Cal amarar-se d’aquesta lògica nova
que Déu ha inaugurat baixant a la
terra. A Betlem ningú no es reserva
res. Allà no se sent parlar de la meva
honra, ni del meu temps, ni del meu
treball, ni de les meves idees, ni dels
meus gustos, ni dels meus diners.
Allà es col·loca tot al servei del
grandiós joc de Déu amb la
humanitat, que és la Redempció».[2]

La vida de família es renova i es
multiplica d’acord amb aquest
«grandiós joc» del servei, entès no
com a servilisme, ni com una
acumulació freda de prestacions, de 
serveis..., sinó com una disposició
permanent a viure per als altres, com
a instruments de la cura quotidiana
de Déu. Aquesta manera de viure,
que sant Josepmaria denominava de
vegades «el “sa prejudici psicològic”
de pensar habitualment en els
altres»,[3] vol ser el tenor habitual de
la convivència als centres de l’Obra.



I, gràcies a Déu, és això el que —de
moltes maneres— perceben tantes
persones que els freqüenten: la
disposició que porta a fer la vida
agradable als altres; a dedicar-los
temps i escolta, tot i que potser ens
corren pressa coses pendents; a
ajudar-los a resoldre un problema; a
demanar perdó quan és necessari; a
avançar-se amb un somriure; a tirar
endavant un encàrrec d’una altra
persona que està cansada o arriba
tard..., i tantes altres oportunitats
que la convivència ens presenta dia a
dia.

Tanmateix, com pot passar a
qualsevol família, la vida diària
exerceix de vegades un cert efecte
d’erosió; i, amb el temps, es poden
arrelar altres dinàmiques a la casa o
al nostre caràcter. Sense ànim
d’exhaustivitat, les podem resumir
en quatre derives, en les quals poden
aparèixer de vegades plantejaments
excessivament centrats en el



funcionament de la casa, en
detriment de les persones que
l’habiten, o el que podríem
denominar «equívocs relacionals»:
conflictes que sorgeixen de
plantejaments equivocats sobre la
convivència. Sens dubte, el que es
descriu a continuació no són
situacions que es produeixin, per dir-
ho així, de manera químicament
pura; són més aviat tendències que es
poden introduir gradualment, potser
barrejades entre si, i que mostren
com la debilitat humana tendeix a
fondre’s amb les coses més valuoses i
estimades. Una reflexió breu sobre
les unes i les altres ens permetrà
identificar «els xacals, els xacals
menudets, que destrossen les
vinyes» (Ct 2, 15). Quedarà així
delineada, per contrast, la «lògica»
que Déu vol per a les llars, i
concretament per als centres de
l’Obra.

Eficaç, però fred



Les dues primeres derives que poden
entelar la veritable lògica del servei
se situen en l’àmbit de l’aspecte 
funcional. Si pensem en dos termes
dels quals sant Josepmaria se servia
sovint per caracteritzar l’Obra
—«família, i alhora milícia»—[4] el
risc aquí seria el d’una certa
descompensació, per la qual la
«milícia» tendiria a eclipsar la
família i donaria lloc a llars eficaces,
però amb poca escalfor, o potser amb
tensions o ferides més o menys
soterrades.

Una primera deriva en aquest sentit
és la que podríem denominar lògica
de la sinergia. Aquesta lògica està en
part lligada al desenvolupament de
la societat en les últimes dècades,
que ha implicat, com a revers de
tants serveis i possibilitats, una
infinitat de tasques i fronts als quals
cal atendre: factures, gestions
administratives, missatges... El
resultat és que fàcilment podem



passar les hores corrent darrere dels
esdeveniments i les gestions. I de la
mateixa manera que en una família
qualsevol de vegades passa que, a
força d’estar pendents de la feina, de
la casa, dels fills i de tot el que cal fer
per ells, marit i dona poden acabar
descuidant l’amistat matrimonial (la
seva intimitat, el seu afecte mutu...),
també en un centre, amb més motiu
quan s’hi atenen diversos tipus de
labors apostòliques, podria passar
que els uns i els altres acabin tenint
entre si un tracte que s’apropi més a
l’aspecte funcional, gairebé limitat a
les «coses de les quals cal ocupar-se».
[5]

El centre tendiria llavors a funcionar
amb sinergia (syn – ergon, unió
d’acció), però amb carències de
simpatia importants (syn – pathos,
unió de sentiment). Cadascú faria els
seus encàrrecs, les seves tasques, el
seu pla de vida; la casa funcionaria
com un mecanisme de precisió —



cada cosa seria al seu lloc, cada
persona fent les seves tasques...—,
però hi faltaria la capacitat de
simpatitzar, de sentir amb els altres:
passar-ho bé amb ells, patir amb ells.
Sant Josepmaria advertia d’aquest
risc amb paraules fortes: «El dia que
visquem com a estranys o com a
indiferents, haurem matat l’Opus
Dei».[6] A més, com passa a un simple
nivell humà a qualsevol organització,
la falta de simpatia entre els uns i els
altres acabaria perjudicant o
bloquejant fins i tot la sinergia.

Una segona deriva la podríem
denominar lògica de l'ordre. També
aquí hi ha l’analogia amb qualsevol
llar de família, en la qual un cònjuge
o l’altre atorga una importància
potser excessiva al fet que les coses
siguin «com han de ser»: l’horari,
l’ordre material, els encàrrecs dels
uns i dels altres... Per descomptat,
tota llar necessita certes pautes per
no ofegar-se en el caos, però de



vegades es poden allotjar unes
expectatives desmesurades sobre
una llar ideal, una manera de fer les
coses que se suposa que és la
correcta i que s’hauria de seguir a
qualsevol preu, de vegades fins i tot a
costa de la pau familiar. I, tanmateix,
l’experiència de tantes famílies
mostra com, quan hi ha una
hipertròfia de regles i no s’atén a
cuidar les relacions entre pares i fills,
es genera espontàniament frustració,
o rebel·lia, per part dels fills. A això,
entre altres coses, es referia sant Pau
quan escrivia: «I vosaltres, pares, no
amoïneu els vostres fills, que no es
desanimin» (Col 3, 21).

Aquestes maneres de veure i de fer
podrien ser igual de problemàtiques
en el cas d’un centre. D’una banda,
perquè les persones que hi conviuen
són adultes, cadascuna amb la seva
llibertat i la seva responsabilitat;
d’altra banda, perquè el centre, sent
una iniciativa apostòlica cridada a



«funcionar» i una casa oberta a
tothom, és també la llar de les
persones que l’habiten, i cal que
aquestes la puguin sentir com a tal, i
no com una mera prolongació de la
seva vida professional. Respecte
d’una llar de família convencional,
un centre de l’Obra té la peculiaritat
que llar i treball hi coexisteixen en
permanència; i també que les
persones que s'ocupen d'aquestes
tasques apostòliques hi són perquè
els dona la gana. Això, que és la raó
més sobrenatural[8] i, per tant, més
radical, ha de ser també principi de
tacte i sensibilitat. «Per ser molt
espirituals, molt sobrenaturals —
ensenyava sant Josepmaria—, cal ser
molt humans, esforçar-se per tenir
un sentit entranyablement humà de
la vida».[9]

En vista d’aquests elements, es poden
entendre els problemes de posar
massa èmfasi sobre criteris, pautes,
objectius, etc. El pas del temps acaba



posant de manifest els inconvenients
d’aquesta lògica. El més obvi és que
qui centra el focus de manera
exclusiva o principalment en «el que
es preveu», pot confondre la
importància dels mitjans amb la de
les finalitats, i acaba limitant la
llibertat dels altres en qüestions que
podrien admetre plantejaments
diferents.[10] Un altre inconvenient és
que, si no s’aconsegueix harmonitzar
el que s’entén que «hauria de ser»
amb l’espontaneïtat que ha de
caracteritzar la vida d’una família,
l’ambient es pot enrarir i tensar. I, en
fi, hi ha el fet que qui se centra a
tenir sota control la situació, sempre
obté victòries fràgils: en la seva
priorització de l’eficàcia potser no
està aconseguint veritablement
guanyar-se’n els cors i ajudar-los a
créixer en llibertat.[11] Qui aspira
fonamentalment a controlar la
situació s’esgota fàcilment, i pot
esgotar els altres, que es poden sentir



poc protagonistes de la construcció
d’aquella llar.

Equívocs relacionals

Unes altres dues derives que es
poden introduir en la vida de la llar
es podrien definir com a equívocs o
«curtcircuits» relacionals. Com les
anteriors, tenen les seves analogies
en la vida d’algunes famílies, i es
caracteritzen per produir certa
insatisfacció de fons en qui es veu
embussat per aquests equívocs. Un
personatge de les paràboles del
Senyor personifica aquesta mena de
situacions. És el fill gran que retreu
al seu pare una sèrie de greuges
comparatius amb el seu germà, i que
acaba necessitant sentir aquestes
paraules: «Fill, tu sempre ets amb mi,
i tot el que és meu és teu» (Lc 15, 31).

La primera d’aquestes derives es
podria denominar lògica del mèrit.
És la de qui externament pot estar
ple d’atencions amb els uns i els



altres, i d’una gran capacitat de
sacrifici per ocupar-se de coses de la
casa i de les persones que l’habiten.
Però actua, en general de manera
inconscient, des de l’expectativa que
es guanyarà l’afecte dels altres com a
contraprestació als seus esforços.
Aquesta lògica, que s’aplica
raonablement a molts àmbits de la
vida, no funciona en una família,
perquè no respon a la realitat. Aquí
som al terreny de la gratuïtat: som
família, i té poc sentit voler reunir
mèrits perquè ens estimin.

Per descomptat, qui sent la família
com a pròpia es desviu per aquesta;
però sense exigir contraprestacions
afectives, com no les exigeix un pare
o una mare per estimar els seus fills
(al contrari, i contra tota previsió,
troben la felicitat en aquest
desviure’s). Certament, de vegades
podrem trobar a faltar certa
consideració pels nostres esforços;
però si habitualment pensem que ens



han de correspondre pel que fem, la
nostra mirada es pot tornar
autoreferencial: com la del fill gran
de la paràbola, que viu a la llar del
pare, però no la sent realment seva.
Aquest fill conjuga sol les persones
del singular —jo, tu, ell—, des del
retret i el greuge comparatiu, i oblida
el nosaltres, que és el terreny cap al
qual el pare el voldria atreure. Amb
el temps, la seva lògica revela una
insatisfacció profunda; es compara i
vigila la llibertat dels altres (la del
pare, la del germà), als quals jutja,
perquè donen o perquè reben el que,
segons el seu parer, no es mereixen
(cf. Lc 15, 29-32). D’aquesta manera,
el que apareix als seus ulls com una
reivindicació justa és en realitat zel
amarg, orgull ferit.

Finalment, hi ha una deriva que
podríem denominar lògica del 
sentiment, en la qual el criteri de
valoració de la vida en família se
centraria en les mateixes sensacions:



com em fa sentir la vida en família?
M’hi sento bé? Sens dubte, aquestes
són preguntes a les quals convé fer
atenció; els uns i els altres haurien
d’estar igual d’atents a detectar què
millora el clima de la casa com què hi
podria estar generant malestar.
Tanmateix, tot i que el benestar
emocional és un indicador important,
no es pot convertir en el criteri
principal, la motivació fonamental
per col·laborar en la construcció de
la llar.

Si aquesta lògica s’instal·lés en una
persona, es tornarien indispensables
les bones sensacions per esforçar-se
per tenir cura de la família. I,
tanmateix, hi ha moments en què la
família necessita que deixem de
banda les nostres preferències. Com
ens ha recordat sovint el Pare, «es
pot fer amb alegria ―i no de mala
gana― el que costa, el que no agrada,
si es fa per amor i amb amor i, per
tant, lliurement».[12] Un podria no



aconseguir sobreposar-se a aquesta
dificultat perquè, mentre sent que
«té dret» a rebre afecte, i l’exigeix
com un amor incondicionat, no es
pregunta per la seva aportació. És el
que li passa al germà gran de la
paràbola, que no considera si el seu
pare necessita, per part seva, algun
«extra»: només pensa en la festa que
ell no ha pogut tenir (cf. Lc 15, 29).

Centrar-se massa a exigir l’afecte
tendeix a generar l’accepció de
persones: davant de l’amistat sincera
i oberta que és pròpia de la relació
fraterna,[13] s’instal·la llavors la
dinàmica de les amistats
particulars[14] que, pel que tenen
d’exclusives i excloents, són
caricatures de l’amistat fraterna; així,
a la casa hi hauria «els amics» i «els
altres». Lògicament, una actitud
d’aquesta mena perjudicaria
l’ambient de la llar, però també la
mateixa persona interessada, que
podria acabar fàcilment amargada,



sense recursos afectius. El do del
celibat, orientat com està a generar
una gran «capacitat per estimar
tothom»,[15] es veuria així tristament
empetitit.

La lògica del servei és la lògica del
do

Les derives que hem esbossat tenen
en comú que porten implícit un fins
aquí, una delimitació dels esforços i
el lliurament. De vegades —i això
passa a qualsevol sector de la societat
—, darrere de certes crisis o
enfonsaments físics i psíquics es pot
amagar una lògica de pensament i
comportament que ha posat el focus
en una pretensió freda d’eficàcia, de
control, de fer mèrits o d’esperar
afecte; o en una barreja d’alguns
d’aquests elements, entre altres
possibilitats.[16]

Aquesta mena de crisi, amb què la
vida mateixa ens vol portar de
tornada a la realitat, pot ser una



ocasió de purificació i rectificació:
l’ocasió per adonar-se que s’havia
perdut, o no s’havia arribat a trobar,
l’enfocament correcte. Tanmateix, si
no s’afronten, poden derivar en una
ànsia d’evasió, una necessitat
d’esdeveniments extraordinaris que
supleixin la frustració; tot i que, al
cap i a la fi, no l’apagaran, perquè no
aborden el problema en la seva arrel.
Llavors potser passa que la part més
celebrativa de la vida de família —
precisament tants moments que
surten de la rutina— no es gaudeix
prou: sembla que no hi ha mai un
retorn prou satisfactori. I mentre que
un podria viure feliç i agraït amb el
que té, viu sospirant pel que no té.

Davant d’aquestes derives, que
empetiteixen la vida i la vocació, se
situa el «grandiós joc de Déu amb la
humanitat, que és la Redempció».[17]

La lògica del servei ens porta a
donar, però no perquè vulguem
rebre, sinó perquè «hem conegut



l’amor que Déu ens té i hi hem
cregut» (1 Jn 4, 16). Al centre de la
nostra vida hi ha Déu, que ens estima
i ens omple de gràcia perquè ens
donem generosament: «De franc ho
heu rebut, doneu-ho també de
franc» (Mt 10, 8). Un, llavors, ja no
construeix la llar des del càlcul. La
lògica del servei el va portant cap a la
senzillesa del pare o la mare, que no
necessiten fer propòsits ni acumular
actes de servei:[18] senzillament es
donen, es presten a ser un carreu
discret,[19] perquè les parets siguin
més robustes i l’escalfor de llar es
mantingui millor. I, contemplant la
bellesa de la llar que estan
construint, s’omplen d’alegria i
d’agraïment.

Aquesta és la lògica filial de Jesús, el
Fill que pot dir veritablement al
Pare: «tot allò que és meu és teu, i
allò que és teu és meu» (Jn 17, 10).
Aquí la millor recompensa és l’amor
de Déu, que sempre ens precedeix: a



cada moment, Ell ens està estimant
primer (cf. 1 Jn 4, 10). I d’aquest
amor va ple el cor quan està amb els
altres. Un amor «sense descans i
sense cansar-se»,[20] perquè el que
cansa veritablement és «fer voltes al
voltant del propi jo».[21] Servir, en
canvi, viure de veritat per als altres,
pot costar de vegades; però, en el
fons, no cansa.

Matisos diferents, segons els llocs i
les persones

«Si el Senyor no construeix la casa, és
inútil l’afany dels constructors. Si el
Senyor no guarda la ciutat, és inútil
que vigilin els guardes» (Sl 126 [127],
1). Aquestes paraules de l’Escriptura
adquireixen una brillantor especial
quan pensem en la presència real del
Senyor als oratoris dels centres de
l’Obra: Ell construeix la casa; Ell
guarda la ciutat, si el deixem. «Si el
centre dels teus pensaments i
esperances es troba en el Sagrari, fill



—escriu sant Josepmaria—, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat!».[22] I així és: quan un
viu, des de Déu, per als altres, es
converteix en un facilitador,
inspirador i dinamitzador de la
santedat, que és el fonament més
ferm d’una llar.

La forma en què es manifestarà
aquesta dinàmica del servei —«el “sa
prejudici psicològic” de pensar
habitualment en els altres»—[23] serà
diferent en funció de les persones.
Cada centre ha de ser un mosaic
únic, format pels talents que cadascú
posa al servei de l’escalf de família.
L’expectativa del que significa la llar
per a cadascú és diferent, i per això
és important no regir-se per una
simple llista de criteris d’aplicació.

Cada centre acabarà donant matisos
peculiars a la manera de celebrar les
festes, d’ajudar-se els uns als altres
en el manteniment material de la



llar, o en l’impuls de projectes
apostòlics, o en la relació amb les
famílies. Hi ha sempre una cosa
comuna: l’afecte, el sentit de l’humor,
el sentit sobrenatural, les reunions
de família, les notícies del Pare i de la
família de l’Obra, la sobrietat alegre i
la serenitat sobrenatural que permet
un descans reparador. Un mateix
esperit a tot arreu, amb una
concreció viva a cada lloc. Per això
sempre ens sentim a casa quan anem
a una altra regió o a un altre centre;
perquè sentim la unitat i la diversitat
—la riquesa— de l’Obra.

La lògica del servei no ens estalvia
els mateixos defectes, ni els aliens;
tampoc no evita que un es pugui
trobar més o menys a gust amb les
persones amb què conviu; o que la
casa i les activitats estiguin
organitzades de manera millor o
pitjor; o la necessitat d’esforçar-nos
per comprendre les persones que ens
envolten;[24] o de demanar-los perdó



o de perdonar-los quan escaigui.[25]

Però —i això és el més decisiu—
aquesta lògica permet trobar sempre
recursos per tirar endavant i per
apropar-se més a Déu.

Quan es construeix la llar en clau de
servei, tot pren vida: en les estones
de tertúlia o de sobretaula, un està
més atent per generar conversa, de
manera que els altres puguin
descansar; la correcció fraterna es
resa i es pensa des d’un gran afecte
cap a l’altre, i no des de la molèstia
que ens puguin causar els seus límits;
i s’aconsegueixen passar per alt
tantes coses sense irritar-se:
somrient i encongint-se d’espatlles.[26]

El servei autèntic, tot i que requereix
l’esforç de sortir del nostre petit
egoisme, és un win-win; és sempre
suma en dues direccions: en la de qui
serveix i en la de qui és servit. I de
tan natural, fins i tot fa certa
vergonya esmentar-lo, dir-ne



«servei». És, simplement, amor
fratern.

El paper insubstituïble de cadascú
en la construcció de la llar

En la seva carta sobre les modalitats
de la vocació a l’Obra, el Pare ha
recordat la influència decisiva de les
administracions en la creació de
l’ambient de família dels centres:
«amb el vostre treball cuideu i serviu
la vida a l’Obra, poseu la persona
singular com a focus i prioritat de la
vostra labor. Això és una expressió
molt concreta del fet que l’Obra és
família; una família veritable, no en
el sentit metafòric».[27] Es tracta d’un
treball performatiu, en el sentit que
crea un ambient propici i proposa un
referent en el qual es pot mirar la
contribució de cadascú a l’ambient
de família. Tanmateix, per encarnar-
se, per fer-se vida, aquesta base
necessita el paper insubstituïble de
tothom a la casa.



Per als membres del consell local
d’un centre, la tasca de servei que
Déu els confia a través de l’Obra
consisteix, sobretot, a vetllar perquè
cada persona tingui la formació i
l’acompanyament espiritual
necessaris, a més d’un benestar
material adequat. Així ho
sintetitzava sant Josepmaria: «amb
sol·licitud paternal i maternal,
cuideu les ànimes i els cossos dels
qui us han encomanat».[28] Aquesta
tasca requereix responsabilitat per
part seva, però també moltes dosis de
paciència i d’abandonament en Déu.
Així, accepten la necessitat de
comprendre la manera de ser de
cadascú, i els seus punts forts, sobre
els quals es basaran per ajudar-los a
créixer, a cadascú i al centre en
conjunt; veuen amb més claredat que
el que és veritablement important és
que tothom s’apropi més a Déu, i no
que les coses surtin d’una manera
determinada; i estan disposats a
demanar perdó, perquè això no



només no els desautoritza, sinó que
els apropa als altres. Quan
l’organització del centre es planteja
en aquests termes, l’ambient no
deixa de tenir l’exigència que
pressuposa tota cerca de la santedat,
però guanya en l’alegria i la serenitat
que fa autèntica aquesta cerca.[29] Tot
el centre es pot sentir llavors
identificat amb la raó de ser
d’aquesta llar: tots a una, amb les
finalitats comunes i particulars de
cadascú.

El sacerdot, per la seva part, pot ser
sovint un interlocutor que escolta i
dona serenitat, i ajuda a mirar amb
perspectiva i, alhora, amb agudesa
els diferents aspectes de la
convivència diària. «Els sacerdots,
escrivia sant Josepmaria, hem de
tenir el mateix esperit que els altres,
però especialment esperit de
comprensió, de caritat, de conviure
amb tot el món, de no escandalitzar-
nos, d’aixecar, d’ajudar, com una



mare».[30] Amb més motiu encara que
els altres, doncs, el sacerdot ha de ser
instrument d’unitat i d’esperança,
«sense timideses ni complexos que
d’ordinari són prova d’immaturitat
humana, i sense prepotències 
clericals que denotarien un escàs
sentit sobrenatural».[31] Si per als
directors un risc pot ser la lògica del
control, per al sacerdot ho pot ser la
del mèrit: ell sempre està al servei de
la resta d’una manera palpable,
diferenciada i insubstituïble; i
podria, sense adonar-se’n, generar
certa mentalitat de víctima, si li
sembla que no es valoren els seus
esforços. Respecte a aquesta
mentalitat, el beat Àlvar deia: «Si
voleu saber de debò en què es nota
l’ànima sacerdotal, us ho resumiré
amb el nostre Pare: en no dir mai
prou. Amb no contestar mai “prou” a
l’amor, no aturar-nos davant del
sacrifici, com Crist».[32]



«El més normal és que en moltes
famílies convisquin persones de
generacions diferents (avis, pares,
fills) i caràcters diversos (...). Si bé és
cert que tot això, de vegades, pot
comportar que la unitat familiar es
deteriori, també és veritat que, molt
sovint, aquestes i altres dificultats
poden unir més les famílies, quan hi
ha amor veritable».[33] D’aquí que
totes les persones que viuen en un
mateix centre, des de la més
veterana fins a l’última d’arribar,
tinguin la missió de construir la llar,
amb els talents que Déu els ha donat,
i amb la seva manera de ser; per tal
que la casa sigui, per a cadascú, un
lloc d’intimitat, d’amor incondicionat
i de descans serè. Tothom té un lloc
insubstituïble en aquesta tasca,
perquè cadascú sap millor que ningú
quins talents li ha donat Déu per
posar-los al servei de tothom, amb
iniciativa i amb generositat. La
fraternitat que es viu a cadascun dels
nostres centres serà així també un



recés de pau i un focus d’inspiració
per a la vida dels agregats i
supernumeraris, i de totes les
persones que s’apropin a l’escalf de
l’Obra.

Per últim, però no menys important,
els malalts hi tenen un paper
especial, no només perquè «per a
una ànima enamorada, els nens i els
malalts són Ell»,[34] sinó també
perquè són el repte més directe i
pràctic en les derives negatives que
vèiem abans. Deixant-se cuidar,
aportant el que en el seu estat poden
aportar, i sense cedir a la lògica de
qui no se sent prou estimat, poden
ser un pol de cohesió del centre, que
unirà intents en el servei dels que
més ho necessiten.

La vida de llar del centre, construïda
sobre aquestes bases, irradia al seu
voltant l’amor de Déu i obre a poc a
poc, a les persones que l’habiten i a
les que el freqüenten, les portes de la



casa que Ell ha preparat per als que
l’estimen. «Si us estimeu —deia sant
Josepmaria—, cadascuna de les
nostres cases serà la llar que jo he
vist, el que jo vull que hi hagi a
cadascun dels nostres racons. I
cadascun dels vostres germans
tindrà una gana santa d’arribar a
casa, després de la jornada de feina; i
després tindrà ganes de sortir al
carrer (…), a aquesta guerra de pau».
[35]

Carles Ayxelá

[1] Cf. Fl 2, 7; Mt 20, 28.

[2] Sant Josepmaria, Carta, 14.II.1974,
núm. 2.

[3] Sant Josepmaria, Forja, núm. 861.

[4] «L’Opus Dei certament és família i,
alhora, milícia. Família unida per un



afecte alegre i amable; milícia, molt
apte per a la lluita espiritual» (De
Spiritu, núm. 64).

[5] A això s’hi pot afegir un altre tret
cultural del present: la tendència a
viure el temps lliure de manera
individualista, de manera que tot el
que no és feina tendeixi a girar al
voltant dels meus interessos, els
meus gustos, les meves activitats, la
meva vida social, etc. Lògicament,
una actitud d’aquesta mena
comprometria de manera
significativa l’escalf de la llar.

[6] Citat a F. Ocáriz, Carta pastoral,
16.II.2023, núm. 9.

[8] Cf. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 17.

[9] Sant Josepmaria, Carta 27, núm.
34, citat a E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. III, p. 600.



[10] Cf. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.
2018, núm. 8.

[11] «La formació, al llarg de tota la
vida, sense descuidar-ne l’exigència
necessària, tendeix en una mesura
important a obrir horitzons. En
canvi, si ens limitéssim a exigir i a
ser exigits, podríem acabar veient
només el que no arribem a fer, els
nostres defectes i limitacions, i
oblidar el més important: l’amor de
Déu per nosaltres» (F. Ocáriz, Carta
pastoral, 9.I.2018, núm. 11).

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 6.

[13] Cf. F. Ocáriz, Carta pastoral, 1.XI.
2019, núm. 14-17.

[14] La noció d’amistat particular té
una història llarga i complexa en la
tradició cristiana. Esmentada per
primera vegada en els escrits de sant
Basili de Cesarea, trobarà un
desenvolupament especial a Occident



a partir de la Imitació de Crist i de les
obres de santa Teresa d’Àvila i sant
Francesc de Sales. Sobre la
comprensió d’aquesta noció a sant
Josepmaria, cf. Camí, edició
historicocrítica, núm. 366.

[15] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28.X.
2020, núm. 22.

[16] Alhora, escriu sant Josepmaria,
«cometrien un greu error els
Directors que permetessin que un fill
meu, sense veritable necessitat, es
trobés en unes circumstàncies que
exigissin d’ell una heroïcitat
contínua per oblidar que aquestes
situacions han de ser transitòries i
que cal buscar els mitjans pertinents
perquè cessin com més aviat
millor» (Carta 27, núm. 38).

[17] Sant Josepmaria, Carta, 14.II.1974,
núm. 2.

[18] «Quan hi ha amor, m’atreviria a
afirmar que no cal ni tan sols fer



propòsits. La meva mare no va fer
mai propòsits d’estimar-me, i déu-
n’hi-do quins detalls d’afecte tenia
amb mi!» (sant Josepmaria, notes
d’una reunió familiar, citat a: S.
Bernal, Monseñor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6a ed., p. 37).

[19] Cf. Sant Josepmaria,
«Sillares» (27.VII.1937) a: Crecer para
adentro, 233-239 (AGP, Biblioteca,
P12).

[20] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 296.

[21] «El que realment cansa, fills meus,
és la supèrbia, fer voltes al voltant
del jo. I a més d’aclaparar, impedeix
que l’ànima se senti a prop de
Déu» (beat Àlvar, a: Crónica, XI.1989,
p. 1141; AGP, Biblioteca, P01).

[22] Sant Josepmaria, Forja, núm. 835.



[23] Ibídem, núm. 861.

[24] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.
2023, núm. 3-6.

[25] Ibídem, núm. 7-8.

[26] «Sant Josep és meravellós! És el
sant de la humilitat rendida..., del
somriure permanent i de
l’encongiment d’espatlles» (sant
Josepmaria, citat a: A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei (III),
Rialp, Madrid 2003, p. 728, nota 170).

[27] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28.X.
2020, núm. 15.

[28] Sant Josepmaria, Carta 27, núm.
39.

[29] «Sou tots tan alegres que un no
s’ho espera», vaig sentir comentar.
Ve de lluny la dèria diabòlica dels
enemics de Crist, que no es cansen de
murmurar que la gent lliurada a Déu
és de l'“encapotada”. I,



malauradament, alguns dels qui
volen ser “bons” els fan ressò, amb
les seves “virtuts tristes”. —Et donem
gràcies, Senyor, perquè has volgut
comptar amb les nostres vides,
joiosament alegres, per esborrar
aquesta falsa caricatura. —Et
demano també que no ho
oblidem» (Solc, núm. 58).

[30] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió, 19.III.1961, a: Crónica II.1993,
p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[31] Sant Josepmaria, Converses, núm.
4.

[32] Beat Àlvar, Cartas de Familia,
núm. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

[33] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.
2023, núm. 14.

[34] Sant Josepmaria, Camí, núm. 419.

[35] Sant Josepmaria, Crónica VII.1956,
p. 7 (AGP, Biblioteca, P01).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-
una-llar-ii/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/fer-del-centre-una-llar-ii/

	Fer del centre una llar (II)

