
opusdei.org

Exhortació
apostòlica "Laudate
Deum": audiollibre i
llibre electrònic

Exhortació apostòlica Laudate
Deum, del Papa Francesc, que
precisa i completa l'encíclica
Laudato si', de 2015.

20/10/2023



Escolta la lectura completa de
l'Exhortació apostòlica «Laudate
Deum» (00:51:03)

Disponible també a ivoox i iTunes

EXHORTACIÓ APOSTÒLICA

LAUDATE DEUM

DEL SANT PARE

FRANCESC

A TOTES LES PERSONES DE BONA
VOLUNTAT

SOBRE LA CRISI CLIMÀTICA

«Lloeu Déu per totes les seves
criatures». Aquesta era la
invitació que feia sant Francesc
d’Assís amb la seva vida, els
seus càntics, els seus gestos.
Així reprenia la proposta dels

1. 

https://go.ivoox.com/rf/118113906
https://podcasts.apple.com/es/podcast/exhortaci%C3%B3-apost%C3%B2lica-laudate-deum/id1622805762?i=1000632022552&l=ca


salms de la Bíblia i reproduïa la
sensibilitat de Jesús davant les
criatures del seu Pare: «Mireu
com creixen els lliris dels prats,
no treballen ni filen, però us
asseguro que ni Salomó, amb
tota la seva magnificència, no es
vestia com cap d’aquests» (Mt
6,28-29). «¿No venen cinc
pardals per pocs diners? Doncs,
Déu no n’oblida ni un» (Lc 12,6).
Com no admirar aquesta
tendresa de Jesús davant de tots
els éssers que ens acompanyen
en el nostre camí?

Han passat ja vuit anys des que
vaig publicar la Carta encíclica 
Laudato si’, quan vaig voler
compartir amb tots vosaltres,
germanes i germans del nostre
sofert planeta, les meves
preocupacions més sentides
sobre la cura de la nostra casa
comuna. Però, amb el pas del
temps, m’adono que no

1. 

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


reaccionem prou, mentre el
món que ens acull es va
enfonsant i potser acostant-se a
un punt de fallida. Més enllà
d’aquesta possibilitat, és
indubtable que l’impacte del
canvi climàtic perjudicarà de
manera creixent les vides de
moltes persones i famílies. En
sentirem els efectes en els
àmbits de la salut, el treball,
l’accés als recursos, l’habitatge,
les migracions forçades i en
altres àmbits.

És un problema social global
que està íntimament relacionat
amb la dignitat de la vida
humana. Els bisbes dels Estats
Units van manifestar molt bé el
sentit social de la nostra
preocupació pel canvi climàtic,
que va més enllà d’un
plantejament merament
ecològic, perquè «la nostra cura
per l’altre i la nostra cura per la

1. 



terra estan íntimament unides.
El canvi climàtic és un dels
principals desafiaments a què
s’enfronten la societat i la
comunitat mundial. Els efectes
del canvi climàtic són patits per
les persones més vulnerables, ja
sigui a casa o a tot el món»[1].
En poques paraules ho van dir
també els bisbes al Sínode per a
l’Amazònia: «Els atemptats
contra la natura tenen
conseqüències contra la vida
dels pobles»[2]. I, per a
expressar de manera
contundent que ja no es tracta
d’una qüestió secundària o
ideològica sinó d’un drama que
ens fa mal a tots, els bisbes
africans van afirmar que el
canvi climàtic posa de manifest
«un impactant exemple de
pecat estructural»[3].

La reflexió i les informacions
que podem recollir d’aquests

1. 



darrers vuit anys ens permeten
precisar i completar el que
podíem afirmar temps enrere.
Per aquesta raó, i perquè la
situació es torna més imperiosa
encara, he volgut compartir
amb vosaltres aquestes pàgines.

La crisi climàtica global

Per més que es pretengui negar-
los, amagar-los, dissimular-los o
relativitzar-los, els signes del
canvi climàtic hi són, cada cop
més evidents. Ningú no pot
ignorar que els darrers anys
hem estat testimonis de
fenòmens extrems, períodes
freqüents de calor inusual,
sequera i altres gemecs de la
terra que són només algunes
expressions palpables d’una
malaltia silenciosa que ens
afecta a tots. És veritat que no
cal atribuir de manera habitual
cada catàstrofe concreta al

1. 

1. 



canvi climàtic global. No
obstant això, sí que és
verificable que determinats
canvis en el clima provocats per
la humanitat augmenten
notablement la probabilitat de
fenòmens extrems cada vegada
més freqüents i més intensos.
Per això, sabem que cada
vegada que augmenta la
temperatura global en 0,5 graus
centígrads, augmenten també la
intensitat i la freqüència de
grans pluges i inundacions en
algunes zones, sequeres severes
en altres, calors extremes a
certes regions i grans nevades
en altres[4]. Si fins ara podíem
tenir onades de calor algunes
vegades a l’any, què passaria
amb un augment de la
temperatura global d’1,5 graus
centígrads, del qual estem a
prop? Aquestes onades de calor
seran molt més freqüents i més
intenses. Si s’arriba a superar



els 2 graus, es fondrien
totalment les capes de gel de
Groenlàndia i de bona part de
l’Antàrtida[5], amb enormes i
gravíssimes conseqüències per
a tothom.

Resistències i confusions

En els darrers anys no hi han
faltat persones que van
pretendre minimitzar aquesta
constatació. Esmenten
suposades dades científicament
sòlides, com el fet que el planeta
sempre ha tingut i tindrà
períodes de refredament i
escalfament. Obliden esmentar
una altra dada rellevant: que el
que estem verificant ara és una
inusual acceleració de
l’escalfament, amb una velocitat
tal que n’hi ha prou amb una
sola generació —no segles ni
mil·lennis— per constatar-ho.
L’augment del nivell del mar i la

1. 



fosa de les glaceres poden ser
percebudes fàcilment per una
persona al llarg de la seva vida,
i probablement en pocs anys
moltes poblacions hauran de
traslladar les seves llars a causa
d’aquests fets.

Per a ridiculitzar els qui parlen
de l’escalfament global, es
recorre al fet que solen
verificar-se freds també
extrems. S’oblida que aquest i
altres símptomes extraordinaris
no són res més que diverses
expressions alternatives de la
mateixa causa: el desequilibri
global provocat per
l’escalfament del planeta. Tant
les sequeres com els al·luvions,
tant els llacs que s’assequen
com les poblacions arrasades
per sismes submarins o
inundacions, tenen en
definitiva el mateix origen.
D’altra banda, si parlem d’un

1. 



fenomen global no ho podem
confondre amb esdeveniments
transitoris i canviants, que
s’expliquen en bona part per
factors locals.

La manca d’informació porta a
confondre les grans projeccions
climàtiques que suposen
períodes llargs —parlem
almenys de dècades— amb les
previsions meteorològiques que
com a màxim poden abastar
algunes setmanes. Quan parlem
del canvi climàtic ens referim a
una realitat global —amb
variacions locals constants—
que persisteix durant diverses
dècades.

Amb la pretensió de simplificar
la realitat, no falten els qui
responsabilitzen els pobres
perquè tenen molts fills i
pretenen resoldre-ho mutilant
les dones dels països menys

1. 

1. 



desenvolupats. Com sempre,
sembla que la culpa és dels
pobres. Però la realitat és que
un baix percentatge més ric del
planeta contamina més que el
50 % més pobre de tota la
població mundial, i que
l’emissió per càpita dels països
més rics és moltes vegades més
gran que la dels més pobres[6].
Com es pot oblidar que l’Àfrica,
que conté més de la meitat de
les persones més pobres del
planeta, és responsable d’una
mínima part de les emissions
històriques?

També sol dir-se que els
esforços per a mitigar el canvi
climàtic, reduint l’ús de
combustibles fòssils i
desenvolupant formes d’energia
més netes, provocarà una
reducció dels llocs de treball. El
que està passant és que milions
de persones perden la feina a

1. 



causa de les diverses
conseqüències del canvi
climàtic: tant l’augment del
nivell del mar com les sequeres
i molts altres fenòmens que
afecten el planeta, han deixat
molta gent a la deriva. D’altra
banda, la transició cap a formes
renovables d’energia, ben
gestionada, així com tots els
esforços d’adaptació als danys
del canvi climàtic, són capaços
de generar innombrables llocs
de treball en diferents sectors.
Per això, és necessari que els
polítics i els empresaris se
n’ocupin de seguida.

Les causes humanes

Ja no es pot dubtar de l’origen
humà —“antròpic”— del canvi
climàtic. Vegem per què. La
concentració de gasos amb
efecte d’hivernacle a
l’atmosfera, que provoquen

1. 



l’escalfament de la terra, es va
mantenir estable fins al segle
XIX, per sota de les 300 parts
per milió en volum. Però a
mitjans del segle XIX, en
coincidència amb el
desenvolupament industrial,
van començar a créixer les
emissions. En els darrers
cinquanta anys l’augment s’ha
accelerat notablement, com ho
ha certificat l’observatori de
Mauna Loa, que pren mesures
diàries de diòxid de carboni des
de l’any 1958. Mentre escrivia la
Laudato si’ es va assolir el
màxim històric —400 parts per
milió— fins arribar el juny de
2023 a les 423 parts per
milió[7]. Més del 42 % del total
de les emissions netes a partir
de l’any 1850 es van produir
després de 1990[8].

Al mateix temps verifiquem que
en els darrers cinquanta anys la

1. 



temperatura ha augmentat amb
una velocitat inèdita, sense
precedents en els darrers dos
mil anys. En aquest període la
tendència ha estat d’un
escalfament de 0,15 graus
centígrads per dècada, el doble
del que va passar en els darrers
150 anys. Des del 1850 fins avui
la temperatura global ha
augmentat 1,1 graus centígrads,
fenomen que s’amplifica a les
àrees polars. A aquest ritme, és
possible que en deu anys
assolim el límit màxim global
desitjable d’1,5 graus
centígrads[9]. L’augment no
s’ha donat només a la superfície
terrestre, sinó també a diversos
quilòmetres cap amunt a
l’atmosfera, a la superfície dels
oceans i fins i tot a centenars de
metres de profunditat. Així s’ha
incrementat a més l’acidificació
dels mars i se n’han reduït els
nivells d’oxigen. Les glaceres es



retreuen, disminueix la
cobertura nevosa i puja
constantment el nivell del
mar[10].

No és possible amagar la
coincidència d’aquests
fenòmens climàtics globals amb
el creixement accelerat de
l’emissió de gasos d’efecte
hivernacle, sobretot des de
mitjans del segle XX. Una
aclaparadora majoria de
científics especialitzats en clima
sostenen aquesta correlació i
només un ínfim percentatge
intenta negar aquesta
evidència. Lamentablement la
crisi climàtica no és
precisament un assumpte que
interessi als grans poders
econòmics, preocupats pel rèdit
més gran possible amb el

1. 



menor cost i en el temps més
curt que es pugui.

Em veig obligat a fer aquestes
precisions, que poden semblar
òbvies, a causa de certes
opinions despectives i poc
racionals que trobo fins i tot
dins de l’Església catòlica. Però
ja no podem dubtar que la raó
de la inusual velocitat d’aquests
canvis perillosos és un fet
innegable: els enormes
desenvolupaments que tenen a
veure amb la desbocada
intervenció humana sobre la
natura en els dos últims segles.
Els elements d’origen natural
que solen provocar
l’escalfament, com les
erupcions volcàniques i d’altres,
són insuficients per a explicar
la proporció i la velocitat dels
canvis de les darreres
dècades[11]. L’evolució de les
temperatures mitjanes

1. 



superficials no se sosté sense
l’efecte de l’augment dels gasos
d’efecte hivernacle.

Danys i riscos

Algunes manifestacions
d’aquesta crisi climàtica ja són
irreversibles almenys per a
centenars d’anys, com
l’augment de la temperatura
global dels oceans, l’acidificació
i la disminució de l’oxigen. Les
aigües oceàniques tenen una
inèrcia tèrmica i es requereixen
segles per a normalitzar la
temperatura i la salinitat, cosa
que afecta la supervivència de
moltes espècies. Aquest és un
signe entre tants altres que les
altres criatures d’aquest món
han deixat de ser companys de
camí per a esdevenir les nostres
víctimes.

Cal dir el mateix del procés que
porta a la disminució del gel

1. 

1. 



continental. La fosa dels pols no
es pot revertir per centenars
d’anys. Pel que fa al clima, hi ha
factors que segueixen endavant
durant molt de temps,
independentment dels fets que
els hagin desencadenat. Per
això ja no podem aturar
l’enorme mal que hem causat.
Només som a temps per a evitar
danys encara més dramàtics.

Alguns diagnòstics apocalíptics
solen semblar poc racionals o
insuficientment fundats. Això
no ens hauria de portar a
ignorar que la possibilitat
d’arribar a un punt crític és
real. Petits canvis poden
provocar canvis importants,
imprevistos i potser ja
irreversibles, a causa dels
factors d’inèrcia. Així acabaria
desencadenant una cascada
d’esdeveniments que es
precipitin com una bola de neu.

1. 



En un cas així, sempre
s’arribarà tard, perquè cap
intervenció no pot aturar el
procés ja iniciat. D’allà no se’n
pot tornar enrere. No podem
afirmar amb certesa que en les
condicions actuals això passi. Sí
que és segur que no deixa de
ser una possibilitat si tenim en
compte els fenòmens ja en curs
que “sensibilitzen”el clima,
com, per exemple, la
disminució dels casquets polars,
les modificacions de fluxos
oceànics, la desforestació a les
selves tropicals, la fosa del
permafrost a Rússia, etc.[12].

Per tant, és urgent una mirada
més àmplia que ens permeti no
només admirar-nos per les
meravelles del progrés, sinó
també per a prestar atenció a
altres efectes que probablement
ni tan sols podien imaginar-se
un segle enrere. No se’ns

1. 



demana res més que una mica
de responsabilitat davant
l’herència que deixarem
després del nostre pas per
aquest món.

Finalment, podem afegir que la
pandèmia de la covid-19 ha
constatat l’estreta relació de la
vida humana amb la dels altres
éssers vivents i amb el medi
ambient. Però especialment ha
confirmat que el que passa a
qualsevol lloc del món té
repercussions a tot el planeta.
Això em permet repetir dues
conviccions en què insisteixo
fins al cansament: “tot està
connectat” i “ningú se salva
sol”.

El creixent paradigma
tecnocràtic

A Laudato si’ vaig oferir una
breu explicació sobre el
paradigma tecnocràtic que hi

1. 

1. 

1. 



ha darrere del procés actual de
degradació de l’ambient. És
“una manera d’entendre la vida
i l’acció humana que s’ha
desviat i que contradiu la
realitat fins a danyar-la”[13]. En
el fons consisteix a pensar «com
si la realitat, el bé i la veritat
brotessin espontàniament del
mateix poder tecnològic i
econòmic»[14]. Com a lògica
conseqüència, «d’aquí es passa
fàcilment a la idea d’un
creixement infinit o il·limitat,
que ha entusiasmat tant
economistes, financers i
tecnòlegs»[15].

Durant els darrers anys hem
pogut confirmar aquest
diagnòstic alhora que hem
assistit a un nou avenç del
paradigma esmentat. La
intel·ligència artificial i les
darreres novetats tecnològiques
parteixen de la idea d’un ésser

1. 



humà sense cap límit, les
capacitats i possibilitats del qual
podrien ser ampliades fins a
l’infinit gràcies a la tecnologia.
Així, el paradigma tecnocràtic
es retroalimenta
monstruosament.

Sens dubte no són il·limitats els
recursos naturals que requereix
la tecnologia, com el liti, el silici
i tants altres, però el problema
més gran és la ideologia
subjacent a una obsessió:
augmentar el poder humà més
enllà de l’imaginable, davant
del qual la realitat no humana
és un mer recurs al seu servei.
Tot allò que existeix deixa de
ser un do que s’agraeix, es
valora i es cuida, i es converteix
en un esclau, en víctima de

1. 



qualsevol caprici de la ment
humana i les seves capacitats.

Provoca calfreds advertir que
les capacitats ampliades per la
tecnologia «donen als qui tenen
el coneixement, i sobretot el
poder econòmic per a utilitzar-
lo, un domini impressionant
sobre el conjunt de la
humanitat i del món sencer.
Mai la humanitat no havia
tingut tant poder sobre ella
mateixa i res no garanteix que
el farà servir bé, sobretot si es
considera la manera com l’està
emprant […]. En mans de qui
està i pot arribar a estar tant
poder? És tremendament
perillós que resideixi en una
petita part de la
humanitat»[16].

Repensar el nostre ús del poder

No tot augment de poder és un
progrés per a la humanitat.

1. 

1. 



Només cal pensar en les
tecnologies “admirables” que
van ser utilitzades per a delmar
poblacions, llançar bombes
atòmiques, aniquilar grups
ètnics. Van ser moments
històrics on l’admiració davant
el progrés no deixava veure
com n’eren d’horrorosos els
seus efectes. Però aquest risc
sempre és present, perquè
«l’immens creixement
tecnològic no ha estat
acompanyat d’un
desenvolupament de l’ésser
humà en responsabilitat, valors,
consciència […]. Està nu i
exposat enfront del seu propi
poder que continua creixent,
sense tenir els elements per a
controlar-lo. Pot disposar de
mecanismes superficials, però
podem sostenir que li manquen
una ètica sòlida, una cultura i
una espiritualitat que realment
el limitin i el continguin en una



lúcida abnegació»[17]. No és
estrany que un poder tan gran
en semblants mans sigui capaç
de destruir la vida, mentre la
matriu de pensament pròpia del
paradigma tecnocràtic ens
encega i no ens permet advertir
aquest gravíssim problema de
la humanitat actual.

En contra d’aquest paradigma
tecnocràtic diem que el món
que ens envolta no és un
objecte d’aprofitament, d’ús
desenfrenat, d’ambició
il·limitada. Ni tan sols podem
dir que la natura és un mer
“marc” on desenvolupem la
nostra vida i els nostres
projectes, perquè «hi estem
inclosos, en som part i estem
interpenetrats»[18], de manera
que «el món no es contempla

1. 



des de fora sinó des de
dins»[19].

Això mateix exclou la idea que
l’ésser humà sigui un estrany,
un factor extern només capaç
de fer malbé l’ambient. Ha de
ser considerat com a part de la
naturalesa. La vida, la
intel·ligència i la llibertat
humanes integren la naturalesa
que enriqueix el nostre planeta
i són part de les seves forces
internes i del seu equilibri.

Per això un ambient sa també
és producte de la interacció de
l’ésser humà amb l’ambient,
com passa a les cultures
indígenes i com ha passat
durant segles a diferents
regions de la terra. Els grups
humans moltes vegades han
“creat” l’ambient[20], l’han
remodelat d’alguna manera
sense destruir-lo ni posar-lo en

1. 

1. 



perill. El gran problema actual
és que el paradigma tecnocràtic
ha destrossat aquesta sana i
harmònica relació. De tota
manera, la indispensable
superació d’aquest paradigma
tan nociu i destructiu no es
trobarà en una negació de
l’ésser humà, sinó que inclou la
interacció dels sistemes
naturals “amb els sistemes
socials”[21].

Ens cal repensar entre tots la
qüestió del poder humà, quin és
el seu significat, quins són els
seus límits. Perquè el nostre
poder ha augmentat
frenèticament en poques
dècades. Hem fet
impressionants i sorprenents
progressos tecnològics, i no
advertim que alhora ens
convertim en éssers altament
perillosos, capaços de posar en
risc la vida de molts éssers i la

1. 



nostra pròpia supervivència. Es
pot repetir avui amb la ironia
de Soloviev: «Un segle tan
avançat que li havia tocat
també ser l’últim»[22]. Cal
lucidesa i honestedat per a
reconèixer a temps que el
nostre poder i el progrés que
generem es tornen contra
nosaltres mateixos[23].

El fibló ètic

La decadència ètica del poder
real es disfressa gràcies al
màrqueting i la informació
falsa, mecanismes útils en mans
dels qui tenen més recursos per
a incidir en l’opinió pública a
través d’ells. Amb l’ajuda
d’aquests mecanismes, quan es
pensa iniciar un projecte amb
un fort impacte sobre l’ambient
i els efectes contaminants alts,
s’il·lusiona els pobladors de la
zona parlant del progrés local

1. 



que es podrà generar o de les
possibilitats econòmiques,
laborals i de promoció humana
que això significarà per als seus
fills. Però en realitat no sembla
que els interessi de debò el
futur d’aquestes persones,
perquè no se’ls diu amb
claredat que darrere d’aquest
projecte quedarien una terra
arrasada; unes condicions molt
més desfavorables per a viure i
prosperar; una regió desolada,
menys habitable, sense vida i
sense la joia de la convivència i
de l’esperança; a més del dany
global que acaba perjudicant
molta gent més.

Només cal pensar en l’efímer
entusiasme dels diners rebuts a
canvi de dipositar en un lloc
residus tòxics. La casa
comprada amb aquests diners
es va convertir en una tomba a
causa de les malalties que es

1. 



van desencadenar. I no parlo
mogut per una imaginació
desbordada, sinó a partir d’una
cosa que hem viscut. Es podria
dir que es tracta d’un exemple
extrem, però no cal parlar aquí
de danys “menors”, perquè és
precisament la suma de molts
danys que es consideren
tolerables allò que ens acaba
portant a la situació en què ara
ens trobem.

Aquesta situació no només té a
veure amb la física o la biologia,
sinó també amb l’economia i la
nostra manera de concebre-la.
La lògica del màxim benefici
amb el menor cost, disfressada
de racionalitat, de progrés i de
promeses il·lusòries, torna
impossible qualsevol sincera
preocupació per la casa comuna
i qualsevol inquietud per a
promoure els descartats de la
societat. En els darrers anys

1. 



podem advertir que, atordits i
extasiats davant de les
promeses de tants falsos
profetes, de vegades els
mateixos pobres cauen en
l’engany d’un món que no es
construeix per a ells.

Es desenvolupen plantejaments
equivocats al voltant de
l’anomenada “meritocràcia”,
convertida en un “merescut”
poder humà a què tot s’ha de
sotmetre, en un domini dels que
van néixer amb millors
condicions de
desenvolupament. Una cosa és
un plantejament sa sobre el
valor de l’esforç, el
desenvolupament de les pròpies
capacitats i un esperit lloable
d’iniciativa, però si no es busca
una igualtat real d’oportunitats
això es converteix fàcilment en
una pantalla que consolida més
encara els privilegis d’uns pocs

1. 



amb més poder. Dins d’aquesta
lògica perversa, què els importa
el mal a la casa comuna si ells
se senten segurs sota la
suposada armadura dels
recursos econòmics que han
aconseguit amb la seva
capacitat i amb el seu esforç?

En la pròpia consciència, i
davant del rostre dels fills que
pagaran el mal de les seves
accions, apareix la pregunta pel
sentit: quin sentit té la meva
vida, quin sentit té el meu pas
per aquesta terra, quin sentit
tenen, en definitiva, la meva
feina i el meu esforç?

La debilitat de la política
internacional

Si bé «la història dona mostres
d’estar tornant enrere […] cada
generació ha de fer seves les
lluites i els èxits de les
generacions passades i portar-

1. 

1. 

1. 



les a metes més altes encara. És
el camí. El bé, com també
l’amor, la justícia i la solidaritat,
no s’assoleixen d’una vegada
per sempre; han de ser
conquerits cada dia»[24].
Perquè hi hagi avenços sòlids i
duradors, em permeto insistir
que «han de ser afavorits els
acords multilaterals entre els
Estats»[25].

No és convenient confondre el
multilateralisme amb una
autoritat mundial concentrada
en una persona o en una elit
amb un poder excessiu: «Quan
es parla de la possibilitat
d’alguna forma d’autoritat
mundial regulada pel dret, no
necessàriament s’ha de pensar
en una autoritat personal»[26].
Parlem sobretot
d’«organitzacions mundials més
eficaces, dotades d’autoritat per
assegurar el bé comú mundial,

1. 



l’erradicació de la fam i la
misèria, i la defensa certa dels
drets humans
fonamentals»[27]. La qüestió és
que han d’estar dotades
d’autoritat real de manera que
es pugui “assegurar” el
compliment d’alguns objectius
irrenunciables. D’aquesta
manera es donaria lloc a un
multilateralisme que no
depengui de les circumstàncies
polítiques canviants o dels
interessos d’uns quants i que
tingui una eficàcia estable.

Continua sent lamentable que
les crisis mundials siguin
desaprofitades quan serien
l’ocasió per a provocar canvis
saludables[28]. És el que va
passar en la crisi financera de
2007-2008 i ha tornat a ocórrer
en la crisi de la covid-19. Perquè
«les veritables estratègies que
es van desenvolupar

1. 



posteriorment en el món es van
orientar a més individualisme,
a més desintegració, a més
llibertat per als veritables
poderosos que sempre troben la
manera de sortir
indemnes»[29].

Reconfigurar el multilateralisme

Més que salvar el vell
multilateralisme, sembla que el
desafiament actual és
reconfigurar-lo i recrear-lo
tenint en compte la nova
situació mundial. Us convido a
reconèixer que «tantes
agrupacions i organitzacions de
la societat civil ajuden a pal·liar
les debilitats de la Comunitat
internacional, la seva falta de
coordinació en situacions
complexes, la seva falta
d’atenció respecte a drets
humans»[30]. Per exemple, el
procés d’Ottawa contra l’ús, la

1. 



producció i la fabricació de les
mines antipersonals és un
exemple que mostra com la
societat civil amb les seves
organitzacions és capaç de
crear dinàmiques eficients que
les Nacions Unides no
aconsegueixen. D’aquesta
manera, el principi de
subsidiarietat també s’aplica a
la relació mundial-local.

A mitjà termini, la globalització
afavoreix els intercanvis
culturals espontanis, més
coneixement mutu i camins
d’integració de les poblacions
que acabin provocant un
multilateralisme “des de baix” i
no simplement decidit per les 
elits del poder. Les exigències
que brollen des de baix a tot el
món, on persones compromeses
dels països més diversos
s’ajuden i s’acompanyen, poden
acabar pressionant els factors

1. 



de poder. Cal esperar que això
passi pel que fa a la crisi
climàtica. Per això reitero que
«si els ciutadans no controlen el
poder polític —nacional,
regional i municipal—, tampoc
no és possible un control dels
danys ambientals»[31].

La cultura postmoderna va
generar una nova sensibilitat
envers els que són més febles i
menys dotats de poder. Això es
connecta amb la meva
insistència a la Carta encíclica
Fratelli tutti sobre el primat de
la persona humana i la defensa
de la seva dignitat més enllà de
tota circumstància. És una altra
manera de convidar el
multilateralisme amb vista a
resoldre els problemes reals de
la humanitat, procurant abans
de res el respecte a la dignitat
de les persones de manera que
l’ètica prevalgui per sobre de

1. 

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/


les conveniències locals o
circumstancials.

No es tracta de reemplaçar la
política, perquè d’altra banda
les potències emergents
esdevenen cada cop més
rellevants i de fet són capaces
d’obtenir resultats importants
en la resolució de problemes
concrets, com algunes han
demostrat a la pandèmia.
Precisament el fet que les
respostes als problemes puguin
venir de qualsevol país, encara
que sigui petit, acaba
presentant el multilateralisme
com un camí inevitable.

La vella diplomàcia, també en
crisi, continua mostrant-ne la
importància i la necessitat.
Encara no ha aconseguit
generar un model de
diplomàcia multilateral que
respongui a la nova

1. 

1. 



configuració del món, però si
sap reformular-se, ha de ser
part de la solució, perquè
l’experiència de segles tampoc
no pot ser rebutjada.

El món està esdevenint tan
multipolar i alhora tan complex
que cal un marc diferent de
cooperació efectiva. No n’hi ha
prou de pensar en els equilibris
de poder sinó també en la
necessitat de donar resposta als
nous desafiaments i de
reaccionar amb mecanismes
globals davant dels reptes
ambientals, sanitaris, culturals i
socials, especialment per a
consolidar el respecte als drets
humans més elementals, als
drets socials i a la cura de la
casa comuna. Es tracta
d’establir regles globals i

1. 



eficients que permetin garantir
aquesta protecció mundial.

Tot això suposa generar un nou
procediment de presa de
decisions i de legitimació
d’aquestes decisions, perquè el
que s’ha establert fa diverses
dècades no és suficient ni
sembla eficaç. En aquest marc
necessàriament es requereixen
espais de conversa, consulta,
arbitratge, resolució dels
conflictes, supervisió i, en
definitiva, una mena de més
“democratització” en l’àmbit
global perquè s’expressin i
s’incorporin les diverses
situacions. Ja no ens servirà
sostenir institucions per a
preservar els drets dels més

1. 



forts sense tenir cura dels de
tots.

Les Conferències sobre el
clima: avenços i fracassos

Des de fa dècades,
representants de més de 190
països es reuneixen
periòdicament per a tractar la
qüestió climàtica. La
Conferència de Rio de Janeiro
de 1992 va portar a l’adopció de
la Convenció Marc de les
Nacions Unides sobre el Canvi
Climàtic (CMNUCC), un tractat
que va entrar en vigor quan es
van assolir les necessàries
ratificacions dels països
signants el 1994. Aquests estats
es reuneixen cada any a la
Conferència de les Parts (COP),
el màxim organisme per a la
presa de decisions. Algunes van
ser fracassos, com la de
Copenhaguen (2009), mentre

1. 

1. 



que altres van permetre fer
passos importants, com la COP3
de Kyoto (1997). El seu valuós
Protocol és el que va posar com
a objectiu reduir les emissions
complexives de gasos amb
efecte d’hivernacle un 5 %
respecte del 1990. El termini era
l’any 2012, però evidentment no
es va complir.

Totes les parts es comprometien
a més a implementar
programes d’adaptació per a
reduir els efectes del canvi
climàtic ja en curs. També es
preveia una ajuda per a cobrir
els costos d’aquestes mesures
als països en vies de
desenvolupament. El Protocol
en realitat va entrar en vigor el
2005.

Posteriorment es va proposar
un mecanisme relatiu a les
pèrdues i els danys (loss and

1. 

1. 



damage) causats pel canvi
climàtic, que reconeix com a
principals responsables els
països més rics i procura
compensar els danys i les
pèrdues que el canvi climàtic
produeix als països més
vulnerables. No es tracta ja de
finançar “l’adaptació” d’aquests
països sinó de compensar-los
pels danys ja patits. Aquesta
qüestió va ser objecte
d’importants discussions a
diverses COP.

La COP21 de París (2015) va ser
un altre moment significatiu,
perquè va generar un acord que
va involucrar tothom. Es pot
considerar un nou
començament, tenint en compte
l’incompliment dels objectius
plantejats a l’etapa anterior.
L’acord va entrar en vigor el 4
de novembre de 2016. Si bé és
un Acord vinculant, no totes les

1. 



prescripcions són obligacions
en sentit estricte i algunes
donen lloc a una àmplia
discrecionalitat. D’altra banda,
fins i tot per a les obligacions
incomplertes no es preveuen
estrictament sancions ni hi ha
instruments eficaços per a
garantir-ne el compliment.
Preveu també formes de
flexibilitat per a països en vies
de desenvolupament.

L’Acord de París presenta un
gran objectiu a llarg termini:
mantenir l’augment de les
temperatures mitjanes globals
per sota dels 2 graus respecte
als nivells preindustrials, tot
intentant baixar fins als 1,5
graus. Encara s’està treballant
per a consolidar pràctiques
concretes de monitorització i
facilitar criteris generals que
permetin comparar els
objectius dels diferents països.

1. 



Això dificulta una valoració
més objectiva (quantitativa)
dels resultats reals.

Després d’algunes Conferències
amb escassos resultats, i la
decepció de la COP25 de Madrid
(2019), s’esperava revertir
aquesta inèrcia a la COP26 de
Glasgow (2021). Bàsicament, el
seu resultat va ser rellançar
l’Acord de París, que s’havia
posat en dubte pels
condicionaments i els efectes de
la pandèmia. D’altra banda, van
abundar les “exhortacions” la
incidència real de les quals era
poc previsible. Les propostes
tendents a assegurar una
transició ràpida i efectiva cap a
formes alternatives d’energia
menys contaminants no van
poder avançar.

La COP27 de Sharm El Sheikh
(2022) va estar des de l’inici

1. 

1. 



amenaçada per la situació que
va crear la invasió a Ucraïna,
que va causar una important
crisi econòmica i energètica.
L’ús del carbó va augmentar i
tots volien assegurar-se’n
l’abastament. Els països en vies
de desenvolupament
consideraven una prioritat
urgent accedir a l’energia i les
possibilitats de
desenvolupament. Hi va haver
un clar sincerament en
reconèixer que de fet els
combustibles fòssils proveeixen
encara el 80 % de l’energia
mundial i que el seu ús
continua augmentant.

Aquesta Conferència egípcia va
ser un exemple més de la
dificultat de les negociacions. Es
podria dir que va produir
almenys un avenç en la
consolidació del sistema de
finançament per “les pèrdues i

1. 



els danys” als països més
afectats pels desastres climàtics.
Això semblava donar nova veu i
més participació als països en
vies de desenvolupament. Però
fins i tot en aquesta qüestió
molts punts van quedar
imprecisos, sobretot la
responsabilitat concreta dels
països que han de fer una
aportació.

Avui podem continuar afirmant
que «els acords han tingut un
baix nivell d’implementació
perquè no s’establiren adequats
mecanismes de control, de
revisió periòdica i de punició
dels incompliments. Els
principis enunciats continuen
reclamant camins eficaços i
àgils d’execució pràctica»[32].
També que «les negociacions
internacionals no poden
avançar significativament per
les posicions dels països que

1. 



privilegien els seus interessos
nacionals sobre el bé comú
global. Els qui sofriran les
conseqüències que nosaltres
intentem dissimular recordaran
aquesta falta de consciència i de
responsabilitat»[33].

Què s’espera de la COP28 de
Dubai?

Els Emirats Àrabs Units
allotjaran la propera
Conferència de les Parts
(COP28). És un país del Golf
Pèrsic que es caracteritza per
ser un gran exportador
d’energies fòssils, tot i que ha
fet importants inversions en
energies renovables.
Mentrestant, les empreses de
gas i petroli ambicionen nous
projectes allà per a ampliar més
encara la producció. Dir que no
hi ha res a esperar seria un acte
suïcida, perquè implicaria

1. 

1. 



exposar a tota la humanitat,
especialment els més pobres, els
pitjors impactes del canvi
climàtic.

Si confiem en la capacitat de
l’ésser humà de transcendir els
seus petits interessos i de
pensar en gran, no podem
deixar de somiar que aquesta
COP28 doni lloc a una marcada
acceleració de la transició
energètica, amb compromisos
efectius i susceptibles d’un
monitoratge permanent.
Aquesta Conferència pot ser un
punt d’inflexió, que mostri que
tot el que s’ha fet des del 1992
anava de debò i va valer la
pena, o serà una gran decepció i
posarà en risc el que s’hagi
pogut aconseguir de bo fins ara.

Malgrat tantes negociacions i
acords, les emissions globals
han continuat creixent. És

1. 

1. 



veritat que es pot afirmar que
sense aquests acords haurien
crescut encara més. Però en
altres temes relacionats amb el
medi ambient, quan hi va haver
voluntat, es van obtenir
resultats molt significatius, com
va passar amb la protecció de la
capa d’ozó. En canvi, la
transició que cal cap a energies
netes com l’eòlica i la solar,
abandonant els combustibles
fòssils, no té la velocitat
necessària. Per tant, el que
s’està fent corre el risc
d’interpretar-se només com un
joc per a distreure.

Necessitem superar la lògica
d’aparèixer com a éssers
sensibles i alhora no tenir la
valentia de produir canvis
substancials. Sabem que, a
aquest ritme, només en pocs
anys superarem el límit màxim
desitjable d’1,5 graus centígrads

1. 



i en poc temps més podríem
arribar als 3 graus, amb un risc
alt d’assolir un punt crític.
Encara que no s’arribés a
aquest punt de no retorn, la
veritat és que les conseqüències
serien desastroses i s’haurien
de prendre mesures de manera
precipitada, amb costos
enormes i amb conseqüències
econòmiques i socials
gravíssimes i intolerables. Si les
mesures que prenem ara tenen
costos, aquests seran molt més
pesats com més esperem.

Considero imprescindible
insistir en el fet que «buscar
només un remei tècnic a cada
problema ambiental que
sorgeixi, és aïllar coses que en
realitat estan entrellaçades, i
amagar els veritables i més
profunds problemes del sistema
mundial»[34]. És veritat que
són necessaris els esforços

1. 



d’adaptació davant dels mals
que són irreversibles a curt
termini. També són positives
algunes intervencions i avenços
tecnològics que permetin
absorbir o capturar els gasos
emesos. Però correm el risc de
quedar-nos tancats en la lògica
de sargir, col·locar pedaços,
lligar amb filferro, mentre per
sota avança un procés de
deteriorament que continuem
alimentant. Suposar que
qualsevol problema futur podrà
ser resolt amb noves
intervencions tècniques és un
pragmatisme fatal, destinat a
provocar un efecte bola de neu.

Acabem d’una vegada amb les
burles irresponsables que
presenten aquest tema com una
cosa només ambiental, “verda”,
romàntica, sovint ridiculitzada
per interessos econòmics.
Admetem finalment que és un

1. 



problema humà i social en un
sentit ampli i a diversos nivells.
Per això cal una implicació de
tots. Solen cridar l’atenció a les
Conferències sobre el clima les
accions de grups que són
criticats com a “radicalitzats”.
Però en realitat ells cobreixen
un buit de la societat sencera,
que hauria d’exercir una sana
“pressió”, perquè a cada família
correspon pensar que està en
joc el futur dels seus fills.

Si hi ha un interès sincer a
aconseguir que la COP28 sigui
històrica, que ens honri i
ennobleixi com a éssers
humans, llavors només cal
esperar formes vinculants de
transició energètica que tinguin
tres característiques: que siguin
eficients, que siguin obligatòries
i que es puguin monitoritzar
fàcilment. Això per a
aconseguir que s’iniciï un nou

1. 



procés destacat per tres
aspectes: que sigui dràstic,
intens i compti amb el
compromís de tothom. No és el
que ha passat en el camí
recorregut fins ara, i només
amb aquest procés es podria
recuperar la credibilitat de la
política internacional, perquè
únicament així serà possible
reduir notablement el diòxid de
carboni i evitar a temps els
pitjors mals.
Tant de bo els qui intervinguin
puguin ser estrategs capaços de
pensar en el bé comú i en el
futur dels seus fills, més que no
pas en interessos
circumstancials d’alguns països
o empreses. Tant de bo mostrin
així la noblesa de la política i no
pas la seva vergonya. Als
poderosos m’atreveixo a
repetir-los aquesta pregunta:
«Per a què es vol preservar avui
un poder que serà recordat per

2. 



la seva incapacitat d’intervenir
quan era urgent i necessari fer-
ho?»[35].

Les motivacions espirituals

Als fidels catòlics no vull deixar
de recordar-los les motivacions
que brollen de la pròpia fe.
Encoratjo els germans i les
germanes d’altres religions que
facin el mateix, perquè sabem
que la fe autèntica no només
dona forces al cor humà, sinó
que transforma la vida sencera,
transfigura els propis objectius,
il·lumina la relació amb els
altres i els llaços amb tot allò
creat.

A la llum de la fe

La Bíblia narra que «Déu veié
tot el que havia fet, i era bo de
debò» (Gn 1,31). D’Ell és «la
terra i amb tot el que conté» (Dt
10,14). Per això Ell ens diu: «Les

1. 

1. 

1. 



terres no es poden vendre
definitivament, perquè tot el
país és meu, i per a mi vosaltres
no sou més que uns immigrants
i uns forasters» (Lv 25,23).
Aleshores, «aquesta
responsabilitat davant una
terra que és de Déu implica que
l’ésser humà, dotat
d’intel·ligència, respecti les lleis
de la natura i els delicats
equilibris entre els éssers
d’aquest món»[36].

D’altra banda, «el conjunt de
l’univers, amb les seves
múltiples relacions, mostra
millor la inesgotable riquesa de
Déu». Per tant, per a ser savis,
«necessitem captar la varietat
de les coses en les seves
múltiples relacions»[37]. En
aquest camí de saviesa, no és
irrellevant per a nosaltres que
desapareguin tantes espècies i

1. 



que la crisi climàtica posi en
risc la vida de tants éssers.

Jesús «podia invitar els altres a
estar atents a la bellesa que hi
ha en el món perquè ell mateix
estava en contacte permanent
amb la natura i li prestava una
atenció plena d’afecte i
meravella. Quan recorria cada
racó de la seva terra s’aturava a
contemplar la formosor
sembrada pel seu Pare, i
convidava els seus deixebles a
reconèixer en les coses un
missatge diví»[38].

Alhora, «les criatures d’aquest
món ja no se’ns presenten com
una realitat merament natural,
perquè el Ressuscitat les
embolcalla misteriosament i les
orienta a un destí de plenitud.
Les mateixes flors del camp i els
ocells que ell va contemplar
admirat amb els seus ulls

1. 

1. 



humans, ara són plens de la
seva presència lluminosa»[39].
Si «l’univers es desenvolupa en
Déu, que ho omple tot. Llavors
hi ha mística en una fulla, en un
camí, en la rosada, en el rostre
d’un pobre»[40]. El món canta
un Amor infinit, com no hem de
cuidar-lo?

Caminar en comunió i amb
responsabilitat

Déu ens ha unit a totes les seves
criatures. Tot i això, el
paradigma tecnocràtic ens pot
aïllar del món que ens envolta, i
ens enganya fent-nos oblidar
que tothom és una “zona de
contacte”[41].

La cosmovisió judeocristiana
defensa el valor peculiar i
central de l’ésser humà enmig
del concert meravellós de tots
els éssers, però avui ens veiem
obligats a reconèixer que

1. 

1. 



només és possible sostenir un
“antropocentrisme situat”. És a
dir, reconèixer que la vida
humana és incomprensible i
insostenible sense les altres
criatures, perquè «tots els
éssers de l’univers estem units
per llaços invisibles i
conformem una espècie de
família universal, una sublim
comunió que ens mou a un
respecte sagrat, afectuós i
humil»[42].

Això no és producte de la nostra
voluntat, té un altre origen que
està a l’arrel del nostre ésser, ja
que «Déu ens ha unit tan
estretament al món que ens
envolta, que la desertificació del
sòl és com una malaltia per a
cadascú, i podem lamentar
l’extinció d’una espècie com si
fos una mutilació»[43]. Així
acabem amb la idea d’un ésser
humà autònom, totpoderós,

1. 



il·limitat, i ens pensem a
nosaltres mateixos per a
entendre’ns d’una manera més
humil i més rica.

Convido a cadascú a
acompanyar aquest camí de
reconciliació amb el món que
ens allotja, i a embellir-lo amb
la pròpia aportació, perquè
aquest afany propi té a veure
amb la dignitat personal i amb
els grans valors. Tot i això, no
puc negar que cal ser sincers i
reconèixer que les solucions
més efectives no vindran només
d’esforços individuals sinó
sobretot de les grans decisions
en la política nacional i
internacional.

Tot i això, tot suma, i evitar
entre tots un augment d’una
dècima de grau en la
temperatura global ja pot ser
suficient per a evitar alguns

1. 

1. 



patiments a moltes persones.
Però el que importa és menys
quantitatiu: recordar que no hi
ha canvis duradors sense canvis
culturals, sense una maduració
en la forma de vida i en les
conviccions de les societats, i no
hi ha canvis culturals sense
canvis en les persones.

L’esforç de les famílies per a
contaminar menys, reduir les
deixalles, consumir amb
prudència va creant una nova
cultura. Aquest sol fet de
modificar els hàbits personals,
familiars i comunitaris
alimenta la preocupació davant
de les responsabilitats
incomplertes dels sectors
polítics i la indignació davant el
desinterès dels poderosos.
Advertim llavors que, tot i que
això no produeix
immediatament un efecte molt
notable des del punt de vista

1. 



quantitatiu, sí que contribueix a
realitzar grans processos de
transformació que operen des
de les profunditats de la
societat.

Si considerem que les emissions
per càpita als Estats Units són al
voltant del doble de les d’un
habitant de la Xina i prop de set
vegades més respecte a la
mitjana dels països més
pobres[44], podem afirmar que
un canvi generalitzat en l’estil
de vida irresponsable lligat al
model occidental tindria un
impacte significatiu a llarg
termini. Així, juntament amb
les indispensables decisions
polítiques, estaríem en el camí
de la cura mútua.

«Lloeu Déu» és el nom
d’aquesta carta. Perquè un
ésser humà que pretén ocupar

1. 

1. 



el lloc de Déu es converteix en
el pitjor perill per a ell mateix.

Donat a Roma, a la Basílica de Sant
Joan del Laterà, el 4 d’octubre, Festa
de sant Francesc d’Assís, de l’any
2023, onzè del meu Pontificat.

FRANCESC

[1] Conferència dels Bisbes Catòlics
dels Estats Units, Global Climate
Change Background, 2019.

[2] Assemblea Especial del Sínode
dels Bisbes per a la Regió
Panamazònica, Document final,
octubre de 2019, 10: AAS 111 (2019),
1744.

[3] Simposi de les Conferències
Episcopals de l’Àfrica i Madagascar
(Sceam), African climate dialogues



communiqué, Nairobi, 17 d’octubre
de 2022.

[4] Cf. Intergovernmental Panel on
Climate Change (IPCC), Climate
Change 2021, The Physical Science
Basis, Cambridge and New York 2021,
B.2.2.

[5] Cf. Íd., Climate Change 2023, 
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, B.3.2. Per a l’Informe
2023 es fa referència a https://
www.ipcc.ch/report/ar6/syr/
downloads/report/
IPCC_AR6_SYR_SPM.pdf.

[6] Cf. United Nations Environment
Program,The Emissions Gap Report
2022: https://www.unep.org/
resources/emissions-gap-report-2022.

[7] Cf. Oficina Nacional
d’Administració Oceànica i
Atmosfèrica, Earth System Research
Laboratories,Global Monitoring
Laboratory, “Trends in Atmospheric



Carbon Dioxide”: https://
www.gml.noaa.gov/ccgg/trends/

[8] Cf. IPCC,Climate Change 2023, 
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, A.1.3.

[9] Cf. ibíd., B.5.3.

[10] Aquestes dades de
l’Intergovernmental Panel on Climate
Change es basen en aproximadament
34.000 estudis; cf. IPCC, Synthesis
Report of the Sixth Assessment Report
(20/03/2023): AR6 Synthesis Report:
Climate Change 2023.

[11] Cf. IPCC, Climate Change 2023, 
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, A.1.2.

[12] Cf. ibíd.

[13] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 101: AAS 107 (2015),
887.

[14] Ibíd., 105: AAS 107 (2015), 889.

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


[15] Ibíd., 106: AAS 107 (2015), 890.

[16] Ibíd., 104: AAS 107 (2015),
888-889.

[17] Ibíd., 105: AAS 107 (2015), 889.

[18] Ibíd., 139: AAS 107 (2015), 903.

[19] Ibíd., 220: AAS 107 (2015), 934.

[20] Cf. S. Sörlin – P. Warde, “Making
the Environment Historical. An
Introduction”, en Íd., Nature’s End:
History and the Environment,
Basingstoke – New York 2009, 1-23.

[21] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 139: AAS 107 (2015),
903.

[22] V. Soloviev, Los tres diálogos y el
relato del anticristo, Madrid 2016,
195.

[23] Cf. S. Pau VI, Discurs a la FAO en
el seu 25è aniversari (16 de

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


novembre de 1970), 4: AAS 62 (1970),
833.

[24] Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 11: AAS 112
(2020), 972.

[25] Ibíd.,174: AAS 112 (2020), 1030.

[26] Ibíd.,172: AAS 112 (2020), 1029.

[27] Ibíd.

[28] Cf. ibíd.,170: AAS 112 (2020),
1029.

[29] Ibíd.

[30] Ibíd.,175: AAS 112 (2020), 1031.

[31] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 179: AAS 107 (2015),
918.

[32] Ibíd.,167: AAS 107 (2015), 914.

[33] Ibíd.,169: AAS 107 (2015), 915.

[34] Ibíd.,111: AAS 107 (2015), 982.

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


[35] Ibíd.,57: AAS 107 (2015), 870.

[36] Ibíd.,68: AAS 107 (2015), 874.

[37] Ibíd.,86: AAS 107 (2015), 881.

[38] Ibíd.,97: AAS 107 (2015), 886.

[39] Ibíd.,100: AAS 107 (2015), 887.

[40] Ibíd.,233: AAS 107 (2015), 938.

[41] Cf. D.J. Haraway, When Species
Meet, Minneapolis 2008, pp. 205-249.

[42] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 89: AAS 107 (2015),
883.

[43] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 215: AAS
105 (2013), 1109.

[44] Cf. United Nations Environment
Program, Emission Gap Report 2022:
https://www.unep.org/resources/
emissions-gap-report-2022.

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/


Font: Text en català,
Conferència Episcopal
Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-
apostolica-laudate-deum-papa-francesc/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-laudate-deum-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-laudate-deum-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-laudate-deum-papa-francesc/

	Exhortació apostòlica "Laudate Deum": audiollibre i llibre electrònic

