opusdei.org

«Dilexi te»: llibre
electronic

El primer document magisterial
del Papa Lled XIV ha vist la llum
el 9 d'octubre de 2025.
S'anomena "Dilexi te" i és una
Exhortacio apostolica que
recorda com la questio dels
pobres és central en 1'Església
catolica.

14/11/2025

ePub » «Exhortacio apostolica Dilexi
te»


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/exhortacio-apostolica-dilexi-te20251113111713874933.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/exhortacio-apostolica-dilexi-te20251113111713874933.epub

PDF » «Exhortacio apostolica Dilexi
te»

«T’he estimat» (Ap 3, 9). Aixi
comenca 1'Exhortacio apostolica
Dilexi te, del Papa Lle6 XIV, que se
centra en l'amor incondicional
envers els pobres i recull un projecte
heretat del Papa Francesc. El titol
evoca la veu de Crist que es dirigeix a
la comunitat cristiana i convida a
redescobrir el vincle inseparable
entre la fe i la proximitat amb els
pobres.

El primer capitol s'atura en el sentit
cristia de l'atencio als pobres,
recordant que no és un acte de
filantropia, sin6 una expressio
essencial de la fe. Convida a escoltar
el “crit dels pobres” i a reconeixer les
diverses formes de pobresa —


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Exhortacio%20apostolica%20Dilexi%20te%20-%20Papa%20Lleo%20XIV20251113111729264243.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Exhortacio%20apostolica%20Dilexi%20te%20-%20Papa%20Lleo%20XIV20251113111729264243.pdf

material, moral i espiritual— que
interpel-len la consciencia cristiana.

El segon capitol explica I'opcio
preferencial de Déu pels pobres
com una expressio de la seva
misericordia. Presenta Crist com a
model de proximitat i servei, i
recorda que I'amor al proisme és
inseparable de I'amor a Déu, essent
les obres de misericordia criteri del
judici final.

El tercer capitol repassa la historia
de I'Església en el servei als
necessitats. Mostra una continuitat
de caritat i entrega que ha sostingut
la vida cristiana al llarg dels segles.

El quart capitol analitza la projeccio
social d'aquest compromis, destacant
la Doctrina Social de I'Església i
I'impuls del Concili Vatica II.
Denuncia les estructures que
generen desigualtat i proposa valorar
I'experiéncia i saviesa dels pobres



com un do per a tota la comunitat
eclesial.

El cinque capitol conclou amb una
crida a la conversio personal i
comunitaria. Recorda que la cura
dels pobres és una tasca permanent i
quotidiana, 1 que els gestos concrets
d'ajuda i proximitat —per petits que
siguin— son expressio viva de
I'Evangeli en el mon actual.

Exhortacio apostolica
DILEXI TE

del Sant Pare

Lle6 XIV

SOBRE I’AMOR ENVERS ELS
POBRES

1. «T’he estimat» (Ap 3,9), diu el
Senyor a una comunitat cristiana



que, a diferéncia d’altres, no tenia
cap rellevancia ni recursos i estava
exposada a la violéncia i al
menyspreu: «No ets gaire forta, pero
[...] els faré venir [...] a prosternar-se
als teus peus» (Ap 3,8-9). Aquest text
evoca les paraules del cantic de
Maria: «Derroca els poderosos del
soli i exalca els humils. Omple de
béns els pobres, i els rics se’n tornen
sense res» (Lc 1,52-53).

2. La declaraci6 d’amor de
I’Apocalipsi remet al misteri
inextingible que el papa Francesc ha
aprofundit a ’enciclica Dilexit nos
sobre I’amor divi i huma del Cor de
Crist. Hi hem admirat la manera com
Jesus s’identifica «amb els més petits
de la societat» i com amb el seu
amor, entregat fins al final, mostra la
dignitat de cada ésser huma, sobretot
quan és «més feble, miserable i
sofrent».”! Contemplar ’'amor de
Crist «ens ajuda a donar més atencio
al sofriment i a les necessitats dels



altres, ens fa forts per participar en
la seva obra d’alliberament, com a
instruments per a la difusio del seu
amor».”

3. Per aquesta rao, en continuitat
amb l’enciclicaDilexit nos, el papa
Francesc estava preparant, en els
ultims mesos de la seva vida, una
exhortacio apostolica sobre la cura
de ’Església pels pobres i amb els
pobres, titulada Dilexi te, imaginant
que Crist s’adrecés a cada un d’ells
dient: no tens poder ni forca, pero «jo
t’he estimat» (Ap 3,9). Havent rebut
com a heréncia aquest projecte,
m’alegra fer-lo meu —afegint-hi
algunes reflexions— i proposar-lo a
I'inici del meu pontificat, compartint
el desig del meu estimat predecessor
que tots els cristians puguin percebre
la connexio forta que hi ha entre
I’amor de Cristila seva crida a
apropar-nos als pobres. De fet, també
jo considero necessari insistir sobre
aquest cami de santificacio, perquée



en la «crida a reconeixer-lo en els
pobres i sofrents es revela el mateix
cor de Crist, els seus sentiments i
opcions més profundes, amb els

quals tot sant intenta configurar-se».
[3]

CAPITOL PRIMER

ALGUNES PARAULES
INDISPENSABLES

4. Els deixebles de Jesus van criticar
la dona que li havia vessat un
perfum molt valuds sobre el seu cap:
«De que serveix llencgar-lo aixi? —
deien— S’hauria pogut vendre a bon
preuidonar els diners als pobres».
Pero el Senyor els va dir: «De pobres,
en tindreu sempre amb vosaltres; en
canvi, a mi, no sempre em

tindreu» (Mt 26,8-9.11). Aquella dona
havia entes que Jesus era el Messies
humil i sofrent sobre el qual havia de
vessar el seu amor. Quin consol
aquest unguent sobre aquell cap que



alguns dies després seria turmentat
per les espines! Era un gest
insignificant, certament, pero qui
pateix sap com n’és d’important un
petit gest d’afecte i quin alleujament
pot causar. Jesus ho entén i sanciona
la seva perennitat: «Quan aquest
evangeli sera anunciat per tot el
mon, també recordaran aquesta
dona i explicaran aixo que ha

fet» (Mt 26,13). La senzillesa d’aquest
gest revela quelcom gran. Cap gest
d’afecte, ni tan sols el més petit, sera
oblidat, especialment si esta adrecat
a qui viu en el dolor, en la solitud o
en la necessitat, com es trobava el
Senyor en aquell moment.

5.1 és precisament en aquesta
perspectiva que I’afecte pel Senyor
s’uneix a I’afecte pels pobres. Aquell
Jesus que diu: «De pobres, en tindreu
sempre amb vosaltres» (Mt 26,11),
expressa el mateix concepte que
quan promet als deixebles: «Jo seré
amb vosaltres cada dia» (Mt 28,20). 1



al mateix temps ens venen a la ment
aquelles paraules del Senyor: «Tot
allo que féieu a cadascun d’aquests
germans meus, per petit que fos,
m’ho féieu a mi» (Mt 25,40). No som
en ’horitzo de la beneficeéncia, siné
de la Revelacid; el contacte amb qui
no té poder ni grandesa és una
manera fonamental d’encontre amb
el Senyor de la historia. En els pobres
Ell continua tenint alguna cosa a dir-
nos.

Sant Francesc

6. El papa Francesc, recordant
I’eleccio del seu nom, va explicar
que, després d’haver estat escollit, un
cardenal amic el va abracar, el va
besar ili va dir: «No t’oblidis dels
pobres!»." Es tracta de la mateixa
recomanacio feta a sant Pau per les
autoritats de ’Església quan va pujar
a Jerusalem per confirmar la seva
missio (cf. Ga 2,1-10). Anys més tard,
I’Apostol va poder afirmar que va ser



aixo el que sempre havia intentat fer
(cf. v. 10). I va ser també ’opcid de
sant Francesc d’Assis: en el lepros va
ser Crist mateix qui el va abracar,
canviant-li la vida. La figura
lluminosa del Poverello mai no
deixara d’inspirar-nos.

7. Va ser ell, fa vuit segles, qui va
provocar un renaixement evangelic
entre els cristians i en la societat del
seu temps. Al jove Francesc, abans
riciarrogant, el va impactar trobar-
se amb la realitat dels marginats.
L’impuls que va provocar no deixa de
mobilitzar els anims dels creients i
de molts no creients, i «<ha canviat la
historia».” El mateix Concili Vatica
I, segons les paraules de sant Pau VI,
es troba en aquest cami: «[’antiga
historia del bon samarita ha estat el
paradigma de I’espiritualitat del
Concili».'” Estic convencut que
I’opcio preferencial pels pobres
genera una renovacio extraordinaria
tant en ’Església com en la societat,



quan som capacgos d’alliberar-nos de
I’autorreferencialitat i aconseguim
escoltar-ne el crit.

El crit dels pobres

8. En aquest sentit, hi ha un text de la
Sagrada Escriptura al qual sempre
cal tornar. Es tracta de la revelacio
de Déu a Moises al costat de la
bardissa ardent: «He vist les penes
del meu poble al pais d’Egipte i he
sentit el clam que li arrenquen els
seus explotadors. Conec els seus
sofriments. Baixaré, doncs, a
alliberar-lo. [...] Ara ves-hi, jo
tenvio» (Ex 3,7-8.10).” Déu es mostra
sol-licit vers la necessitat dels pobres:
«Van clamar al Senyor, i els envia un
llibertador» (Jt 3,15). Per aixo,
escoltant el crit del pobre, estem
cridats a identificar-nos amb el cor
de Déu, que té pressa amb les
necessitats dels seus fills i
especialment dels més necessitats.
Mantenint-se, per contra, indiferents



a aquest crit, el pobre apel-laria al
Senyor contra nosaltres i seriem
culpables d’un pecat (cf. Dt 15,9),
allunyant-nos del cor mateix de Déu.

9. La condicio dels pobres representa
un crit que, en la historia de la
humanitat, interpel-la constantment
la nostra vida, les nostres societats,
els sistemes politics i economics, 1
especialment ’Església. Al rostre ferit
dels pobres trobem impres el
patiment dels innocents i, per tant, el
mateix patiment de Crist. Al mateix
temps, hauriem de parlar potser més
correctament dels nombrosos rostres
dels pobres i de la pobresa, perque es
tracta d’'un fenomen variat; en efecte,
hi ha moltes formes de pobresa:
aquella dels qui no tenen mitjans de
suport material, la pobresa del qui
esta marginat socialment i no té
instruments per donar veu a la seva
dignitati a les seves capacitats, la
pobresa moral i espiritual, la pobresa
cultural, la del qui es troba en una



condicio de debilitat o fragilitat
personal o social, la pobresa del qui
no té drets, ni espai, ni llibertat.

10. En aquest sentit, es pot dir que el
compromis a favor dels pobres i amb
la finalitat de remoure les causes
socials i estructurals de la pobresa,
tot i ser important en els ultims
decennis, continua sent insuficient.
Aix0 també perque vivim en una
societat que sovint privilegia alguns
criteris d’orientaciod de l’existéncia i
de la politica marcats per nombroses
desigualtats i, per tant, a les velles
pobreses de les que hem pres
consciencia i que s’intenta
contrastar, se n’afegeixen de noves,
de vegades més subtils i perilloses.
Des d’aquest punt de vista, és lloable
que les Nacions Unides hagin posat
I’erradicacio de la pobresa com un
dels objectius del Mil-lenni.

11. Al compromis concret pels pobres
també cal associar un canvi de



mentalitat que pugui incidir en la
transformacié cultural. En efecte, la
il-lusié d’una felicitat que deriva
d’una vida acomodada mou moltes
persones a tenir una visio de
I’existencia basada en ’acumulacio
de la riquesa i de I’éxit social tant si
com no, que s’ha d’aconseguir també
en detriment dels altres i beneficiant-
se d’ideals socials i sistemes politics i
economics injustos, que afavoreixen
els més forts. D’aquesta manera, en
un mon on els pobres son cada
vegada més nombrosos,
paradoxalment, també veiem créixer
algunes elits de rics, que viuen en
una bombolla molt confortable i
luxosa, gairebé en un altre mon
respecte a la gent comuna. Aixo
significa que encara persisteix —a
vegades ben emmascarada— una
cultura que descarta els altres sense
ni tan sols advertir-los i tolera amb
indiferencia que milions de persones
morin de fam o sobrevisquin en
condicions indignes de I’ésser huma.



Fa uns quants anys, la fotografia d’'un
nen estes sense vida en una platja del
Mediterrani va provocar un gran
impacte i, malauradament, a part
d’alguna emocio momentania, fets
similars s’estan tornant cada vegada
més irrellevants, reduint-se a noticies
marginals.

12. No hem de baixar la guardia
respecte a la pobresa. Ens preocupen
particularment les condicions greus
en que es troben moltissimes
persones a causa de la falta de
menjar i d’aigua. Cada dia moren
diversos milers de persones per
causes vinculades a la malnutricio.
Als paisos rics les xifres relatives al
nombre de pobres tampoc no son
menys preocupants. A Europa hi ha
cada vegada més families que no
aconsegueixen arribar a final de
mes. En general, es percep que han
augmentat les diferents
manifestacions de la pobresa.
Aquesta ja no es configura com una



unica condiciéo homogénia, més aviat
es tradueix en multiples formes
d’empobriment economic i social,
reflectint el fenomen de les
desigualtats creixents també en
contextos generalment acomodats.
Recordem que «doblement pobres
son les dones que sofreixen
situacions d’exclusio, maltractament
i violencia, perque sovint es troben
amb menors possibilitats de defensar
els seus drets. Tanmateix, també
entre elles trobem constantment els
més admirables gestos d’heroisme
quotidia en la defensa ila cura de la
fragilitat de les seves families».®™ Si
bé en alguns paisos s’observen
canvis importants, «I’organitzacio de
les societats en tot el mon encara és
lluny de reflectir amb claredat que
les dones tenen exactament la
mateixa dignitat i idéntics drets que
els barons. S’afirma alguna cosa amb
les paraules, pero les decisions i la
realitat proclamen un altre



missatge»,”” sobretot si pensem en les
dones més pobres.

Prejudicis ideologics

13. Més enlla de les dades —que a
vegades sOn “interpretades” per tal
de convencer-nos que la situacio dels
pobres no és tan greu—, la realitat
general és forca clara: «Hi ha regles
economiques que van resultar
eficaces per al creixement, pero no
aixi per al desenvolupament huma
integral. Va augmentar la riquesa,
pero amb injusticia, 1 aixi el que
passa és que “neixen noves
pobreses”. Quan diuen que el mén
modern ha reduit la pobresa, ho fan
mesurant-la amb criteris d’altres
époques no comparables amb la
realitat actual. Perqueé en altres
temps, per exemple, no tenir accés a
I’energia eléctrica no era considerat
un signe de pobresa ni generava
angoixa. La pobresa sempre
s’analitza i s’entén en el context de



les possibilitats reals d’'un moment
historic concret»."” Tanmateix, més
enlla de les situacions especifiques i
contextuals, en un document de la
Comunitat Europea, el 1984,
s’afirmava que «s’entén per persones
pobres els individus, les families i els
grups de persones els recursos dels
quals (materials, culturals i socials)
sOn tan escassos que no tenen accés a
les condicions de vida minimes
acceptables en ’Estat membre en
qué viuen»."" Pero si reconeixem
que tots els éssers humans tenen la
mateixa dignitat, independentment
del lloc de naixement, no s’han
d’ignorar les grans diferencies que hi
ha entre els paisos i les regions.

14. Els pobres no hi son per
casualitat o per un desti cec i amarg.
Encara menys la pobresa, per a la
major part, és una eleccio. I, no
obstant aix0, encara hi ha alguns que
s’atreveixen a afirmar-ho, mostrant
ceguesa i crueltat. Obviament entre



els pobres hi ha també qui no vol
treballar, potser perque els seus
avantpassats, que han treballat tota
la vida, han mort pobres. Pero hi ha
molts —homes i dones— que de tota
manera treballen des del mati fins a
la nit, a vegades recollint cartrons o
fent altres activitats d’aquest tipus,
encara que aquests esfor¢ només els
serveixi per sobreviure i mai per
millorar veritablement la seva vida.
No podem dir que la major part dels
pobres ho son perqué no hagin
obtingut “merits”, segons aquesta
falsa visio de la meritocracia en la
que semblaria que només tenen
merits aquells que han tingut exit en
la vida.

15. També els cristians, en moltes
ocasions, es deixen contagiar per
actituds marcades per ideologies
mundanes o per posicionaments
politics i economics que porten a
injustes generalitzacionsia
conclusions enganyoses. El fet que



I’exercici de la caritat sigui
menyspreat o ridiculitzat, com si es
tractés de la fixacio d’alguns i no del
nucli incandescent de la missio
eclesial, em fa pensar que sempre cal
tornar a llegir ’Evangeli, per a no
correr el risc de substituir-lo amb la
mentalitat mundana. No és possible
oblidar els pobres si no volem sortir
fora del corrent viu de I’Església que
brolla de I’Evangeli i fecunda tot
moment historic.

CAPITOL SEGON

DEU OPTA PELS POBRES
L’opcid pels pobres

16. Déu és amor misericordios i el
seu projecte d’amor, que s’estén i es
realitza en la historia, es abans de res
el seu descens ila seva vinguda entre
nosaltres per alliberar-nos de
I’esclavitud, de les pors, del pecat i
del poder de la mort. Amb una



mirada misericordiosa i el cor ple
d’amor, Ell es va dirigir a les seves
criatures, fent-se carrec de la seva
condicio humana i, per tant, de la
seva pobresa. Precisament per
compartir els limits i les fragilitats de
la nostra naturalesa humana, Ell
mateix es va fer pobre, va néixer en
carn com nosaltres, ’hem conegut en
la petitesa d’'un nen posat en un
pessebre i en 'extrema humiliacio de
la creu, alla va compartir la nostra
pobresa radical, que és la mort.
S’entén bé, aleshores, per que es pot
parlar també teologicament d’una
opcio preferencial de Déu pels
pobres, una expressio nascuda en el
context del continent llatinoamerica i
en particular en ’Assemblea de
Puebla, pero que ha estat ben
integrada en el magisteri de
’Església successiu."” Aquesta
“preferéncia” no indica mai un
exclusivisme o una discriminacioé cap
a altres grups, que en Déu serien
impossibles; aquesta desitja



subratllar I’accié de Déu que es
compadeix davant la pobresaila
debilitat de tota la humanitat i,
volent inaugurar un Regne de
justicia, fraternitat i solidaritat, es
preocupa particularment d’aquells
que son discriminats i oprimits,
demanant-nos també a nosaltres, la
seva Església, una opcio ferma i
radical a favor dels més febles.

17. S’entenen en aquesta perspectiva
les nombroses pagines de I’Antic
Testament en les que Déu és
presentat com a amic i alliberador
dels pobres, Aquell que escolta el crit
del pobre i intervé per alliberar-lo
(cf. S1 34,7). Déu, refugi del pobre, per
mitja dels profetes —recordem en
particular Amos i Isaies— denuncia
les iniquitats en perjudici dels més
febles i dirigeix a Israel ’exhortaci6 a
renovar també el culte des de dins,
perqueé no es pot pregar ni oferir
sacrificis mentre s’oprimeix els més
febles i els més pobres. Des del



comencament, ’Escriptura manifesta
amb molta intensitat 'amor de Déu a
traveés de la proteccio dels febles i
dels qui tenen menys, fins al punt de
poder parlar d’una autentica
“debilitat” de Déu envers ells. «El cor
de Déu té un lloc preferencial per als
pobres. [...] Tot el cami de la nostra

redempcio esta signat pels pobres».
[(13]

Jesus, Messies pobre

18. Tota la historia
veterotestamentaria de la predileccid
de Déu pels pobres i el desig divi
d’escoltar el seu crit —que he evocat
breument— troba en Jesus de
Natzaret la seva realitzacio plena.
En la seva encarnacio, Ell «es va fer
no res, fins a prendre la condicid
d’esclau. Havent-se fet semblant als
homes i comencant de captenir-se
com un home qualsevol» (F1 2,7),
d’aquesta manera ens va dur la
salvacid. Es tracta d’'una pobresa

[14]



radical, fundada sobre la seva missio
de revelar el veritable rostre de
I’amor divi (cf. Jn 1,18; 1Jn 4,9). Per
tant, amb una de les seves
admirables sintesis, sant Pau pot
afirmar: «Coneixeu prou bé la
generositat de nostre Senyor
Jesucrist; ell, que és ric, es va fer
pobre per vosaltres, per enriquir-vos
amb la seva pobresa» (2Co 8,9).

19. En efecte, 'Evangeli mostra que
aquesta pobresa va incidir en cada
aspecte de la seva vida. Des de la
seva arribada al mon, Jesus va
experimentar les dificultats relatives
al rebuig. L’evangelista Lluc, narrant
I’arribada a Betlem de Josep i Maria,
ja a punt de donar a llum, observa
amb amargor: «No havien trobat lloc
a I’hostal» (Lc 2,7). Jesus va néixer en
condicions humils; nounat va ser
posat en una menjadora i, molt aviat,
per salvar-lo de la mort, els seus
pares van fugir a Egipte (cf. Mt
2,13-15). A I’inici de la vida publica,



va ser expulsat de Natzaret després
d’haver anunciat que en Ell es
complia I’any de gracia del qual
s’alegren els pobres (cf. Lc 4,14-30).
No hi va haver cap lloc acollidor ni
tan sols a I’hora de la mort, ja que el
van conduir fora de Jerusalem per
crucificar-lo (cf. Mc 15,22). En
aquesta condicio es pot resumir
clarament la pobresa de Jesus. Es
tracta de la mateixa exclusio que
caracteritza la definici6 dels pobres:
ells sdn els exclosos de la societat.
Jesus és la revelacio d’aquest
privilegium pauperum. Ell es presenta
al mén no només com a Messies
pobre sin6 com a Messies dels pobres
1 per als pobres.

20. Hi ha alguns indicis a proposit de
la condicio social de Jesus. En primer
lloc, Ell realitzava I’ofici d’artesa o
fuster,tékton (cf. Mc 6,3). Es tracta
d’una categoria de persones que
vivien del seu treball manual. A més,
en no posseir terres, eren considerats



inferiors respecte als camperols.
Quan el petit Jesus va ser presentat al
Temple per Josep i Maria, els seus
progenitors van oferir una parella de
tortores o de colomins (cf. Lc
2,22-24), que segons les prescripcions
del llibre del Levitic (cf. 12,8) era
I’ofrena dels pobres. Un episodi
evangelic significatiu és el que relata
com Jesus, juntament amb els seus
deixebles, arrencaven espigues per
menjar mentre travessaven els
camps (cf. Mc 2,23-28), 1 aix0 —
espigar els sembrats— només era
permes als pobres. Jesus mateix,
després, diu de si mateix: «Les
guineus tenen caus, i els ocells, nius,
pero el Fill de ’home no té on
reposar el cap» (Mt 8,20; Lc 9,58). Ell,
en efecte, és un mestre itinerant, la
pobresa i precarietat del qual és
signe del seu vincle amb el Pare i és
el que se li demana també a qui vol
seguir-lo en el cami del discipulat,
precisament perque la renuncia als
béns, a les riqueses i a les seguretats



d’aquest mon siguin signe visible de
la confianca en Déu i en la seva
providencia.

21. Al comengament del seu ministeri
public, Jesus es presenta a la
sinagoga de Natzaret llegint el llibre
del profeta Isaies i aplicant-se a si
mateix la paraula del profeta:
«’Esperit del Senyor reposa sobre
meu ja que ell m’ha ungit per portar
la Bona Nova als desvalguts» (Lc 4,18;
cf. Is 61,1). Ell, per tant, es presenta
com Aquell que ve a manifestar en
I’avui de la historia la proximitat
amorosa de Déu, que és abans que
res obra d’alliberament per als qui
son presoners del mal, per als febles i
els pobres. Els signes que
acompanyen la predicaci6 de Jesus
son manifestacio de ’'amor i de la
compassié amb la qual Déu mira els
malalts, els pobres i els pecadors que,
en virtut de la seva condicio, eren
marginats per la societat, pero també
per la religio. Ell obre els ulls als



cecs, guareix els leprosos, ressuscita
els morts i anuncia la bona nova als
pobres; Déu s’apropa, Déu els estima
(cf. Lc 7,22). Aixo explica per que Ell
proclama: «Felicos els pobres: el
Regne de Déu és per a vosaltres» (Lc
6,20). En efecte, Déu mostra
predileccio vers els pobres, a ells
s’adreca la paraula d’esperanca i
d’alliberament del Senyor i, per aixo,
fins i tot en la condici6 de pobresa o
debilitat, ja ningu s’ha de sentir
abandonat. I I’Església, si vol ser de
Crist, ha de ser ’Església de les
Benaurances, una Església que fa
espai als petits i camina pobra amb
els pobres, un lloc on els pobres
tenen un espai privilegiat (cf. Jm
2,2-4).

22. Els indigents 1 malalts, incapacos
de procurar-se el més necessari per
viure, es trobaven moltes vegades
obligats a la mendicitat. A aixo s’hi
afegia el pes de la vergonya social,
alimentat per la conviccid que la



malaltia i la pobresa estiguessin
vinculades a algun pecat personal.
Jesus es va oposar amb fermesa a
aquesta manera de pensar, afirmant
que Déu «fa sortir el sol sobre bons i
dolents, i fa ploure sobre justos i
injustos» (Mt 5,45). Es més, va
capgirar completament aquesta
concepcio, com queda ben
exemplificat en la parabola del ric
epulo i del pobre Llatzer: «Fill meu,
recorda’t que en vida et van tocar
béns de tota mena, i a Llatzer mals,
pero ara ell ha trobat consol i tu,
sofriments» (Lc 16,25).

23. Aleshores és clar que «de la
nostra fe en Crist fet pobre, i sempre
proper als pobres i exclosos, brota la
preocupacio pel desenvolupament
integral dels més abandonats de la
societat»." Moltes vegades em
pregunto per que, tot i que les
Sagrades Escriptures sOn tan precises
a proposit dels pobres, molts
continuen pensant que poden



excloure els pobres de les seves
atencions. De moment, continuem
encara en ’ambit biblic i intentant
reflexionar sobre la nostra relacio
amb els darrers de la societat i el seu
lloc fonamental en el poble de Déu.

La misericordia vers els pobres a la
Biblia

24. I’apostol Joan escriu: «Si algu
deia que estima Déu pero no
estimava el seu germa, mentiria,
perque els qui no estimen els
germans, que veuen, no poden
estimar Déu que no veuen» (1Jn
4,20). De la mateixa manera, en la
seva replica al doctor de la llei, Jesus
repren els dos antics manaments:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota ’anima, amb tot
el pensament, amb totes les

forces» (Dt 6,5) i «estima els altres
com a tu mateix» (Lv 19,18), fonent-
los en un unic manament.
L’evangelista Marc recull la resposta



de Jesus en aquests termes: «El
primer és aquest: “Escolta, Israel: El
Senyor és el nostre Déu, el Senyor és
I"inic. Estima el Senyor, el teu Déu,
amb tot el cor, amb tota ’anima, amb
tot el pensament, amb totes les
forces”. El segon és: “Estima els altres
com a tu mateix”. No hi ha cap altre
manament més gran que aquest» (Mc
12,29-31).

25. El passatge citat del Levitic
exhorta a honrar el conciutada,
mentre en altres textos hi ha un
ensenyament que també convida al
respecte —per no dir fins i tot a
I’amor— de ’enemic: «Quan trobis
perdut el bou o l’ase del teu enemic,
torna-I’hi sens falta. Si mai veies el
seu ase desplomat sota la carrega, no
passis de llarg: ajuda el teu enemic a
aixecar-lo» (Ex 23,4-5). De tot aixo es
trasllueix el valor intrinsec del
respecte a la persona: qualsevol, fins
i tot I’enemic, si es troba en dificultat,
mereix sempre la nostra ajuda.



26. Es innegable que el primat de
Déu en ’ensenyament de Jesus va
acompanyat d’un altre punt fix: no es
pot estimar Déu sense estendre el
propi amor als pobres. I’amor al
proisme representa la prova tangible
de I’autenticitat de ’amor a Déu, com
assevera l’apostol Joan: «Mai ningu
no ha pogut contemplar Déu, pero si
ens estimem, Déu esta en nosaltres, i
dins nostre el seu amor és tan gran
que ja no hi falta res. [...] Déu és
amor; el qui viu en ’amor esta en
Déu, i Déu esta en ell» (1Jn 4,12.16).
Son dos amors diferents, pero
inseparables. Fins i tot en els casos
en els quals la relacio amb Déu no és
explicita, el Senyor mateix ens
ensenya que tot acte d’amor vers el
proisme és d’alguna manera un
reflex de la caritat divina: «Us ho dic
amb tota veritat: Tot allo que feieu a
cadascun d’aquests germans meus,
per petit que fos, m’ho féieu a

mi» (Mt 25,40).



27. Per aquesta rad es recomanen les
obres de misericordia, com a signe
de lautenticitat del culte que, mentre
lloa Déu, té la tasca de disposar-nos a
la transformacio que I’Esperit pot
realitzar en nosaltres, perque siguem
tots imatge de Crist i de la seva
misericordia vers els més febles. En
aquest sentit, la relacié amb el
Senyor, que s’expressa en el culte,
pretén també alliberar-nos del risc
de viure les nostres relacions en la
logica del calcul i de l'interes, per
obrir-nos a la gratuitat que circula
entre aquells que s’estimen i que, per
aixo, ho posen tot en comu. Pel que
fa a aixo, Jesus aconsella: «Quan facis
un dinar o un sopar, no hi cridis els
teus amics, ni els teus germans, ni
altres parents teus, ni veins rics.
Potser ells també et convidarien, i ja
tindries la recompensa. Més aviat,
quan facis una festa, convida-hi
pobres, invalids, coixos i cecs. Feli¢
de tu, llavors: ells no tenen res per
recompensar-t’ho, i Déu t’ho



recompensara quan ressuscitaran els
justos» (Lc 14,12-14).

28. La crida del Senyor a la
misericordia envers els pobres ha
trobat una expressio plena en la gran
parabola del judici final (cf. Mt
25,31-46), que és també una
descripcio grafica de la benauranca
dels misericordiosos. Alla el Senyor
ens ofereix la clau per assolir la
nostra plenitud, perqueé «si cerquem
aquesta santedat que agrada als ulls
de Déu, en aquest text trobem
precisament un protocol sobre el
qual serem jutjats»."® Les paraules
fortes i clares de ’Evangeli haurien
de ser viscudes «sense comentari,
sense elucubracions i excuses que els
treguin forca. El Senyor ens va
deixar ben clar que la santedat no
pot entendre’s ni viure’s al marge
d’aquestes exigéncies seves»."”

29. En la primera comunitat cristiana
el programa de caritat no derivava



d’analisis o de projectes, sino
directament de ’exemple de Jesus, de
les mateixes paraules de I’Evangeli.
La Carta de sant Jaume dedica molt
espai al problema de la relacio entre
rics i pobres, llancant als creients
dues enérgiques crides que
questionen la seva fe: «Germans
meus, si algu deia que té fe i no ho
demostrava amb les obres, de que
serviria? A un home aixi, la fe el
podra salvar? Suposem que algun
dels nostres germans o germanes no
tingués ni vestits ni ’aliment de cada
dia, i algu de vosaltres li digués: “Ves-
te’'n en pau, abriga’t bé i alimenta’t”,
pero no li donés res del que
necessita, quin profit li faria? Doncs,
amb la fe passa igual: si no hi ha
obres, la fe tota sola és morta» (Jm
2,14-17).

30. «S’han rovellat el vostre orila
vostra plata, i el seu rovell sera el
vostre acusador i us devorara les

carns. Heu amuntegat riqueses



precisament aquests dies, que son els
darrers. El jornal que heu escatimat
als qui han segat els vostres camps
clama contra vosaltres, i el crit dels
segadors ha arribat a les orelles del
Senyor de I'univers. Heu viscut aqui
a la terra una vida de delicies i
plaers, us heu engreixat com el
bestiar, ara que és el dia de la
matanca» (Jm 5,3-5). Quina forca
tenen aquestes paraules, encara que
preferim fer-nos els sords! A la
Primera Carta de sant Joan trobem
una exhortacié semblant: «Si un
home que té el suficient per viure hé
contempla sense entranyes com el
seu germa passa necessitat, és
concebible encara que hi hagi en el
seu cor 'amor de Déu?» (1]Jn 3,17).

31. El que diu la Paraula revelada «és
un missatge tan clar, tan directe, tan
simple i eloquent, que cap
hermeneutica eclesial no té dret a
relativitzar-lo. La reflexio de
I'Església sobre aquests textos no



hauria d’enfosquir-ne o debilitar-ne
el sentit exhortatiu, sind més aviat
ajudar a assumir-los amb valentia i
fervor. Per qué complicar el que és
tan simple? Els aparells conceptuals
hi son per afavorir el contacte amb la
realitat que pretenen explicar, i no
per allunyar-nos-en»."®

32. D’altra banda, un clar exemple
eclesial de compartir els béns i
assistir els pobres el trobem en la
vida quotidiana i en l’estil de la
primera comunitat cristiana. Podem
recordar en particular la manera en
queé va ser resolta la questio de la
distribucié quotidiana d’ajuda a les
vidues (cf. Ac 6,1-6). Es tractava d’un
problema dificil de resoldre, perque
algunes d’aquestes vidues, que
provenien d’altres paisos, eren
desateses per ser estrangeres. De fet,
I’episodi relatat pels Fets dels
Apostols fa pales un cert
descontentament per part dels
hel-lenistes, que eren jueus de



cultura grega. Els apostols no
responen amb un discurs doctrinal
abstracte, sino que, tornant a posar
en el centre la caritat vers tots,
reorganitzen ’assistencia a les
vidues demanant a la comunitat que
busquin persones savies i estimades
a qui confiar el servei de les taules,
mentre ells s’ocupaven de la
predicacio de la Paraula.

33. Quan Pau va anar a Jerusalem a
consultar els apostols per assegurar-
se «que tot el que havia fet, i encara
faig, no va desencaminat» (Ga 2,2), li
van demanar que no s’oblidés dels
pobres (cf. Ga 2,10). Per aquesta rao,
va organitzar diverses col-lectes per
ajudar les comunitats necessitades.
Entre les motivacions que ofereix per
a aquest gest cal ressaltar la segiient:
«Déu estima el qui dona amb
alegria» (2Co 9,7). A aquells entre
nosaltres que som poc propensos a
gestos gratuits, sense cap interes, la
Paraula de Déu ens indica que la



generositat envers els pobres és un
veritable bé per a qui la practica; de
fet, comportant-nos aixi, som
estimats per Déu de manera especial.
En efecte, les promeses bibliques
dirigides a qui dona amb generositat
son moltes: «Qui es compadeix del
pobre presta al Senyor i ell li
retornara el préstec» (Pr 19,17).
«Doneu i Déu us donara. [...] Déu us
fara la mesura que vosaltres haureu
fet» (Lc 6,38). «Llavors esclatara en la
teva vida una llum com la del mati, i
es tancaran a l'instant les teves
ferides» (Is 58,8). Els primers
cristians n’estaven convencguts.

34. La vida de les primeres
comunitats eclesials, narrada en el
canon biblici que ha arribat a
nosaltres com a Paraula revelada,
se’ns ofereix com a exemple a imitar
i com a testimoni de la fe que obra
per mitja de la caritat, i que continua
com a exhortacié permanent per a
les generacions venidores. Al llarg



dels segles, aquestes pagines han
interpel-lat els cors dels cristians a
estimar i a fer obres de caritat, com a
llavors fecundes que no deixen de
produir fruit.

CAPITOL TERCER

UNA ESGLESIA PER ALS
POBRES

35. Tres dies després de la seva
eleccio, el meu predecessor va
expressar als representants dels
mitjans de comunicacio el seu desig
que ’Església mostrés meés clarament
la seva cura i atencio vers els pobres:
«Ah, com voldria una Església pobra i
per als pobres!»."

36. Aquest desig reflecteix la
consciencia que I’Església «sap
reconeixer en els pobres i en els qui
sofreixen, la imatge del seu fundador
pobre i sofrent, s’esforca a alleujar-
ne la pobresa i vol servir en ells el



Crist».?” En efecte, havent estat
cridada a configurar-se amb els
darrers, en ella «<no han de quedar
dubtes ni calen explicacions que
afebleixin aquest missatge tan clar.
[...] Cal dir sense revolts que existeix
un vincle inseparable entre la nostra
fe i els pobres».”" En aquest sentit,
tenim testimonis abundants al llarg
dels gairebé dos mil anys d’historia
dels deixebles de Jesus.*

La riquesa veritable de I’Església

37. Sant Pau refereix que entre els
fidels de la comunitat cristiana
naixent eren «pocs els instruits, pocs
els poderosos o de familia

noble» (1Co 1,26). No obstant aixo,
malgrat la seva propia pobresa, els
primers cristians tenen consciéncia
clara de la necessitat d’acudir a
aquells que pateixen privacions més
grans. Ja als albors del cristianisme
els apostols van imposar les mans
sobre set homes escollits per la



comunitat i, en certa mesura, els van
integrar en el seu propi ministeri,
instituint-los per al servei —en grec,
diakonia— dels més pobres (cf. Ac
6,1-5). Es significatiu que el primer
deixeble en donar testimoni de la
seva fe en Crist amb el vessament de
la seva sang fos sant Esteve, que
formava part d’aquest grup. En ell
s’uneixen el testimoni de vida en
I’atenci6 als necessitats i el martiri.

38. Poc més de dos segles després, un
altre diaca manifestara la seva
adhesio a Jesucrist de manera
semblant, unint en la seva vida el
servei als pobres i el martiri: sant
Llorenc.” Del relat de sant Ambros
entenem que Llorenc, diaca a Roma
en el pontificat del papa Sixt II, en
ser obligat per les autoritats romanes
a lliurar els tresors de I’Església,
«’endema anava acompanyat dels
pobres. Quan li van preguntar on
eren els tresors que havia promes,
els va mostrar els pobres, dient:



“Aquests son els tresors de
’Església”».”* En narrar aquest
episodi, Ambros pregunta: «Quins
tresors més preciosos té Jesus que
aquells en que li agrada mostrar-
se?».” I, recordant que els ministres
de ’Església mai no han de descuidar
I’atencid dels pobres i, encara menys,
acumular béns en benefici propi,
afirma: «Es necessari que cadascu de
nosaltres compleixi amb aquesta
obligacio amb fe sincera i
providencia perspicag. Sens dubte, si
algu desvia alguna cosa per al seu
benefici, aixo és un delicte; pero si ho
dona als pobres, si rescata el captiu,
aixd és misericordia».”

Els Pares de I’Església i els pobres

39. Des dels primers segles, els Pares
de ’Església van reconeixer en el
pobre un accés privilegiat a Déu, una
manera especial per trobar-lo. La
caritat vers els necessitats no
s’entenia com una simple virtut



moral, sind com a expressio concreta
de la fe en el Verb encarnat. La
comunitat de fidels, sostinguda per la
forca de I’Esperit Sant, es troba
arrelada en la proximitat als pobres,
que en ella no s6n un apendix, sino
part essencial del seu cos viu. Sant
Ignasi d’Antioquia, per exemple,
cami del martiri, exhortava els fidels
de la comunitat d’Esmirna a no
descuidar el deure de la caritat
envers els més necessitats, advertint-
los que no procedissin com els que
s’oposaven a Déu: «Considereu els
qui tenen una opinio diferent sobre
la gracia de Jesucrist, que va venir a
nosaltres: com s’oposen al
pensament de Déu! No es preocupen
per I’amor, ni per la vidua, ni per
I’orfe, ni per Poprimit, ni pel
presoner o el llibert, ni pel famolenc
o I’assedegat».”” El bisbe d’Esmirna,
Policarp, recomanava precisament
als ministres de ’Església que
tinguessin cura dels pobres: «Que els
preveres també siguin compassius i



misericordiosos amb tothom. Que es
recordin dels que s’equivoquen i
visitin tots els malalts, sense
descuidar la vidua, l’orfe i el pobre,
sind que es preocupin sempre pel bé
davant de Déu i dels homes».”® A
partir d’aquests dos testimonis,
constatem que I’Església apareix com
a mare dels pobres, lloc d’acollida i
de justicia.

40. Sant Justi, per part seva, en la
seva primera Apologia, dirigida a
I’emperador Adria, al Senat i al poble
roma, explicava que els cristians
portaven als necessitats tot el que
podien, perque hi veien germans i
germanes en Crist. En escriure sobre
I’assemblea de pregaria del primer
dia de la setmana, destacava que, en
el centre de la litargia cristiana, no es
pot separar el culte a Déu de I’atencio
als pobres. En efecte, en un moment
determinat de la celebracid, «els qui
tenen alguna cosa i disposats donen
lliurement el que els sembla bé, i el



que s’ha recollit s’entrega al qui
presideix. Ell ho distribueix als orfes
iles vidues, als qui per malaltia o
una altra causa estan necessitats, als
qui sén a la preso, als estrangers de
pas, en una paraula, es converteix en
el qui ajuda tots els qui es troben en
necessitat».”*” Aixi, es dona testimoni
que ’Església naixent no separava el
creure de I’accid social: 1a fe que no
anava acompanyada del testimoni de
les obres, com havia ensenyat Jaume,
es considerava morta (cf. Jm 2,17).

Sant Joan Crisostom

41. Entre els Pares orientals, potser el
predicador més ardent de la justicia
social sigui sant Joan Crisostom,
arquebisbe de Constantinoble entre
els segles IVi V. A les seves homilies,
exhortava els fidels a reconeixer
Crist en els necessitats: «Vols honorar
el Cos de Crist? No permetis que sigui
menyspreat en els seus membres, és
a dir, en els pobres que no tenen amb



que vestir-se, ni I’honoris aqui al
temple amb vestidures de seda,
mentre fora ’abandones al fred i a la
nuesa. [...] Al temple, el Cos de Crist
no necessita mantells, sind animes
pures; pero en la persona dels
pobres, Ell necessita tota la nostra
cura. Aprenguem, doncs, a ser savis i
a honorar Crist com Ell vol. Quan
volem honorar algu, hem de donar-li
I’honor que ell prefereix i no el que
més ens agrada. [...] Aixi també tu li
has de donar I’honor que Ell mateix
ha prescrit, distribuint les teves
riqueses entre els pobres. Déu no
necessita vasos d’or, siné animes
d’or».”” Afirmant amb claredat com
si fos de dia que si els fidels no
troben Crist en els pobres a la seva
porta, tampoc el trobaran a I’altar,
continua: «Quin profit té si la seva
taula esta plena de vasos d’or, si Ell
mor de gana en la persona dels
pobres? Primer dona menjar al qui té
fam i després adorna la seva taula
amb el que sobra».”" Entenia



I’Eucaristia, per tant, també com una
expressio sacramental de la caritat i
la justicia que la precedien,
I’acompanyaven i havien de donar-li
continuitat en 'amor i I’atencio als
pobres.

42. Aixi doncs, la caritat no és una
via opcional, sing el criteri del culte
veritable. Crisostom denunciava amb
vehemencia el luxe exacerbat, que
convivia amb la indiferencia vers els
pobres. L’atencio que se’ls ha de
donar, més que una mera exigencia
social, és una condicio per a la
salvacio, fet que atribueix a la
riquesa injusta un pes de condemna:
«Fa molt fred i ’home mal vestit esta
estirat a terra, mig mort de fred, amb
les dents castanyolejant, i només
mirar-lo ja et commou. I tu, pero,
calent i ebri, passes de llarg. I com
pots esperar que Déu t’alliberi quan
estas en desgracia? [...] Sovint
adornes amb vestidures precioses un
cadaver que ja no sent res i que



desconeix ’honor. No obstant,
menysprees aquell cos que pateix
dolors, que esta esquincat, espasmes,
turmentat per la fam i el fred, i
penses més en la vanagloria que en
el temor de Déu».” Aquest sentit
profund de la justicia social el porta a
afirmar que «no donar als pobres
part dels nostres béns és robar-los, és
privar-los de la vida mateixa, perque
el que posseim no és nostre, sind
sy, 133

Sant Agusti

43. Agusti va tenir com a mestre
espiritual sant Ambros, que insistia
en l’exigencia ética de compartir els
béns: «No dones al pobre el que és
teu, sinod que li retornes el que és seu.
Perque t’has apropiat del que va ser
donat per a us comu».? Per al bisbe
de Mila, ’almoina és justicia
restaurada, no un gest paternalista. A
les seves homilies, la misericordia
adquireix un caracter profetic:



denuncia les estructures
d’acumulacio i reafirma la comunio6
com a vocacio eclesial.

44. Format en aquesta tradicio, el
sant bisbe d’Hipona va ensenyar al
seu torn ’'amor preferencial pels
pobres. Pastor vigilant i teoleg de
clarividencia rara, va entendre que
la comunid eclesial veritable
s’expressa també en la comunio dels
béns. Als seus Comentaris als Salms,
recorda que els cristians veritables
no deixen de banda I’amor als més
necessitats: «Ateneu els vostres
germans i mireu si necessiten alguna
cosa; pero si Crist viu en vosaltres,
feu bé fins i tot als desconeguts».™
Aquest compartir els béns brolla, per
tant, de la caritat teologal i té com a
finalitat ultima I’amor a Crist. Per a
Agusti, el pobre no és nomeés algu a
qui s’ajuda, sing la presencia
sacramental del Senyor.



45. El Doctor de la Gracia veia en la
cura als pobres una prova concreta
de la sinceritat de la fe. Qui diu
estimar Déu i no es compadeix dels
necessitats, menteix (cf. 1Jn 4,20). En
comentar la trobada de Jesus amb el
jove rici el «tresor al cel» que esta
reservat als qui donen els seus béns
als pobres (cf. Mt 19,21), Agusti posa
en boca del Senyor les segiients
paraules: «He rebut la terra, donaré
el cel. He rebut els béns temporals,
donaré a canvi els béns eterns. He
rebut el pa, donaré la vida. [...] He
rebut hospitalitat a casa teva, pero
donaré la casa. He estat visitat en la
malaltia, pero donaré la meva salut.
He estat visitat a la preso, pero
donaré la meva llibertat. El pa que
vas donar als meus pobres s’ha
consumit; mentre que el pa que jo
donaré no només restaurara les
forces, sense que mai no s’esgotara».
B3¢ 17 Altissim no es deixa véncer en
generositat per aquells que el
serveixen en els més necessitats;



quan més gran és ’amor als pobres,
més gran és la recompensa per part
de Déu.

46. Aquesta mirada cristocentrica i
profundament eclesial porta a
sostenir que les ofrenes, quan neixen
de ’amor, no només alleugen la
necessitat del germa, sino que també
purifiquen el cor de qui dona i esta
disposat a la conversio, «ja que
I’almoina serveix per esborrar els
pecats de la vida passada, si canvies
de vida».®” Sén, per dir-ho d’alguna
manera, el cami ordinari de
conversio de qui desitja seguir Crist
amb cor indivis.

47. En una Església que reconeix en
els pobres el rostre de Cristi en els
béns I'instrument de la caritat, el
pensament agustinia continua sent
una llum segura. Avui, la fidelitat als
ensenyaments d’Agusti exigeix no
nomeés l’estudi de les seves obres,
sind la disposicio a viure amb



radicalitat la seva crida a la
conversio, que inclou
necessariament el servei de la
caritat.

48. Molts altres Pares de ’Església,
tant orientals com occidentals, es van
pronunciar sobre la primacia de
I’atencid als pobres en la vida i
missio de cada fidel cristia. Sobre
aquest aspecte, en resum, es pot
afirmar que la teologia patristica va
ser practica, apuntant a una Església
pobra i per als pobres, recordant que
I’Evangeli només s’anuncia bé quan
arriba a tocar la carn dels darrers, i
advertint que el rigor doctrinal sense
misericordia és una paraula buida.

Tenir cura dels malalts

49. La compassio cristiana s’ha
manifestat de manera peculiar en la
cura dels malalts i els qui pateixen. A
partir dels signes presents en el
ministeri public de Jesus —que
guaria cecs, leprosos i paralitics—,



I’Església entén com a part important
de la seva missi6 la cura dels malalts,
en els qui amb facilitat reconeix el
Senyor crucificat. Sant Cebria, durant
una pesta a la ciutat de Cartago, on
era bisbe, recordava als cristians la
importancia de la cura dels infectats
en afirmar: «Aquesta epidémia,
aparentment tan horrible i funesta,
posa a prova la justicia de cadascu i
examina l’esperit dels homes,
verificant si els sans serveixen als
malalts, si els parents s’estimen
sincerament, si els amos tenen pietat
dels servents malalts, si els metges no
abandonen els malalts que
necessiten ajuda».”® La tradici6
cristiana de visitar els malalts, de
rentar-ne les ferides, de consolar els
afligits no es redueix a una mera
obra de filantropia, sin que és una
accio eclesial a través de la qual, en
els malalts, els membres de I’Església
«toquen la carn sofrent de Crist».?”



50. Al segle XVI, sant Joan de Déu, en
fundar I’Orde Hospitalari que porta
el seu nom, va crear hospitals model
que acollien tothom,
independentment de la seva condicio
social o economica. La seva famosa
expressio “Feu el bé, germans!” es va
convertir en el lema de la caritat
activa amb els malalts.
Contemporaniament, sant Camil de
Lel-lis va fundar I’Orde dels Ministres
dels Malalts — els camils—, assumint
com a missio servir els malalts amb
dedicacio total. La seva regla ordena
que «cadascu demani al Senyor la
gracia de tenir un afecte maternal
vers el seu proisme, perque el
puguem servir amb tota caritat tant
en ’anima com el cos, perqué
desitgem —amb la gracia de Déu—
servir tots els malalts amb el mateix
afecte amb que una mare amorosa
acostuma a assistir el seu fill unic
malalt»."” En hospitals, camps de
batalla, presons i carrers, els camils



van encarnar la misericordia de Crist
Metge.

51. Tenint cura dels malalts amb
afecte maternal, com una mare té
cura del seu fill, moltes dones
consagrades van exercir un paper
encara més difos en ’atencid
sanitaria dels pobres. Les Filles de la
Caritat de Sant Viceng de Patl, les
Germanes Hospitalaries, les Petites
Serventes de la Divina Providencia i
moltes altres Congregacions
femenines es van convertir en una
presencia maternal i discreta als
hospitals, asils i residéncies de
persones grans. Hi duien medicines,
escolta, presencia i, sobretot,
tendresa. Van construir, sovint amb
les seves mans, estructures sanitaries
en zones sense assisténcia medica.
Ensenyaven higiene, atenien parts,
medicaven amb saviesa natural i fe
profunda. Les seves cases es
convertien en oasis de dignitat on no
era exclos ningu. El toc de la



compassio era el primer remei. Santa
Lluisa de Marillac escrivia a les seves
germanes, les Filles de la Caritat,
recordant-los que havien «rebut una
benediccio especial de Déu per servir
els pobres malalts als hospitals».""

52. Avui, aquest llegat continua als
hospitals catolics, els llocs de salut en
les regions perifériques, les missions
sanitaries a les selves, els centres
d’acollida per a toxicomans i els
hospitals de campanya en les zones
de guerra. La presencia cristiana al
costat dels malalts revela que la
salvacio no és una idea abstracta,
sind una accio concreta. En el gest de
netejar una ferida, I’Església
proclama que el Regne de Déu
comenca entre els meés vulnerables. I,
en fer-ho, es manté fidel a Aquell que
va dir: «Estava [...] malalt, i em vau
visitar» (Mt 25,35.36). Quan I’Església
s’agenolla al costat d’un lepros, a un
infant desnodrit o a un moribund
anonim, realitza la seva vocacié més



profunda: estimar el Senyor alla on
Ell esta més desfigurat.

La cura dels pobres en la vida
monastica

53. La vida monastica, nascuda en el
silenci dels deserts, va ser des dels
seus inicis un testimoni de
solidaritat. EIs monjos ho deixaven
tot —riquesa, prestigi, familia— no
nomeés per menysprear les riqueses
del mén —contemptus mundi—, sino
per trobar, en aquest despullament
radical, el Crist pobre. Sant Basili el
Gran, en la seva Regla, no veia cap
contradiccio entre la vida de
pregaria i recolliment dels monjos i
I’accio en favor dels pobres. Per a ell,
I’hospitalitat i la cura dels necessitats
eren part integrant de I’espiritualitat
monastica, i els monjos, fins i tot
després d’haver-ho deixat tot per
abracar la pobresa, havien d’ajudar
els més pobres amb el seu treball, ja
que «per tenir alguna cosa per donar



als necessitats, és clar que hem de
treballar amb diligéncia. [...] Aquesta
regla de vida ens és util no nomeés
per sotmetre el cos, sind també per
amor al proisme, perque, a través
nostre, Déu també proveeixi als
germans més feble d’allo que
necessiten»."”

54. Va construir a Cesarea, d’on era
bisbe, un lloc conegut com
Basileiades, que incloia allotjaments,
hospitals i escoles per als pobres i els
malalts. E1 monjo, per tant, no era
nomeés un asceta, sino un servidor.
Basili demostrava aixi que per estar
prop de Déu cal estar prop dels
pobres. L’amor concret era criteri de
santedat. Pregar i cuidar, contemplar
1 curar, escriure i acollir: tot era
expressio del mateix amor a Crist.

55. A occident, sant Benet de Nursia
va elaborar una Regla que es
convertiria en la columna vertebral
de ’espiritualitat monastica europea.



En ella, ’acollida dels pobres i els
pelegrins ocupa un lloc d’honor:
«Que es mostri la maxima sol-licitud
en I’acolliment dels pobres i dels
pelegrins, perqueé és en ells que
s’acull més el Crist».** No es tractava
nomeés de paraules: els monestirs
benedictins van ser, durant segles,
llocs de refugi per a vidues, infants
abandonats, pelegrins i captaires. Per
a Benet, la vida comunitaria era una
escola de caritat. El treball manual
no només tenia una funcio practica,
sind que també formava el cor per al
servei. Compartir entre els monjos,
I’atencio als malalts i ’escolta dels
més fragils preparaven per acollir
Crist, que arriba en la persona del
pobre i ’estranger. L’hospitalitat
monastica benedictina es manté fins
avui com a signe d’una Església que
obre les portes, que acull sense
preguntar, que guareix sense exigir
res a canvi.



56. Els monestirs benedictins, amb el
temps, es van convertir en llocs que
contrastaven la cultura de I’exclusio.
Els monjos cultivaven la terra,
produien aliments, preparaven
medicines i els oferien, amb
senzillesa, als més necessitats. El seu
treball silencios va ser ferment d’una
nova civilitzacio, on els pobres no
eren un problema a resoldre, sind
germans 1 germanes a acollir. La
regla del compartir, del treball comu
i de l’assistencia als vulnerables
estructurava una economia solidaria,
en contrast amb la logica de
I’acumulacid. El testimoni dels
monjos mostrava que la pobresa
voluntaria, lluny de ser miseria, és
cami de llibertat i comunid. No
només ajudaven els pobres: es feien
propers a ells, germans en el mateix
Senyor. A les cel-les i claustres es
formava una mistica de la preséncia
de Déu en els petits.



57. A més de l’assisténcia material,
els monestirs van exercir un paper
fonamental en la formacio cultural i
espiritual dels més humils. En temps
de pesta, guerra o fam, eren llocs on
el necessitat trobava pa i remeis,
pero també dignitat i paraula. Alla
s’educava els orfes, es formava els
aprenents i s’instruia els camperols
en tecniques agricoles i en la lectura.
El saber es compartia com a do i
responsabilitat. I’abat era mestre i
pare alhora, i ’escola monastica era
un lloc d’alliberament per a la
veritat. Perque, com escriu Joan
Cassia, el monjo s’ha de caracteritzar
per «la humilitat de cor, [...] que no
porta al coneixement que infla, sind
al coneixement que il-lumina
mitjancant la plenitud de la caritat».
“4 En formar consciéncies i
transmetre saviesa, els monjos van
contribuir a una pedagogia cristiana
d’inclusio. La cultura, marcada per la
fe, es compartia amb senzillesa. E1
saber, quan esta il-luminat per la



caritat, es converteix en servei.
D’aquesta manera, la vida monastica
es revelava com un estil de santedat i
una forma concreta de transformacio
de la societat.

58. La tradici6 monastica ensenya,
per tant, que la pregaria i la caritat,
el silencii el servei, les cel-les i els
hospitals, formen un unic teixit
espiritual. El monestir és lloc
d’escolta i d’accio, d’adoracié i de
compartir. Sant Bernat de Claravall,
gran reformador de ’Orde
Cistercenc, «va reclamar amb decisié
la necessitat d’'una vida sobria 1
moderada, tant en la taula com en la
indumentaria i en els edificis
monastics, recomanant la sustentacio
ila sol-licitud pels pobres».”" Per a
ell, la compassio no era una opcio
accessoria, sino el cami real per
seguir Crist. La vida monastica, per
tant, quan és fidel a la seva vocacid
original, mostra que I’Església només
sera plenament esposa del Senyor



quan també sigui germana dels
pobres. El claustre no és un mer
refugi del mon, sin6é una escola en la
qual s’aprén a servir-lo millor. Alla
on els monjos van obrir les seves
portes als pobres, ’Església va
revelar amb humilitat i fermesa que
la contemplacio no exclou la
misericordia, sino que I’exigeix com
el seu fruit més pur.

Alliberar els captius

59. Des dels temps apostolics,
I’Església ha vist en I’alliberament
dels oprimits un signe del Regne de
Déu. Jesus mateix, en iniciar la seva
missio publica, va proclamar:
«’Esperit del Senyor reposa sobre
meu, ja que ell m’ha ungit per portar
la bona nova als desvalguts, m’ha
enviat a proclamar als captius la
llibertat» (Lc 4,18). Els primers
cristians, fins i tot en condicions
precaries, pregaven i assistien els
germans i germanes empresonats,



com testifiquen els Fets dels Apostols
(cf. 12,5; 24,23) i diversos escrits dels
Pares. Aquesta missio alliberadora es
va prolongar al llarg dels segles
mitjancant accions concretes,
especialment quan el drama de
I’esclavitud i el captiveri va marcar
societats senceres.

60. Entre finals del segle XII i
principis del XIII, quan molts
cristians eren capturats al
Mediterrani o esclavitzats en les
guerres, van sorgir dos Ordes
religiosos: ’Orde de la Santissima
Trinitat i de Redempcio de Captius
(trinitaris), fundat per sant Joan de
Mata i sant Felix de Valois, i I’Orde de
la Benaurada Mare de Déu de la
Merce (mercedaris), fundat per sant
Pere Nolasc amb el suport de sant
Ramon de Penyafort, dominic.
Aquestes comunitats de consagrats
van néixer amb el carisma especific
d’alliberar els cristians esclavitzats,
posant a disposici6 els seus béns™® i



sovint oferint a canvi la propia vida.
Els trinitaris, amb el lema Gloria Tibi
Trinitas et captivis libertas (Gloria a
Vos, Trinitat, i llibertat als captius), i
els mercedaris, que afegeixen un
quart vot'*” als vots religiosos de
pobresa, obediéncia i castedat, van
donar testimoni que la caritat pot ser
heroica. I’alliberament dels captius
era expressio de 'amor trinitari: un
Déu que allibera no només de
I’esclavitud espiritual, sin6 també de
I’opressio concreta. El gest de
rescatar de I’esclavitud i de la preso
es considera una prolongacio del
sacrifici redemptor de Crist, la sang
del qual és el preu del nostre rescat
(cf. 1Co 6,20).

61. L’espiritualitat original d’aquests
Ordes estava profundament arrelada
en la contemplacio de la creu. Crist
és el Redemptor dels captius per
excel-lencia, i I’Església, el seu cos,
perllonga aquest misteri en el temps.
1 Els religiosos no veien en el rescat



una accio politica o economica, sino
un acte quasi liturgic, una ofrena
sacramental de si mateixos. Molts
van lliurar els seus cossos per
substituir els presoners, complint
literalment el manament:«Ningu no
té un amor més gran que el qui dona
la vida pels seus amics» (Jn 15,13). La
tradicié d’aquests Ordes no va cessar.
Al contrari, va inspirar noves formes
d’accio davant les esclavituds
modernes: el trafic de persones, el
treball forg¢ds, I'explotacio sexual, les
diverses addiccions.*’ La caritat
cristiana, quan s’encarna, es
converteix en alliberadora. I la
missio de I’Església, quan és fidel al
seu Senyor, és sempre proclamar
I’alliberament. Encara en els nostres
dies, en queé hi ha «milions de
persones —infants, homes i dones de
totes les edats— privats de la seva
llibertat i obligats a viure en
condicions similars a I’esclavitud»,
I’esmentada herencia és continuada
per aquests Ordes i per altres

[50]



Institucions i Congregacions que
actuen en les periferies urbanes, les
zones de conflicte i els corredors
migratoris. Quan I’Església s’agenolla
per trencar les noves cadenes que
empresonen els pobres, es converteix
en signe de la Pasqua.

62. No es pot concloure aquesta
reflexio sobre les persones privades
de llibertat sense esmentar els
reclusos que es troben en els
diversos centres penitenciaris de
preventius i de penats. Pel que fa a
aixo, cal recordar les paraules que el
papa Francesc va adrecar a un grup
d’ells: «Per a mi, entrar en una preso
és sempre un moment important,
perque la preso és un lloc de gran
humanitat. [...] D’humanitat provada,
a vegades fatigada per dificultats,
sentiments de culpa, judicis,
incomprensions, patiments, pero
alhora carregada de forca, de desig
de perdo, de desig de rescat».”"
Aquest desig, entre altres, també va



ser assumit pels Ordes redemptors
com un servei preferencial a
I’Església. Com proclamava sant Pau:
«Crist ens ha alliberat de I’esclavatge
ivol que siguem lliures» (Ga 5,1). I
aquesta llibertat no és només
interior: es manifesta en la historia
com amor que cuida i allibera de tots
els lligams.

Testimonis de la pobresa evangelica

63. Al segle XIII, davant el
creixement de les ciutats, la
concentracio de riqueses i I’aparicio
de noves formes de pobresa, I'Esperit
Sant va suscitar en ’Església un nou
tipus de consagracio: els Ordes
mendicants. A diferencia del model
monastic estable, els mendicants van
adoptar una vida itinerant, sense
propietats personals ni comunitaries,
confiant plenament en la
Providéncia. No només servien els
pobres: es feien pobres amb ells.
Consideraven la ciutat com un nou



desert i els marginats com a nous
mestres espirituals. Aquests Ordes,
com els franciscans, els dominics, els
agustins i els carmelites, van
representar una revolucio
evangelica, en que l’estil de vida
senzill i pobre es converteix en un
signe profetic per a la missio,
revivint I’experiéncia de la primera
comunitat cristiana (cf. Ac 4,32). El
testimoni dels mendicants desafiava
tant 'opuléncia clerical com la fredor
de la societat urbana.

64. Sant Francesc d’Assis es va
convertir en la icona d’aquesta
primavera espiritual. Prenent la
pobresa com a esposa, va voler
imitar Crist pobre, nu i crucificat. En
la seva Regla, demana als germans
que «no s’apropiin de res, ni casa, ni
lloc, ni cap cosa. I que com a
pelegrins i forasters en aquest segle,
servint el Senyor en pobresa i
humilitat, vagin per almoina
confiadament, i no s’han



d’avergonyir, perque el Senyor es va
fer pobre per nosaltres en aquest
moén».® La seva vida va ser un
continu desposseir-se: del palau al
lepros, de I’eloquiéncia al silenci, de
la possessio al do total. Francesc no
va fundar un servei social, siné una
fraternitat evangelica. Entre els
pobres veia germans i imatges vives
del Senyor. La seva missio era estar
amb ells, per una solidaritat que
superava les distancies, per un amor
compassiu. La seva pobresa era
relacional: el duia a fer-se proper,
igual, més encara, menor. La seva
santedat brollava de la conviccio que
només es rep Crist veritablement en
el lliurament generos d’un mateix als
germans.

65. Santa Clara d’Assis, inspirada per
Francesc, va fundar I’Orde de les
Dames Pobres, més tard anomenades
clarisses. La seva lluita espiritual va
consistir en mantenir fidelment
I'ideal de la pobresa radical. Va



rebutjar els privilegis pontificis que
podrien garantir la seguretat
material del seu monestir i, amb
fermesa, va obtenir del papa Gregori
IX 'anomenat Privilegium
Paupertatis, que garantia el dret a
viure sense posseir cap bé material.
531 Aquesta opci6 expressava la
confianga total en Déuila
consciéencia que la pobresa
voluntaria era una forma de llibertat
i de profecia. Clara ensenyava a les
seves germanes que Crist era la seva
unica herencia i que res no havia
d’enfosquir la comunié amb Ell. La
seva vida orant i oculta va ser un crit
contra la mundanitat i una defensa
silenciosa dels pobres i oblidats.

66. Sant Domenec de Guzman,
contemporani de Francesc, va fundar
I’Orde de Predicadors amb un altre
carisma, pero amb la mateixa
radicalitat. Desitjava anunciar
I’Evangeli amb l’autoritat que brolla
d’una vida pobra, convencut que la



Veritat necessita testimonis
coherents. ’exemple de la pobresa
de vida acompanyava la Paraula
predicada. Lliures del pes dels béns
terrenals, els frares dominics podien
dedicar-se millor a ’obra principal,
és a dir, a la predicacio. Anaven a les
ciutats, sobretot a aquelles
universitaries, per ensenyar la
veritat de Déu.” En dependre dels
altres, demostraven que la fe no
s’imposa, sino que s’ofereix. I, en
viure entre els pobres, aprenien la
veritat de ’Evangeli “des de baix”,
com a deixebles del Crist humiliat.

67. Els Ordes mendicants van ser,
aixi, una resposta viva a I’exclusio i
la indiferéencia. No van proposar
expressament reformes socials, sino
una conversio personal i
comunitaria a la logica del Regne. La
pobresa, en ells, no era consequiéncia
de ’escassetat de béns, siné una
eleccio lliure: fer-se petits per acollir
els petits. Com va dir Tomas de



Celano sobre Francesc: «Es deixa
veure en ell el primer amador dels
pobres, [...] desposseint-se dels seus
vestits, vesteix amb ells els pobres,
als qui, si no encara de fet, si de tot
cor intenta assemblar-se»."** Els
mendicants s’han convertit en un
signe d’una Església pelegrina, humil
i fraterna, que viu entre els pobres
no per estratégia proselitista, sino
per identitat. Ensenyen que I’Església
és llum només quan es despulla de
tot, 1 que la santedat passa per un cor
humil i bolcat en els petits.

[’Església i’educacio dels pobres

68. Dirigint-se a alguns educadors, el
papa Francesc va recordar que
I’educacio ha estat sempre una de les
expressions mes altes de la caritat
cristiana: «La vostra és una missio
plena d’obstacles pero també
d’alegries. [...] Una missio d’amor,
perque no es pot ensenyar sense
estimar».” En aquest sentit, des dels



primers temps, els cristians es van
adonar que el saber allibera,
dignifica i apropa a la veritat. Per a
I’Església, ensenyar als pobres era un
acte de justicia i de fe. Inspirada en
I’exemple del Mestre, que ensenyava
a la gent les veritats divines i
humanes, I’Església va assumir la
missié de formar els infants i els
joves, especialment els més pobres,
en la veritat i ’'amor. Aquesta missio
va prendre forma amb la fundacio de
Congregacions dedicades a I’educacid
popular.

69. Al segle XVI, sant Josep de
Calassang, impressionat per la falta
d’instruccio i formacio dels joves
pobres de la ciutat de Roma, en unes
sales annexes a I’església de Santa
Dorotea al Trastevere, va crear la
primera escola publica popular
gratuita d’Europa. Era la llavor de la
qual després es desenvoluparia, amb
dificultats, ’'Orde de Clergues
Regulars Pobres de la Mare de Déu



de les Escoles Pies, anomenats
escolapis, per tal de transmetre als
joves «la ciéncia profana, igual que la
saviesa de I’Evangeli, ensenyant-los a
descobrir en els seus esdeveniments
personals i en la historia I’accio
amorosa de Déu creador i
redemptor».®” De fet, podem
considerar a aquest valent sacerdot
com «el veritable fundador de
I’escola catolica moderna, que busca
la formacio integral de I’home i esta
oberta a tots».”® Animat per la
mateixa sensibilitat, al segle XVII
sant Joan Baptista de La Salle,
adonant-se de la injusticia causada
per I’exclusio dels fills d’obrers i
camperols del sistema educatiu de
Franca en aquell temps, va fundar els
Germans de les Escoles Cristianes,
amb l'ideal d’oferir-los educacio
gratuita, una formacio solida i un
ambient fraternal. La Salle veia I’aula
com un lloc per al desenvolupament
huma, pero també per a la conversio.
Les seves escoles combinaven la



pregaria, el meétode, la disciplina i el
compartir. Cada infant era
considerat un do unic de Déu il’acte
d’ensenyar un servei al Regne de
Déu.

70. Ja al segle XIX, també a Franca,
sant Marcel-li Champagnat va fundar
I'Institut dels Germans Maristes de
les Escoles, «sensible a les necessitats
espirituals i educatives de la seva
época, especialment a la ignorancia
religiosa i a les situacions
d’abandonament que vivia
particularment la joventut»,
dedicant-se de ple, en una época en
la qual ’accés a I’educacio era encara
privilegi d’uns pocs, a la missio
d’educar i evangelitzar els infants i
joves, sobretot els més necessitats.
Amb el mateix esperit, a Tori, sant
Joan Bosco va iniciar I’'obra salesiana,
basada en els tres principis del
“sistema preventiu” —rao, religio i
amor—"” i el beat Antonio Rosmini
va fundar I'Institut de la Caritat, en el

[59]



qual la “caritat intel-lectual” —
juntament amb la “material” i, a la
cuspide, '“espiritual-pastoral”— es
presentava com una dimensio
indispensable per a qualsevol accio
caritativa que mirés el bé i el
desenvolupament integral de la
persona.'®”

71. Moltes Congregacions femenines
també van ser protagonistes
d’aquesta revolucio pedagogica. Les
ursulines, les monges de ’'Orde de la
Companyia de Maria Nostra Senyora,
les Mestres Pies i moltes altres
fundades especialment als segles
XVIII i XIX van ocupar espais on
I’Estat estava absent. Van crear
escoles en petits pobles, en els
suburbis i en els barris obrers.
I’educaci6 de les nenes, en
particular, es va convertir en una
prioritat. Les religioses
alfabetitzaven, evangelitzaven,
tractaven de questions practiques de
la vida quotidiana, elevaven I’esperit



a través del cultiu de les arts i,
sobretot, formaven consciencies. La
seva pedagogia era senzilla:
proximitat, paciencia, dolcor.
Ensenyaven a traveés de la vida,
abans que amb paraules. En temps
d’analfabetisme generalitzat i
d’exclusid estructural, aquestes
dones consagrades eren fars
d’esperanca. La seva missio era
formar el cor, ensenyar a pensar,
promoure la dignitat. Combinant una
vida de pietat i dedicacio al proisme,
van combatre ’'abandonament amb
la tendresa de qui educa en nom de
Crist.

72. Per a la fe cristiana, ’educacio
dels pobres no és un favor, sin6 un
deure. Els petits tenen dret a la
saviesa, com a exigencia basica per al
reconeixement de la dignitat
humana. Ensenyar-los és afirmar el
seu valor, donar-los les eines per a
transformar la seva realitat. La
tradicio cristiana entén que el



coneixement és un do de Déu i una
responsabilitat comunitaria.
L’educacio cristiana forma no només
professionals, sind persones obertes
al bé, ala bellesa i a la veritat. Per
aixo, I’escola catolica, quan és fidel al
seu nom, es converteix en un espai
d’inclusio, formacio integral i
promocié humana. Aixi, conjugant fe
i cultura, se sembra futur, s’honra la
imatge de Déu i es construeix una
societat millor.

Acompanyar els migrants

73. L’experiéncia de la migracio
acompanya la historia del poble de
Déu. Abraham se n'ana sense saber
on anava; Moisées condueix un poble
pelegri pel desert; Maria i Josep van
fugir amb el Nen a Egipte. El mateix
Crist, que «ha vingut a casa seva, 1 els
seus no I’han acollit» (Jn 1,11), va
viure entre nosaltres com a
estranger. Per aixo, ’Església sempre
ha reconegut en els migrants una



presencia viva del Senyor, que en el
dia del judici dira als que siguin a la
seva dreta: «Quan era foraster, em
vau acollir» (Mt 25,35).

74. Al segle XIX, quan milions
d’europeus emigraven a la recerca de
millors condicions de vida, dos grans
sants es van destacar en I’atencio
pastoral dels migrants: sant Joan
Baptista Scalabrini i santa Francesca
Xavier Cabrini. Scalabrini, bisbe de
Piacenza, va fundar els Missioners de
Sant Carles per acompanyar els
migrants en les seves comunitats de
destinacio, oferint-los assisténcia
espiritual, juridica i material. Veia en
els migrants els destinataris d’'una
nova evangelitzacio, alertant sobre
els riscos de I’explotacid i la pérdua
de la fe en terra estrangera.
Responent amb generositat al
carisma que el Senyor li havia
concedit, «Scalabrini mirava més
enlla, mirava cap al futur, cap a un
mon i1 una Església sense barreres,



sense estrangers».”®” Santa Francesca
Cabrini, nascuda a Italia i
naturalitzada nord-americana, es va
convertir en la primera ciutadana
dels Estats Units en ser canonitzada.
Per complir la seva missio d’atendre
els emigrants, va creuar I’Atlantic
diverses vegades i «impulsada per
una audacia singular, va comencar
del no-res la construccié d’escoles,
hospitals i orfenats per a multitud de
desheretats que s’aventuraven a
buscar feina en el nou mon, sense
coneixer la llengua i sense mitjans
que els permetessin una insercio
digna en la societat nord-americana,
en la qual sovint eren victimes de
persones sense escrupols. El seu cor
matern, que no es resignava mai,
arribava a ells onsevulla que es
trobessin: als tuguris, a les presons i
a les mines»."”” I’Any Sant de 1950, el
papa Pius XII la va proclamar
patrona de tots els migrants.'®"



75. La tradicio de l’activitat de
I’Església amb i per als migrants
continua, i avui aquest servei
s’expressa en iniciatives com els
centres d’acollida per a refugiats, les
missions a les fronteres i els esforgos
de Caritas Internacional i altres
institucions. E1 Magisteri
contemporani reafirma clarament
aquest compromis. El papa Francesc
recordava que la missio de ’Església
al costat dels migrants i refugiats és
encara més amplia, insistint en que
«la resposta al desafiament plantejat
per les migracions contemporanies
es pot resumir en quatre verbs:
acollir, protegir, promoure i integrar.
Pero aquests verbs no s’apliquen
només als migrants i als refugiats.
Expressen la missio de ’Església en
relacio a tots els habitants de les
periferies existencials, que han de
ser acollits, protegits, promoguts i
integrats».'* I afegia: «Cada ésser
huma és fill de Déu. En ell hi ha
impresa la imatge de Crist. Es tracta,



doncs, que nosaltres siguem els
primers en veure’l i aixi puguem
ajudar els altres a veure en
I’emigrant i en el refugiat no sols un
problema que ha de ser afrontat,
sind un germa i una germana que
han de ser acollits, respectats i
estimats, una ocasio que la
Providéncia ens ofereix per a
contribuir a la construccio d’'una
societat més justa, una democracia
més plena, un pais més solidari, un
mon més fraternal i una comunitat
cristiana més oberta, d’acord amb
’Evangeli».”® I7Església, com a mare,
camina amb els qui caminen. On el
mon veu una amenaca, ella hi veu
fills; on s’alcen murs, ella construeix
ponts. Sap que I’anunci de I’Evangeli
nomeés és creible quan es tradueix en
gestos de proximitat i d’acollida; 1
que, en cada migrant rebutjat, és
Crist mateix qui truca a les portes de
la comunitat.

Al costat dels darrers



76. La santedat cristiana floreix, amb
frequiéncia, als llocs més oblidats i
ferits de la humanitat. EIs més
pobres entre els pobres —els qui no
només no tenen béns, sind tampoc
veu ni reconeixement de la seva
dignitat— ocupen un lloc especial en
el cor de Déu. Son els preferits de
I’Evangeli, els hereus del Regne (cf.
Lc 6,20). Es en ells on Crist continua
patint i ressuscitant. Es en ells on
I’Església redescobreix la crida a
mostrar la seva realitat més
autentica.

77. Santa Teresa de Calcuta,
canonitzada el 2016, es va convertir
en una icona universal de la caritat
viscuda fins a I’extrem a favor dels
més indigents, descartats per la
societat. Fundadora de les
Missioneres de la Caritat, va dedicar
la seva vida als moribunds
abandonats als carrers de I'india.
Recollia els rebutjats, en rentava les
ferides i els acompanyava fins al



moment de la mort amb una
tendresa que era pregaria. El seu
amor pels més pobres entre els
pobres la duia no només a atendre’n
les necessitats materials, siné també
a anunciar-los la bona nova de
I’Evangeli: «Volem proclamar la bona
nova als pobres que Déu els estima,
que nosaltres els estimem, que ells
son algu per a nosaltres, que ells
també han estat creats per la mateixa
ma amorosa de Déu, per a estimar i
ser estimats. Els nostres pobres son
grans persones, sOn persones molt
estimables, no necessiten la nostra
llastima i simpatia, necessiten el
nostre amor comprensiu. Necessiten
el nostre respecte, necessiten que els
tractem amb dignitat».”” Tot aixo
naixia d’'una profunda espiritualitat
que veia el servei als més pobres com
a fruit de la pregaria i de ’amor, que
generen la veritable pau, com
recordava el papa Joan Pau II als
pelegrins que havien anat a Roma
per a la seva beatificacio: «On va



trobar la mare Teresa la forca per
posar-se completament al servei dels
altres? La va trobar en la pregaria i
en la contemplacio silenciosa de
Jesucrist, del seu sant Rostre i del seu
Sagrat Cor. Ho va dir ella mateixa:
“El fruit del silenci és I’oracio; el fruit
de I’oracio és la fe; el fruit de la fe és
I’amor; el fruit de ’amor és el servei;
i el fruit del servei és la pau”. [...] La
pregaria va omplir el seu cor de la
pau de Crist ili va permetre irradiar-
la als altres»."™ Teresa no es
considerava una filantropa ni una
activista, sino esposa de Crist
crucificat, a qui servia amb amor
total en els germans que patien.

78. Al Brasil, santa Dulce dels Pobres,
coneguda com “I’angel bo de Bahia”,
va encarnar el mateix esperit
evangelic amb trets brasilers.
Referint-se a ella i a unes altres dues
religioses canonitzades en la mateixa
celebracio, el papa Francesc va
recordar I’amor que professaven als



més marginats de la societativa
afirmar que les noves santes «ens
mostren que la vida consagrada és
un cami d’amor en les periferies
existencials del mén»."”” La germana
Dulce va enfrontar la precarietat
amb creativitat, els obstacles amb
tendresa, la caréncia amb fe
indestructible. Va comencar acollint
malalts en un galliner, i des d’alla va
fundar una de les obres socials més
grans del pais. Atenia milers de
persones al dia, sense perdre mai la
seva dolcor. Es va fer pobre amb els
pobres per amor al summament
Pobre. Vivia amb poca cosa, pregava
amb fervor i servia amb alegria. La
seva fe no l’allunyava del moén, sind
que la sumia encara més
profundament en els dolors dels
darrers.

79. Es podria recordar també sant
Benito Menni i les Germanes
Hospitalaries del Sagrat Cor de Jesus,
al costat de les persones amb



discapacitats; sant Carles de
Foucauld entre les comunitats del
Sahara; santa Katharine Drexel, al
costat dels grups més desafavorits de
I’Ameérica del Nord; la germana
Emmanuelle amb els recol-lectors de
brossa al barri d’Ezbet El Nakhl, a la
ciutat d’El Caire; i moltissimes més.
Cadascu a la seva manera va
descobrir que els més pobres no s6n
mers objectes de compassio, sind
mestres de I’Evangeli. No es tracta de
“portar-los a Déu”, sin¢6 de trobar-lo
en ells. Tots aquests exemples
ensenyen que servir els pobres no és
un gest de dalt a baix, siné una
trobada entre iguals, on Crist es
revela i és adorat. Sant Joan Pau II
ens recordava que «en la persona
dels pobres hi ha una presencia
especial [de Crist], que imposa a
I’Església una opcio preferencial per
ells».”” Per tant, quan I’Església
s’inclina fins a terra per tenir cura
dels pobres, assumeix la seva postura
més elevada.



Moviments populars

80. Hem de reconeixer també que, al
llarg de la historia cristiana, ’ajuda
als pobres i la lluita pels seus drets
no han implicat només els individus,
algunes families, les institucions o les
comunitats religioses. Han existit, 1
existeixen, diversos moviments
populars, integrats per laics i guiats
per liders populars, moltes vegades
sota sospita o fins i tot perseguits. Em
refereixo a un «conjunt de persones
que no caminen com a individus sino
com I’entramat d’una comunitat de
tots i per a tots, que no pot deixar
que els més pobres i febles es quedin
enrere. [...] Els liders populars,
aleshores, son aquells que tenen la
capacitat d’incorporar tothom. [...]
Els joves malmesos i crucificats no
els fan pas fastic ni por».”"

81. Aquests liders populars saben
que la solidaritat «també és lluitar
contra les causes estructurals de la



pobresa, la desigualtat, la falta de
feina, la terra i 'habitatge, la negacio
dels drets socials i laborals. Es
enfrontar els efectes destructors de
I'imperi dels diners. [...] La
solidaritat, entesa en el seu sentit
més profund, és una manera de fer
historia i aixo és el que fan els
moviments populars».”” Per aquesta
rad, quan les diferents institucions
pensen en les necessitats dels pobres
es requereix «que incloguin els
moviments populars i animin les
estructures de govern locals,
nacionals i internacionals amb
aquest torrent d’energia moral que
sorgeix de la incorporacio dels
exclosos en la construccio del desti
comu».” Els moviments populars,
efectivament, ens conviden a superar
«aquesta idea de les politiques socials
concebudes com una politica vers els
pobres pero mai amb els pobres, mai
dels pobres 1 molt menys inserida en
un projecte que reunifiqui els
pobles».”" Si els politics i els



professionals no els escolten, «la
democracia s’atrofia, es converteix
en un nominalisme, una formalitat,
perd representativitat, es va
desencarnant perque deixa fora el
poble en la seva lluita quotidiana per
la dignitat, en la construccio del seu
desti».””” El mateix s’ha de dir de les
institucions de ’Església.

CAPITOL QUART

UNA HISTORIA QUE
CONTINUA

El segle de la Doctrina Social de
I’Església

82. L’acceleracio de les
transformacions tecnologiques i
socials dels darrers dos segles, plena
de tragiques contradiccions, no
només ha estat patida, sin6 també
afrontada i pensada pels pobres. Els
moviments de treballadors, de dones
i de joves, aixi com la lluita contra la



discriminacio racial, han donat lloc a
una nova consciencia de la dignitat
dels marginats. També I’aportacio de
la Doctrina Social de ’Església té en
si aquesta arrel popular que cal no
oblidar; seria inimaginable la seva
relectura de la revelacid cristiana en
les modernes circumstancies socials,
laborals, economiques i culturals
sense els laics cristians bregant amb
els desafiaments del seu temps. Al
seu costat van treballar religioses i
religiosos, testimonis d’una Església
en sortida dels camins ja recorreguts.
El canvi d’época que afrontem ara fa
encara més necessaria la continua
interaccio entre els batejats i el
Magisteri, entre els ciutadans i els
experts, entre el poble iles
institucions. En particular, es
reconeix novament que la realitat es
veu millor des dels marges i que els
pobres son subjectes d’una
intel-ligéncia especifica,
indispensable per a ’Església i la
humanitat.



83. El Magisteri dels darrers cent
cinquanta anys ofereix una auténtica
font d’ensenyaments referits als
pobres. D’aquesta manera, els bisbes
de Roma s’han fet veu de noves
consciencies, preses en consideracio
per al discerniment eclesial. Per
exemple, a la carta enciclica Rerum
novarum (1891), Lleo XIII va afrontar
la questio del treball, posant al
descobert la situacio intolerable de
molts obrers de la industria,
proposant la instauracié d’un ordre
social just. Altres pontifexs també
s’han expressat en aquesta linia.
Ambl’enciclica Mater et magistra
(1961) sant Joan XXIII es va fer
promotor d’una justicia de
dimensions mundials: els paisos rics
no podien romandre indiferents
davant dels paisos oprimits per la
fam i1la miseria, siné que estaven
cridats a socorrer-los generosament
amb tots els recursos.



84. El Concili Vatica II representa una
etapa fonamental en el discerniment
eclesial en relacié amb els pobres, a
la llum de la Revelacio. Si bé en els
documents preparatoris aquest tema
va ser marginal, des del
radiomissatge de I'11 de setembre de
1962, a un mes de ’obertura del
Concili, sant Joan XXIII va centrar
I’atencid sobre aquest amb paraules
inoblidables: «I’Església es presenta
com és i com vol ser, com a Església
de tots, en particular com I’Església
dels pobres».”® Va ser, doncs, el gran
treball de bisbes, teolegs i experts
preocupats per la renovacio de
I’Església —amb el suport del mateix
sant Joan XXIII— el que va reorientar
el Concili. Es fonamental la
naturalesa cristocentrica, és a dir,
doctrinal i no només social, d’aquest
ferment. Nombrosos pares conciliars,
en efecte, van afavorir la
consolidacio de la consciencia, ben
expressada pel cardenal Lercaro en
la seva memorable intervencio del 6



de desembre de 1962, que «el misteri
de Crist en ’Església és sempre, pero
sobretot avui, el misteri de Crist en
els pobres»,”” i que «no es tracta
d’un tema més»."” L’arquebisbe de
Bolonya, preparant el text d’aquesta
intervencio, anotava: «Aquesta és
I’hora dels pobres, dels milions de
pobres que son a tota la terra,
aquesta és ’hora del misteri de
I’Església mare dels pobres, aquesta
és I’hora del misteri de Crist sobretot
en el pobre».” Es perfilava aixi la
necessitat d’'una nova forma eclesial,
més senzilla i sobria, que impliqués
tot el poble de Déu i la seva figura
historica. Una Església més semblant
al seu Senyor que a les potencies
mundanes, adrecada a estimular en
tota la humanitat un compromis
concret per resoldre el gran
problema de la pobresa en el mon.

85. Sant Pau VI, en ocasio de
I’obertura de la segona sessio del
Concili, va reprendre el tema



plantejat pel seu predecessor
respecte a ’Església que mira amb
particular interes «els pobres, els
necessitats, els afligits i els malalts,
els presoners, els que passen fam; és
a dir, mira d’una manera particular
aquella part d’humanitat que sofreix
i que plora; perque ella sap que
aquests homes li pertanyen de dret
evangelic».®™ A ’Audiéncia general
de 1’11 de novembre de 1964, va
subratllar que «el pobre és
representant de Crist» i, apropant la
imatge del Senyor en els ultims a la
que es manifesta en el Papa, va
afirmar: «La representacio de Crist
en el pobre és universal, tot pobre
reflecteix Crist; la del Papa és
personal. [...] El pobre i Pere poden
coincidir, poden ser la mateixa
persona, revestida d’'una doble
representacio: la de la pobresa ila de
Iautoritat».® D’aquesta manera, el
vincle intrinsec entre ’Església i els
pobres era expressat simbolicament
amb una claredat original.



86. En la constitucio pastoral
Gaudium et spes, actualitzant
I’heréncia dels Pares de ’Església, el
Concili va afirmar amb forca el desti
universal dels béns de la terraila
funcio social de la propietat que se’n
deriva: «Déu ha destinat la terra i tot
el que conté a I'us de tots els homes i
pobles, talment que els béns creats
han d’arribar a tothom. [...] Per aixo
I’home, en usar-ne, ha de considerar
les coses exteriors que legitimament
posseeix, no solament com a propies
d’ell, sin6é també com a comunes, en
el sentit que puguin aprofitar no tan
sols a ell sino també als altres. D’altra
banda, pertoca a tothom el dret de
tenir la part de béns suficient per a
ell i la seva familia. [...] T el qui es
troba en extrema necessitat té dret a
procurar-se, de les riqueses d’altri,
allo que li és necessari. [...] La
mateixa propietat privada té per la
seva naturalesa també una funcio
social que es fonamenta en la llei de
la destinacié comuna dels béns. Si es



negligeix aquesta funcio social, la
propietat pot esdevenir molt sovint
ocasio de cobdicies i de greus
desordres».*” Aquesta conviccié va
ser impulsada novament per sant
Pau VI a I’enciclica Populorum
progressio, on llegim que ningu no
pot considerar-se autoritzat a
«reservar-se en us exclusiu el que
supera la propia necessitat quan als
altres els falta el necessari».* En la
seva intervencio a les Nacions
Unides, el papa Montini es va
presentar com a advocat dels pobles
pobres,”® sol-licitant a la comunitat
internacional I'edificacié d’un mon
solidari.

87. Amb sant Joan Pau II es
consolida, almenys a nivell doctrinal,
la relacio preferencial de I’Església
amb els pobres. El seu magisteri ha
reconegut, en efecte, que ’opcio pels
pobres és una «forma especialde
primacia en I’exercici de la caritat
cristiana, de la qual en dona



testimoni tota la tradicio de
’Església».® A Tenciclica Sollicitudo
rei socialis escriu també que avui,
atesa la dimensio mundial que ha
adquirit la questio social, «aquest
amor preferencial, amb les decisions
que ens inspira, no pot deixar
d’abastar les immenses munions de
famolencs, captaires, sense sostre,
sense atencions mediques i, sobretot,
sense esperanca d’un futur millor: no
es pot oblidar I’existeéncia d’aquesta
realitat. Ignorar-ho significaria
assemblar-nos al “ric epul6” que
fingia no coneéixer el captaire Llatzer,
postrat a la porta (cf. Lc 16,19-31)».%¢
El seu ensenyament sobre el treball
adquireix importancia quan volem
pensar en el rol actiu dels pobres en
la renovacio de ’Església i de la
societat, deixant enrere el
paternalisme de la mera assisténcia
de les seves necessitats immediates.
ATenciclica Laborem exercens
afirma que «el treball huma és una



clau, potserla clau essencial, de tota
la qiiestio social».””

88. Davant de les multiples crisis que
han caracteritzat el comencament
del tercer mil-lenni, la lectura de
Benet XVI es fa més marcadament
politica. Aixi, a la carta enciclica
Caritas in veritate afirma que
«s’estima el proisme meés eficagment
com més es treballa per un bé comu
que respongui també a les seves
necessitats reals».®® A més, observa
que «la fam no depén tant de
I’escassetat material com de la
insuficiencia de recursos socials, el
més important dels quals és de tipus
institucional. Es a dir, falta un
sistema d’institucions economiques
capaces, tant d’assegurar que es
tingui accés a ’aigua i a 'apat de
manera regular i adequada des del
punt de vista nutricional, com
d’afrontar les exigencies
relacionades amb les necessitats
primaries i amb les emergeéncies de



crisis alimentaries reals, provocades
per causes naturals o per la
irresponsabilitat politica nacional i
internacional».®

89. El papa Francesc ha reconegut
com, a més del magisteri dels bisbes
de Roma, en els darrers decennis
s’han fet cada vegada més frequients
els posicionaments adoptats per les
Conferencies episcopals nacionals i
regionals sobre aixo. Per exemple, ell
va poder testimoniar en primera
persona el compromis particular de
I’episcopat llatinoamerica en
reflexionar sobre la relacio de
I’Església amb els pobres. En el
periode postconciliar, a gairebé tots
els paisos de ’America Llatina es va
sentir fortament la identificacid de
I’Església amb els pobresila
participacio activa en el seu rescat.
Va ser el cor mateix de ’Església el
que es va commoure davant de tanta
gent pobra que patia desocupacio,
subocupacio, salaris inics i estava



obligada a viure en condicions
miserables. El martiri de sant Oscar
Romero, arquebisbe de Sant
Salvador, fou alhora un testimoni i
una exhortacio viva per a I’Església.
Ell va sentir com a propi el drama de
la gran majoria dels seus fidels i els
va fer el centre de la seva opcid
pastoral. Les Conferéncies de
I’Episcopat Llatinoamerica a
Medellin, Puebla, Santo Domingo i
Aparecida constitueixen etapes
significatives també per a tota
I’Església. Jo mateix, missioner
durant llargs anys al Perud, dec molt a
aquest cami de discerniment eclesial,
que el papa Francesc ha sabut unir
saviament al d’altres esglésies
particulars, especialment les del Sud
global. Ara em voldria referir a dos
temes especifics d’aquest magisteri
episcopal.

Estructures de pecat que causen
pobresa i desigualtats extremes



90. A Medellin, els bisbes es van
pronunciar a favor de I'opcio
preferencial pels pobres: «Crist, el
nostre Salvador, no només va
estimar els pobres, sin6 que “sent ric
es va fer pobre”, va viure en la
pobresa, va centrar la seva missio en
I’anunci als pobres del seu
alliberament i va fundar la seva
Església com a signe d’aquesta
pobresa entre els homes. [...] La
pobresa de tants germans clama
justicia, solidaritat, testimoniatge,
compromis, esforg i superacio per al
compliment ple de la missio6 salvifica
encomanada per Crist».”” Els bisbes
van afirmar amb forca que I’Església,
per ser plenament fidel a la seva
vocacio, no només ha de compartir la
condicio dels pobres, sind també
posar-se de la seva banda,
comprometent-se diligentment en la
seva promocio integral. La
Conferencia de Puebla, davant
I’agreujament de la pobresa a
America Llatina, va confirmar la



decisio de Medellin amb una opci6
franca i proféetica a favor dels pobres,
i va qualificar les estructures
d’injusticia com a “pecat social”.

91. La caritat és una for¢a que canvia
la realitat, una autentica potencia
historica de canvi. Es la font a qué ha
de fer referéncia tot compromis per
«resoldre les causes estructurals de
la pobresa»,”” i dur-ho a terme
urgentment. Faig vots, per tant,
perque «creixi el nombre de politics
capacos d’entrar en un autentic
dialeg que s’orienti eficagment a
guarir les arrels profundes i no
I’aparenca dels mals del nostre
mon»,” perque «es tracta d’escoltar
el clamor de pobles sencers, dels
pobles més pobres de la terra».””

92. Per tant, cal continuar
denunciant la “dictadura d’una
economia que mata” i reconeixer que
«mentre els guanys d’uns pocs
creixen exponencialment, els de la



majoria es queden cada vegada més
lluny del benestar d’aquesta minoria
felic. Aquest desequilibri prové
d’ideologies que defensen
I’autonomia absoluta dels mercats i
I’especulacio financera. D’aqui que
neguin el dret de control dels Estats,
encarregats de vetllar pel bé comu.
S’instaura una nova tirania invisible,
a vegades virtual, que imposa, de
forma unilateral i implacable, les
seves lleis i les seves regles».*
Encara que no falten diferents
teories que intenten justificar I'estat
actual de les coses, o explicar que la
racionalitat economica ens exigeix
que esperem que les forces invisibles
del mercat ho resolguin tot, la
dignitat de cada persona humana ha
de ser respectada ara, no dema, i la
situacio de miseéria de moltes
persones a qui aquesta dignitat es
nega ha de ser una crida constant
per a la nostra consciéncia.



93. A l’enciclica Dilexit nos, el papa
Francesc ha recordat com el pecat
social pren la forma d’“estructura de
pecat” a la societat, que «moltes
vegades [...] s’insereix en una
mentalitat dominant que considera
normal o racional allo que en realitat
és només egoisme i indiferencia.
Aquest fenomen es pot definir com
I’“alienaci6 social”».” Es torna
normal ignorar els pobres i viure
com si no existissin. Es presenta com
a elecci6 racional organitzar
I’economia demanant sacrificis al
poble, per assolir certs objectius que
interessen als poderosos; mentre que
als pobres només els queden
promeses de “gotes” que cauran, fins
que una nova crisi global els porti de
tornada a la situacié anterior. Es una
auténtica alienacié aquella que
nomeés porta a trobar excuses
teoriques i no a tractar de resoldre
avui els problemes concrets dels que
pateixen. Ja ho deia sant Joan Pau II:
«Esta alienada una societat que, en



les seves formes d’organitzacio
social, de produccio i de consum, fa
més dificil la realitzacié d’aquesta
donacid i la formacié d’aquesta
solidaritat interhumana»."

94. Hem de comprometre’ns cada
vegada meés per resoldre les causes
estructurals de la pobresa. Es una
urgencia que «no pot esperar, no sols
per una exigencia pragmatica
d’obtenir resultats i d’ordenar la
societat, sin6 per guarir-la d’'una
malaltia que la fa fragil i indigna i
que només podra dur-la a noves
crisis. Els plans assistencials, que
atenen certes urgencies, sols haurien
de pensar-se com a respostes
passatgeres».”” La manca d’equitat
«és arrel dels mals socials».”™ En
efecte, «moltes vegades es percep
que, de fet, els drets humans no son
iguals per a tothom».””

95. Resulta que «en el vigent model
“exitista” 1 “privatista” no sembla



tenir sentit invertir perque els lents,
febles 0o menys dotats puguin obrir-se
cami en la vida»."" La pregunta
recurrent és sempre la mateixa: Els
menys dotats no son persones
humanes? Els febles no tenen la
nostra mateixa dignitat? EIs que van
néixer amb menys possibilitats valen
menys com a éssers humans, i només
s’han de limitar a sobreviure? De la
nostra resposta a aquests
interrogants en depen el valor de les
nostres societats i també el nostre
futur. O reconquerim la nostra
dignitat moral i espiritual, o caiem
com en un pou de bruticia. Si no ens
aturem a prendre’ns les coses de
debo continuarem aixi, de manera
explicita o dissimulada, legitimant
«el model distributiu actual, en qué
una minoria es creu amb el dret de
consumir en una proporcio que seria
impossible generalitzar, perque el
planeta no podria ni tan sols contenir
els residus de semblant consum»."*"



96. Entre les questions estructurals
—(que no és possible imaginar que es
resolguin de dalt i que requereixen
ser assumides com més aviat millor
— hi ha el tema dels llocs, els espais,
les cases iles ciutats on els pobres
viuen i transiten. Ho sabem, «que
boniques que son les ciutats que
superen la desconfianca malaltissa i
integren els diferents, i que fan
d’aquesta integracié un nou factor de
desenvolupament! Que belles son les
ciutats que, fins i tot en el disseny
arquitectonic, son plenes d’espais
que connecten, relacionen,
afavoreixen el reconeixement de
Ialtre!»."* Alhora, «no podem
deixar de considerar els efectes de la
degradacidé ambiental, de ’actual
model de desenvolupament i de la
cultura del rebuig en la vida de les
persones»."” De fet, «la deterioraci6
de I’ambient i la de la societat afecten
d’una manera especial els més febles
del planeta»."*



97. Per tant, és responsabilitat de tots
els membres del poble de Déu fer
sentir, de diferents maneres, una veu
que desperti, que denuncii i que
s’exposi, fins i tot a cost de semblar
“estupids”. Les estructures
d’injusticia han de ser reconegudes i
destruides amb la forca del bé
mitjancant un canvi de mentalitat,
pero també amb I’'ajuda de les
ciéncies i la técnica, mitjancant el
desenvolupament de politiques
eficaces en la transformacio de la
societat. Sempre cal recordar que la
proposta de I’Evangeli no és nomeés
una relacio individual i intima amb
el Senyor. La proposta és més
amplia: «és el Regne de Déu (cf. Lc
4,43); es tracta d’estimar Déu que
regna en el mon. En la mesura en
que ell aconsegueixi de regnar entre
nosaltres, la vida social sera ambit de
fraternitat, de justicia, de pau, de
dignitat per a tothom. Llavors, tant
I’anunci com ’experiéncia cristiana



tendeixen a provocar consequencies
socials. Busquem el seu Regne»."*!

98. En fi, un document que al
principi no va ser ben acollit per
alguns, ens ofereix una reflexid
sempre actual: «Als defensors de
“Portodoxia”, de vegades s’adreca el
retret de passivitat, d’indulgencia o
de complicitat culpables respecte a
situacions d’injusticia intolerables i
dels regims politics que les
mantenen. La conversio espiritual, la
intensitat de ’amor a Déu i al
proisme, el zel per la justicia i la pau,
el sentit evangelic dels pobreside la
pobresa sOn requerits a tots, i
especialment als pastors i als
responsables. La preocupacio per la
puresa de la fe ha d’anar unida a la
preocupacio per aportar, amb una
vida teologal integral, la resposta
d’un testimoni eficag de servei al
proisme i, particularment, al pobre i
a I'oprimit»."%



Els pobres com a subjectes

99. Un do fonamental per al cami de
I’Església universal esta representat
pel discerniment de la Conferéncia
d’Aparecida, on els bisbes
llatinoamericans van explicitar que
I’opcio preferencial de I’Església pels
pobres «esta implicita en la fe
cristologica en aquell Déu que s’ha
fet pobre per nosaltres, per enriquir-
nos amb la seva pobresa."”” En el
document es contextualitza la missio
en l’actual situacio del mon
globalitzat, amb els seus nous i
dramatics desequilibris,"* i els
bisbes, en el missatge final, escriuen:
«Les agudes diferéncies entre rics i
pobres ens conviden a treballar amb
més interes en ser deixebles que
saben compartir la taula de la vida,
taula de tots els fills i filles del Pare,
taula oberta, influent, en que no falti
ningu. Per aixo reafirmem la nostra
opcio preferencial i evangelica pels
pobres»."%!



100. Al mateix temps, el document —
aprofundint un tema ja present a les
Conferencies precedents de
I’episcopat d’Ameérica Llatina—
insisteix en la necessitat de
considerar les comunitats
marginades com a subjectes capacos
de crear la seva propia cultura, més
que com a objectes de beneficéncia.
Aix0 implica que aquestes
comunitats tenen el dret de viure
I’Evangeli, de celebrar i comunicar la
fe segons els valors presents en la
seva cultura. L’experiéncia de la
pobresa els dona la capacitat per
reconeixer aspectes de la realitat que
altres no son capacos de veure, i per
aixo la societat necessita escoltar-los.
El mateix val per a ’Església, que ha
de valorar positivament la manera
“popular” que ells tenen de viure la
fe. Un bonic text del document final
d’Aparecida ens ajuda a reflexionar
sobre aquest punt, per trobar
I’actitud correcta: «Només la
proximitat que ens fa amics ens



permet apreciar profundament els
valors dels pobres d’avui, els seus
anhels legitims i la seva propia
manera de viure la fe. [...] Dia a dia,
els pobres es fan subjectes de
I’evangelitzacio i de la promocio
humana integral: eduquen els seus
fills a la fe, viuen una solidaritat
constant entre parents i veins,
busquen constantment Déu i donen
vida al pelegrinar de I’Església. A la
llum de I’Evangeli reconeixem la
seva immensa dignitat i el seu valor
sagrat als ulls de Crist, pobre com ells
1 exclos entre ells. Des d’aquesta
experiéncia creient, hi compartirem
la defensa dels seus drets»."”

101. Tot aix0 comporta la presencia
d’un aspecte en I’opcid pels pobres
que hem de recordar constantment:
aquesta opcio, en efecte, exigeix de
part nostra «una atencio posada en
Ialtre. [...] Aquesta atencio amant és
I’inici d’una veritable preocupacio
per la seva persona, a partir de la



qual desitjo buscar efectivament el
seu bé. Aixo implica valorar el pobre
en la seva bondat propia, amb la seva
manera de ser, amb la seva cultura,
amb la seva manera de viure la fe. El
veritable amor sempre és
contemplatiu, ens permet de servir a
I’altre no per necessitat o per vanitat,
sind perqueé ell és bonic, més enlla de
la seva aparenca. [...] Només des
d’aquesta proximitat real i cordial
podem acompanyar-los
adequadament en el seu cami
d’alliberacié».""" Per aixo, dirigeixo
un agraiment sincer a tots els que
han escollit viure entre els pobres; és
a dir, a aquells que no els van a
visitar de tant en tant, siné que viuen
amb ells i com ells. Aquesta és una
opcio que ha de trobar lloc entre les
formes més altes de vida evangelica.

102. En aquesta perspectiva, apareix
clarament la necessitat que «tots ens
deixem evangelitzar»""? pels pobres,
1 que tots reconeguem «la misteriosa



saviesa que Déu vol comunicar-nos a
través d’ells».""* Crescuts en
I’extrema precarietat, aprenent a
sobreviure enmig de les condicions
més dificils, confiant en Déu amb la
certesa que ningu mes no les pren
seriosament, ajudant-se mutuament
en els moments més obscurs, els
pobres han apres moltes coses que
conserven en el misteri del seu cor.
Aquells d’entre nosaltres que no han
experimentat situacions semblants,
d’una vida viscuda al limit,
segurament tenen molt a rebre
d’aquesta font de saviesa que
constitueix ’experiencia dels pobres.
Només comparant les nostres
queixes amb els seus sofriments i
privacions, és possible rebre un
retret que ens convidi a simplificar la
nostra vida.



CAPITOL CINQUE

UN DESAFIAMENT
PERMANENT

103. He decidit recordar aquesta
bimil-lenaria historia d’atencio
eclesial als pobres i amb els pobres
per mostrar que aquesta forma part
essencial del cami ininterromput de
I’Església. La cura dels pobres forma
part de la gran Tradicid de I’Església,
com un far de llum que, des de
I’Evangeli, ha il-luminat els cors i els
passos dels cristians de tots els
temps. Per tant, hem de sentir la
urgencia de convidar tothom a
submergir-se en aquest riu de llum i
de vida que prové del reconeixement
de Crist en el rostre dels necessitats i
dels qui pateixen. ’amor als pobres
és un element essencial de la historia
de Déu amb nosaltres i, des del cor
de I’Església, prorromp com una
crida continua en els cors dels
creients, tant en les comunitats com



en cadascun dels fidels. L’Església,
com a Cos de Crist, sent com a “carn”
propia la vida dels pobres, que son
part privilegiada del poble que va en
cami. Per aixo, I’amor als qui son
pobres —en qualsevol manera que es
manifesti aquesta pobresa— és la
garantia d’una Església evangelica
fidel al cor de Déu. De fet, cada
renovacio eclesial ha tingut sempre
com a prioritat ’atencio preferencial
pels pobres, que es diferencia tant en
les motivacions com en I’estil de les
activitats de qualsevol altra
organitzacio humanitaria.

104. El cristia no pot considerar els
pobres només com un problema
social; aquests son una “questio
familiar”, s6n “dels nostres”. La
nostra relaciéo amb ells no es pot
reduir a una activitat o a una oficina
de I’Església. Com ensenya la
Conferencia d’Aparecida, «se’ns
demana dedicar temps als pobres,
donar-los una atencié amable,



escoltar-los amb interes,
acompanyar-los en els moments més
dificils, elegint-los per compartir
hores, setmanes o anys de la nostra
vida, i cercant, des d’ells, la
transformacio de la seva situacid. No
podem oblidar que Jesus mateix ho
va proposar amb la seva manera

d’actuar i amb les seves paraules»."

El bon samarita de nou

105. La cultura dominant dels inicis
d’aquest mil-lenni instiga a
abandonar els pobres al seu propi
desti, no jutjar-los dignes d’atencio i
molt menys d’estima. A I’enciclica
Fratelli tutti el papa Francesc ens
convidava a reflexionar sobre la
parabola del bon samarita (cf.
Lc10,25-37), precisament per
aprofundir en aquest punt. En
aquesta parabola veiem que, davant
d’aquell home ferit i abandonat pel
camli, les actituds dels que passen son
diferents. Només el bon samarita



s’ocupa de tenir-ne cura. Aleshores
torna la pregunta que interpel-la
cadascu en primera persona: «Amb
qui t'identifiques? Aquesta pregunta
és crua, directa i determinant. A quin
d’ells t’assembles? Ens cal reconeixer
la temptacio que ens envolta de
desentendre’ns dels altres;
especialment dels més febles.
Diguem-ho, hem crescut en molts
aspectes, encara que som analfabets
en acompanyar, cuidar i sostenir els
més fragils i febles de les nostres
societats desenvolupades. Ens
acostumem a mirar al costat, a
passar pel costat, a ignorar les
situacions fins que aquestes ens
colpegen directament».""’

106. I ens fa molt bé descobrir que
aquella escena del bon samarita es
repeteix també avui. Recordem
aquesta situacio dels nostres dies:
«Quan trobo una persona dormint a
la intemperie, en una nit freda, puc
sentir que aquest fardell és un



imprevist que m’interromp, un
delinquent ocids, un destorb en el
meu cami, un agullé molest per a la
meva consciéncia, un problema que
han de resoldre els politics, i potser
fins i tot unes escombraries que
embruten I’espai public. O puc
reaccionar des de la fe i la caritat, i
reconeixer en ell un ésser huma amb
la meva mateixa dignitat, una
creatura infinitament estimada pel
Pare, una imatge de Déu, un germa
redimit per Jesucrist. Aix0 és ser
cristians! O per ventura pot
entendre’s la santedat al marge
d’aquest reconeixement viu de la
dignitat de tot ésser huma?»."'* Que
va fer el bon samarita?

107. La pregunta esdevé urgent,
perque ens ajuda a adonar-nos d’'una
falta greu en les nostres societats i
també en les nostres comunitats
cristianes. El fet és que moltes
formes d’indiferéncia que avui
trobem «son signes d'un estil de vida



generalitzat, que es manifesta de
diverses maneres, potser més subtils.
A més, com que tots estem molt
concentrats en les nostres propies
necessitats, veure algu patint ens
molesta, ens pertorba, perquée no
volem perdre el nostre temps per
culpa dels problemes aliens. Aquests
son simptomes d’una societat
malalta, perqueé busca construir-se
d’esquena al dolor. Millor no caure
en aquesta miseria. Mirem el model
del bon samarita».""” Les darreres
paraules de la parabola evangelica
—«Doncs tu fes igual» (Lc 10,37)—
sOn un manament que un cristia ha
de sentir ressonar cada dia en el seu
cor.

Un desafiament ineludible per a
I’Església d’avui

108. En una época particularment
dificil per a ’Església de Roma, quan
les institucions imperials estaven
col-lapsant sota la pressio dels



barbars, sant Gregori el Gran
amonestava els seus fidels d’aquesta
manera: «Cada dia, si el busquem,
trobem Llatzer, i, encara que no el
busquem, el tenim a la vista. Veieu
que a totes hores es presenten els
pobres i que ara ens demanen ells,
que després vindran com a
intercessors nostres. [...] No perdeu
el temps de la misericordia; no feu
cas omis dels remeis que heu rebut».
(1181 No sense valentia, ell desafiava
els prejudicis generalitzats envers els
pobres, com els dels que els
consideraven responsables de la seva
propia miséria: «Quan veieu que
alguns pobres fan algunes coses
reprensibles: no els menyspreeu, no
desconfieu, perque potser la farga de
la pobresa purifica I'’excés d’alguna
maldat petitissima»."" No poques
vegades, la riquesa ens torna cecs,
fins al punt de pensar que la nostra
felicitat només es pot fer si
aconseguim prescindir dels altres. En
aixo, els pobres poden ser per a



nosaltres com a mestres silenciosos,
tornant el nostre orgull i arrogancia
en una justa humilitat.

109. Si és veritat que els pobres son
sostinguts pels qui tenen mitjans
economics, també es pot afirmar
amb certesa el contrari. Aquesta és
una sorprenent experiencia
corroborada per la mateixa tradicid
cristiana i que esdevé un veritable
punt d’inflexio en la nostra vida
personal, quan ens adonem que
justament els pobres son els que ens
evangelitzen. De quina manera? Els
pobres, en el silenci de la seva
mateixa condicio, ens col-loquen
davant de la realitat de la nostra
debilitat. I’ancia, per exemple, amb
la feblesa del seu cos, ens recorda la
nostra vulnerabilitat, tot i que
busquem amagar-la darrere del
benestar o de ’aparenca. A més, els
pobres ens fan reflexionar sobre la
precarietat d’aquell orgull agressiu
amb que sovint afrontem les



dificultats de la vida. En esséncia, ells
revelen la nostra fragilitat i el buit
d’una vida aparentment protegida i
segura. Respecte d’aixo, tornem a
escoltar aquestes paraules de sant
Gregori Magne: «Que ningu, doncs,
es consideri segur dient: Au, jo no
robo l'alie, siné que gaudeixo
bonament dels béns que he rebut;
perque aquest ric no va ser castigat
precisament per robar allo alie, sino
perque va reservar malament per a
ell tot sol els béns que havia rebut.
També aix0 el va portar a 'infern: no
viure temorods enmig de la seva
felicitat, fer servir en la seva
arrogancia els dons rebuts, no tenir
entranyes de caritat»."*”

110. Per a nosaltres cristians, la
questio dels pobres porta a allo
essencial de la nostra fe. ’opcio
preferencial pels pobres, és a dir,
I’amor de I’Església cap a ells, com
ensenyava sant Joan Pau II, «és
determinant i pertany a la seva



tradici6é constant, la impulsa a
dirigir-se al mon en que, malgrat el
progres tecnicoeconomic, la pobresa
amenaca d’assolir formes
gegantines»."*" La realitat és que per
als cristians els pobres no s6n una
categoria sociologica, sino la mateixa
carn de Crist. En efecte, no és
suficient limitar-se a enunciar de
manera general la doctrina de
I’encarnacio de Déu; per endinsar-se
de deb0 en aquest misteri, en canvi,
cal especificar que el Senyor es fa
carn, carn que té gana, que té set,
que esta malalta, empresonada. «Una
Església pobra per als pobres
comenca amb I’anar cap a la carn de
Crist. S1 anem cap a la carn de Crist,
comencem a entendre alguna cosa, a
entendre qué és aquesta pobresa, la
pobresa del Senyor. I aixo no és
facil»."*

111. El cor de I’Església, per la seva
mateixa naturalesa, és solidari amb
aquells que son pobres, exclosos i



marginats, amb aquells que son
considerats un “descart” de la
societat. Els pobres son al centre de
I’Església, perqueé és des de la «fe en
Crist fet pobre, i sempre proper als
pobres i exclosos, [que] brota la
preocupacio pel desenvolupament
integral dels més abandonats de la
societat»."* Al cor de cada fidel hi ha
«’exigencia d’escoltar aquest clamor
[que] brota de la mateixa obra
alliberadora de la gracia en cada un
de nosaltres, per la qual cosa no es
tracta d’'una missio reservada només
a alguns»."*"

112. De vegades es percep en alguns
moviments o grups cristians la
manca o fins i tot I’absencia del
compromis pel bé comu de la societat
I, en particular, per la defensa ila
promocio dels més febles i
desafavorits. Pel que fa a aixo, cal
recordar que la religio, especialment
la cristiana, no es pot limitar a
I’ambit privat, com si els fidels no



haguessin de preocupar-se també
dels problemes relatius a la societat
civil i dels esdeveniments que
afecten els ciutadans."*”

113. En realitat, «qualsevol
comunitat de ’Església, en la mesura
en que pretengui subsistir tranquil-la
sense ocupar-se creativament i
cooperar amb eficiéncia perqueé els
pobres visquin amb dignitat i per
incloure tothom, també correra el
risc de la dissolucid, encara que parli
de temes socials o critiqui els
governs. Facilment acabara sumida
en la mundanitat espiritual,
dissimulada amb practiques
religioses, amb reunions infecundes
o amb discursos buits».""*

114. No estem parlant només de
I’assistencia i del compromis
necessari per la justicia. Els creients
s’han d’adonar d’una altra manera
d’incoheréncia respecte als pobres.
De fet, «la pitjor discriminacio que



sofreixen els pobres és la falta
d’atencio espiritual. [...] L’opcio
preferencial pels pobres ha de
traduir-se principalment en una
atencio religiosa privilegiada i
prioritaria»."*” Aixd no obstant,
aquesta atencio espiritual envers els
pobres és posada en discussio per
certs prejudicis, també per part de
cristians, perque ens sentim més a
gust sense els pobres. Hi ha qui
segueix dient: “La nostra tasca és
pregar i ensenyar la veritable
doctrina”. Pero, desvinculant aquest
aspecte religios de la promocio
integral, afegeixen que només el
govern se n’hauria d’encarregar, o
que seria millor deixar-los en la
miseria, perque aprenguin a
treballar. De vegades, pero,
s’assumeixen criteris
pseudocientifics per dir que la
llibertat de mercat portara
espontaniament la solucio al
problema de la pobresa. O fins i tot,
s’opta per una pastoral de les



anomenades elits, argumentant que,
en comptes de perdre el temps amb
els pobres, és millor ocupar-se dels
rics, dels poderosos i dels
professionals, perqueé, per mitja
d’ells, es puguin assolir solucions
més eficaces. Es facil percebre la
mundanitat que s’amaga darrere
d’aquestes opinions; aquestes ens
porten a observar la realitat amb
criteris superficials i desproveits de
qualsevol llum sobrenatural,
preferint cercles socials que ens
tranquil-litzen o buscant privilegis
que ens acomoden.

Encara avui, donar

115. Es bo dedicar una darrera
paraula a ’almoina, que avui no
gaudeix de bona fama, sovint fins i
tot entre els creients. No només no es
practica, sin6 que a més es
menysprea. D’una banda, confirmo
que ’ajuda més important per a una
persona pobra és promoure-la a tenir



una bona feina, perque es pugui
guanyar una vida més d’acord amb
la seva dignitat, desenvolupant-ne les
capacitats i oferint el seu esfor¢
personal. El fet és que «la manca de
feina és molt més que la manca
d’una font d’ingressos per poder
viure. La feina també és aixo, pero és
molt, molt més. Treballant nosaltres
ens fem més persona, la nostra
humanitat floreix, els joves només es
converteixen en adults treballant. La
Doctrina Social de ’Església ha vist
sempre el treball huma com a
participacio en la creacio que
continua cada dia, també gracies a
les mans, la ment i el cor dels
treballadors»."® D’altra banda, si
encara no hi ha aquesta possibilitat
concreta, no podem correr el risc de
deixar una persona abandonada a la
seva sort, sense l'indispensable per
viure dignament. I, per tant,
I’almoina continua sent un moment
necessari de contacte, de trobada i



d’identificacié amb la situacio dels
altres.

116. Es evident, per a qui estima de
debo, que I’almoina no eximeix de les
seves responsabilitats a les autoritats
competents, ni elimina el compromis
organitzat de les institucions, i
encara menys substitueix la lluita
legitima per la justicia. No obstant,
convida almenys a aturar-se i a mirar
el pobre a la cara, a tocar-lo 1
compartir amb ell alguna cosa
propia. De qualsevol manera,
I’almoina, per petita que sigui, infon
pietas en una vida social en que tots
es preocupen del seu propi interes
personal. Diu el llibre dels Proverbis:
«Sera beneit el qui és generds, el qui
dona al pobre el seu pa» (Pr 22,9).

117. Tant ’Antic com el Nou
Testament contenen autentics
himnes a ’almoina: «En canvi, sigues
generds amb la gent pobraino els
facis esperar la teva almoina. [...]



Considera I’almoina que has fet com
si encara la tinguessis al graner, i ella
et preservara de tot mal» (Sir
29,8.12). I Jesus repren aquest
ensenyament: «Veneu els vostres
béns i distribuiu els diners als qui ho
necessitin. Feu-vos bosses que no
s’envelleixin, aplegueu-vos al cel un
tresor que no s’esgotara» (Lc 12,33).

118. A sant Joan Crisostom se li
atribuia aquesta exhortacio:
«’almoina és I’ala de la pregaria; si
no dones ales a la pregaria, no
volara»."* I sant Gregori de Nazianz
concloia una de les seves célebres
pregaries amb aquestes paraules:
«En veritat, si en alguna cosa confieu
en mi, servents de Crist, germans i
cohereus, mentre arriba el moment,
visitem Crist, curem Crist, alimentem
Crist, vestim Crist, allotgem Crist,
honrem Crist; no només a la taula,
com alguns; ni amb perfums, com
Maria; no només al sepulcre, com
Josep d’Arimatea; ni pel que fa a la



sepultura, com Nicodem, que
estimava Crist a mitges; ni amb or,
encens i mirra, com els Mags,
anteriors als esmentats; sind perque
el Senyor de I'univers vol
misericordia i no sacrifici, [...]
oferim-li aquesta compassio per
mitja dels necessitats i dels que ara
es troben llancats per terra, perque,
quan sortim d’aqui baix, siguem
rebuts a les estades eternes»."*”

119. Cal alimentar I’amor i les
conviccions més profundes i aixo es
fa amb gestos. Romandre en el mon
de les idees i les discussions, sense
gestos personals, assidus i sincers,
seria la perdici6 dels nostres somnis
més preuats. Per aquesta senzilla
rad, com a cristians, no renunciem a
’almoina. Es un gest que es pot fer
de diferents maneres, i que podem
intentar fer de la manera més eficac,
pero cal fer-lo. I sempre sera millor
fer alguna cosa que no fer res. En tot
cas ens arribara al cor. No sera la



solucio a la pobresa mundial, que cal
cercar amb intel-ligéncia, tenacitat i
compromis social. Pero ens cal
practicar ’almoina per tocar la carn
sofrent dels pobres.

120. ’amor cristia supera qualsevol
barrera, apropa els llunyans, reuneix
els estranys, familiaritza els enemics,
travessa abismes humanament
insuperables, penetra als racons més
ocults de la societat. Per la seva
naturalesa, ’amor cristia és profetic,
fa miracles, no té limits: és per a
I'impossible. I’amor és abans que res
una manera de concebre la vida, una
manera de viure-la. Doncs bé, una
Església que no posa limits a ’amor,
que no coneix enemics a combatre,
sind només homes i dones per
estimar, és ’Església que el mon
necessita avui.

121. Ja sigui a través del treball que
vosaltres feu, o del vostre compromis
per canviar les estructures socials



injustes, o per mitja d’aquests gestos
senzills d’ajuda, molt propers i
personals, sera possible per a aquell
pobre sentir que les paraules de
Jesus son per a ell: «Jo t’he

estimat» (Ap 3,9).

Donat a Roma, a prop de Sant Pere, el
4 d’octubre, memoria de sant
Francesc d’Assts, de l'any 2025,
primer del meu Pontificat.

LLEO XIV

M Francesc, Carta enc. Dilexit nos (24
d’octubre de 2024), 170: AAS 116
(2024), 1422.

2 Ibid.,171: AAS 116 (2024),
1422-1423.

B1d., Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 de marc de 2018), 96: AAS110
(2018), 1137.



“ Francesc, Trobada amb els
representants dels mitjans de
comunicacio (16 de mar¢ de 2013):
AAS 105 (2013), 381.

®'7. Bergoglio — A. Skorka, Sobre el
cieloy la tierra, Buenos Aires 2013,
214.

61'S. Pau VI, Homilia en la Santa Missa
concelebrada durant lultima sessio
publica del Concili Ecumenic Vatica II
(7 de desembre de 1965): AAS 58
(1966), 55-56.

" Cf. Francesc,Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
187: AAS 105 (2013), 1098.

81 bid., 212: AAS 105 (2013), 1108.

“11d., Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 23: AAS 112
(2020), 977.

1 1hid., 21: AAS 112 (2020), 976.



" Consell de les Comunitats
Europees, Decisio (85/8/CEE) relativa
a una accio comunitaria especifica de
lluita contra la pobresa (19 de
desembre de 1984), art. 1, par. 2:
Diari Oficial de les Comunitats
Europees, N. L 2/24.

121 Cf. S. Joan Pau II, Catequesi (27
d’octubre de 1999): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua

espafiola, 29 d’octubre de 1999, 3.

"3 Prancesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
197: AAS 105 (2013), 1102.

U4 Cf. 1d., Missatge per a la V Jornada
Mundial dels Pobres (13 de juny de
2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesus
no sols esta de part dels pobres, sin6
que comparteix amb ells la mateixa
sort. Aquesta és una llico important
també per als seus deixebles de tots
els temps».



[15]

Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 186: AAS
105 (2013), 1098.

"% 1d., Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de marg de 2018), 95:
AAS110 (2018), 1137.

U7 Ibid., 97: AAS 110 (2018), 1137.

U8 1d., Exhort. ap. Evangelii gaudium

(24 de novembre de 2013), 194: AAS
105 (2013), 1101.

91 Francesc, Trobada amb els
representants dels mitjans de
comunicacio (16 de mar¢ de 2013):
AAS 105 (2013), 381.

201 Conc. Ecum. Vatica II, Const.
dogm. Lumen gentium, 8.

1 Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
48: AAS 105 (2013), 1040.

2l En aquest capitol proposarem
alguns d’aquests exemples de



santedat, que no pretenen ser
exhaustius, sin6 indicatius de la cura
dels pobres que sempre ha
caracteritzat la presencia de
I’Església en el mon. Una reflexid
detallada sobre la historia d’aquesta
atencio eclesial als més pobres es
troba al llibre de V. Paglia,Storia della
poverta, Mila 2014.

231 Cf. S. Ambros,De officiis
ministrorum I, cap. 41, 205-206: CCSL
15, Turnhout 2000, 76-77; 11, cap. 28,
140-143: CCSL 15, 148-149.

4 Ibid. 11, cap. 28, 140: CCSL 15, 148.
51 Ihid.
8 Ibid. 11, cap. 28, 142: CCSL 15, 148.

7S, Ignasi d’Antioquia,Epistula ad
Smyrnaeos, 6, 2: SCh 10bis, Paris
2007, 136-138.

81'S, Policarp,Epistula ad
Philippenses, 6, 1: SCh 10bis, 186.



29's Justi, Apologia prima, 67, 6-7:
SCh 507, Paris 2006, 310.

39S, Joan Crisostom, Homiliae in
Matthaeum, 50, 3: PG 58, Paris 1862,
508.

B 1bid., 50, 4: PG 58, 509.

[32]

Id., Homilia in Epistula ad
Hebraeos, 11, 3: PG 63, Paris 1862, 94.

B31d., Homilia II De Lazaro, 6: PG 48,
Paris 1862, 992.

B4'S. Ambros, De Nabuthae, 12, 53:
CSEL 32/2, Praga-Viena-Leipzig 1897,
498.

3313, Agusti, Enarrationes in Psalmos,
125, 12: CSEL 95/3, Viena 2001, 181.

361 14., Sermo LXXXVI,5: CCSL 41Ab,
Turnhout 2019,411-412.

7 pseudoagusti, Sermo CCCLXXXVIII,
2: PL 39, Paris 1862, 1700.



81 S, Cebria, De mortalitate, 16: CCSL
3A, Turnhout 1976, 25.

39 Francesc, Missatge per a la XXX
Jornada Mundial del Malalt (10 de
desembre de 2021), 3: AAS 114 (2022),
51.

4975, Camil de Lel-lis, Regles de la
Companyia dels Ministres dels
Malalts, 27: M. Vanti (ed.), Scritti di
San Camillo de Lellis, Mila 1965, 67.

41 Sta.Lluisa de Marillac, Carta a les
Germanes Claude Carré i Marie
Gaudoin (28 de novembre de 1657):
E. Charpy (ed.), Sainte Louise de
Marillac. Ecrits, Paris 1983, 576.

421, Basili el Gran, Regulae fusius
tractatae, 37, 1: PG 31, Paris 1857,
1009 C-D.

3 Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182,
Paris 1972, 614.



44 5. Joan Cassia, Collationes X1V, 10:
CSEL 13, Viena 2004, 410.

43l Benet XVI, Catequesi (21 d’octubre
de 2009): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola, 23
d’octubre de 2009, 32.

148 Cf. Innocenci III, Butlla Operante
divinae dispositionis— Regla Primitiva
dels Trinitaris (17 de desembre de
1198), 2: J. L. Aurrecoechea - A.
Moldoén (eds.), Fuentes historicas de
la Orden Trinitaria (s. XII-XV),
Cordova 2003, 6-7: «Que tots els béns,
d’on sigui que licitament provinguin,
els divideixin en tres parts iguals; i
que en la mesura que dues parts
siguin suficients, s’hi duguin a terme
obres de misericordia, juntament
amb un moderat suport de si
mateixos i dels qui per necessitat
estan al seu servei. En canvi, que la
tercera part es reservi per a la
redempcio dels captius a causa de la
seva fe en Crist».



W Cf. Constitucions de ’Orde dels
Mercedaris, n. 14: Orden de la
Bienaventurada Virgen Maria de la
Merced, Regla y Constituciones,
Roma2014, 53: «Per complir aquesta
missio, impulsats per la caritat, ens
consagrem a Déu amb un vot
particular, anomenat de Redempcio,
en virtut del qual prometem donar la
vida com Crist la va donar per
nosaltres, si fos necessari, per salvar
els cristians que es troben en perill
extrem de perdre la seva fe, en les
noves formes de captivitat».

3 Cf. S. Juan Bautista de la
Concepcidn, La regla de la Orden de
la Santisima Trinidad, XX, 1: BAC
Maior 60, Madrid 1999, 90: «I en aixo
els pobres i els captius son semblants
a Crist, en qui el mon llanca les seves
penes. [...] A aquests aquesta santa
Religio de la Santissima Trinitat crida
i convida que vinguin a beure de
I’aigua del Salvador, que és dir que,
per haver-se Crist posat a la creu a



ser salut i salvador dels homes, ella
ha pres d’aquella salut i la vol donar
irepartir als pobres i salvar i
alliberar els captius».

49 cf, 1d., El recogimiento interior, XL,
4: BAC Maior 48, Madrid 1995, 689:
«El lliure albir a ’home el fa senyor i
lliure entre totes les criatures, pero
ai, bon Déu!, quants més son els qui
per aquest cami son esclaus i captius
del dimoni, presos i encadenats de
les seves passions i apetencies
desordenades».

5 Prancesc, Missatge per a la XLVIII
Jornada Mundial de la Pau (8 de
desembre de 2014), 3: AAS 107 (2015),
69.

®11d., Trobada amb els agents de la

policia penitenciaria, els detinguts i
els voluntaris de la preso de Montorio
(Verona, 18 de maig de 2024): AAS
116 (2024), 766.



521 Honori IIL, Butlla Solet annuere —
Regla butllada (29 de novembre de
1223), cap. VI: SCh 285, Paris 1981,
192.

53 Cf. Gregori IX, Butlla Sicut
manifestum est (17 de setembre de
1228), 7: SCh 325, Paris 1985, 200:
«Sicut igitur supplicastis, altissimae
paupertatis propositum vestrum
favore apostolico roboramus,
auctoritate vobis praesentium
indulgentes, ut recipere possessiones
a nullo compelli possitis».

B4 ¢f. S. C.Tugwell (ed.), Early
Dominicans. Selected Writings,
Mahwah 1982, 16-19.

55 Tomas de Celano,Vita Secunda —
pars prima, cap. 1V, 8: AnalFranc 10,
Floréncia 1941, 135.

% Prancesc, Discurs després de la
visita a la tomba de Lorenzo Milani
(Barbiana, 20 de juny de 2017), 2:
AAS 109 (2017), 745.



7S, Joan Pau 11, Discurs als
participants en el Capitol General dels
Clergues Regulars Pobres de la Mare
de Déu de les Escoles Pies — Escolapis
(5 de juliol de 1997), 2: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola, 11 de juliol de 1997, 2.

581 Ibid.

5911d., Homilia durant la Santa Missa

de canonitzacio (18 d’abril de
1999):4AAS 91 (1999), 930.

601 Cf, 1d., Cartaluvenum Patris (31 de
gener de 1988), 9: AAS 80 (1988), 976.

61 Cf, Francesc,Discurs als
participants en el Capitol General de
UInstitut de la Caritat — Rosminians (1
d’octubre de 2018): L’Osservatore
Romano, 1-2 d’octubre de 2018, 7.

6211d., Homilia durant la Santa Missa

de canonitzacio (9 d’octubre de 2022):
AAS 114 (2022), 1338.



%3S, Joan Pau II, Missatge a la
Congregacio de Missioneres del
Sagrat Cor (31 de maig de 2000), 3:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola, 28 de juliol de
2000, 5.

%4 Cf. Pius XII, Breu ap. Superiore iam
aetate (8 de setembre de 1950):
AAS43 (1951), 455-456.

%! Prancesc, Missatge per a la CV
Jornada Mundial del Migrant i del
Refugiat (27 de maig de 2019): AAS
111 (2019), 911.

1 1d., Missatge per a la C Jornada

Mundial del Migrant i del Refugiat (5
d’agost de 2013): AAS 105 (2013), 930.

71 Sta. Teresa de Calcuta, Discurs en
rebre el Premi Nobel de la Pau (Oslo,
10 de desembre de 1979): 1d.,Aimer
jusqu’a en avoir mal, Lyon 2017,
19-20.



%8S, Joan Pau I, Discurs als pelegrins
vinguts a Roma per a la beatificacio
de la Mare Teresa de Calcuta (20
d’octubre de 2003), 3: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola, 31 d’octubre de 2003, 7.

%9 Francesc, Homilia durant la Santa
Missa de canonitzacio (13 d’octubre
de 2019): AAS 111 (2019), 1712.

'S, Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 de gener de
2001), 49: AAS 93 (2001), 302.

" Francesc, Exhort. ap.Christus vivit
(25 de marc de 2019), 231: AAS 111
(2019), 458.

"211d., Discurs als participants en la

Trobada mundial dels moviments
populars (28 d’octubre de 2014): AAS
106 (2014), 851-852.

31 Ihid.: AAS 106 (2014), 859.



"41d., Discurs als participants en la

Trobada mundial dels moviments
populars (5 de novembre de 2016):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola, 11 de novembre
de 2016, 8.

"1 Ibia.

813, Joan XXIII,Radiomissatge a tots
els fidels del mon un mes abans de
Pobertura del Concili Ecumenic Vatica
II (11 de setembre de 1962): AAS 54
(1962), 682.

7 G. Lercaro,Intervencio en la XXXV
Congregacio general del Concili
Ecumenic Vatica II (6 de desembre de
1962), 2: AS1/1V, 327-328.

81 1bid., 4: ASI/TV, 329.

"9 1stituto per le Scienze Religiose
(ed.), Per la forza dello Spirito.
Discorsi conciliari del Card. Giacomo
Lercaro, Bolonya 1984, 115.



8015 Pau VI,Al-locucid en la solemne
obertura de la segona sessio del
Concili Ecumenic Vatica II (29 de
setembre de 1963): AAS 55 (1963),
857.

®111d.,Catequesi (11 de novembre de

1964): Insegnamenti di Paolo VI, 11
(1964), 984.

321 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 69. 71.

83 S, Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 de marg de 1967), 23:
AAS 59 (1967), 269.

841 Cf, ibid., 4: AAS 59 (1967), 259.

33 S, Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
desembre de 1987), 42: AAS 80 (1988),
572.

%1 Ibid.: AAS 80 (1988), 573.



B711d., Carta enc. Laborem exercens

(14 de setembre de 1981), 3: AAS 73
(1981), 584.

88] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de juny de 2009), 7: AAS
101 (2009), 645.

"1 Ibid., 27: AAS 101 (2009), 661.

91T Conferéncia General de
I’Episcopat Llatinoamerica,
Document de Medellin (24 d’octubre
de 1968), 14, n. 7: CELAM, Medellin.
Conclusiones, Lima 2005, 131-132.

®1 Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

921 1bid., 205: AAS 105 (2013), 1106.
931 1bid., 190: AAS 105 (2013), 1099.

94 1bid., 56: AAS 105 (2013), 1043.



9511d., Carta enc. Dilexit nos (24

d’octubre de 2024), 183: AAS 116
(2024), 1427.

®¢1'S, Joan Pau II, Carta
enc.Centesimus annus (1 de maig de
1991), 41: AAS 83 (1991), 844-845.

®7 Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

981 Ihid.

99114, Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 22: AAS 112
(2020), 976.

191 1d., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 209: AAS
105 (2013), 1107.

[0114,, Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 50: AAS 107 (2015),
866.



192114., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 210: AAS
105 (2013), 1107.

[03114,, Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 43: AAS 107 (2015),
863.

194 Ibid., 48: AAS 107 (2015), 865.

19511d., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 180: AAS
105 (2013), 1095.

1% congregacio per a la Doctrina de
la Fe, Instruccio sobre alguns aspectes
de la “Teologia de Ualliberament” (6
d’agost de 1984), XI, 18: AAS 76
(1984), 907-908.

1971y Conferéncia General de
I’Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), n. 392, Bogota 2007, p.
179-180. Cf. BenetXVI, Discurs en la
sessio inaugural dels treballs de la V
Confereéncia General de UEpiscopat



Llatinoamerica i del Carib (13 de
maig de 2007), 3: AAS 99 (2007), 450.

1981 cf, V Conferéncia General de
I’Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), nn. 43-87, p. 31-47.

199 14., Missatge final (29 de maig de
2007), n. 4, Bogota 2007, p. 275.

119 1d.,Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), num. 398, p. 182.

M1 Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
199: AAS 105 (2013), 1103-1104.

121 1hid., 198: AAS 105 (2013), 1103.
1131 1hid.

114y Conferéncia General de
I’Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), n. 397, p. 182.



151 Francesc, Carta enc. Fratelli tutti
(3 d’octubre de 2020), 64: AAS 112
(2020), 992.

1181 1d., Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de marg de 2018), 98:
AAS 110 (2018), 1137.

M71d., Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 65-66: AAS 112
(2020), 992.

118's, Gregori el Gran, Homilia 40, 10:
SCh 522, Paris 2008, 552-554.

191 1hid., 6: SCh 522, 546.
(1201 1hid., 3: SCh 522, 536.

1211 Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 de maig de
1991), 57: AAS 83 (1991) 862-863.

1221 Francesc, Vetlla de Pentecosta amb
els moviments eclesials (18 de maig
de 2013): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola, 24 de
maig de 2013, 6.



1231 14., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 186: AAS
105 (2013), 1098.

(1241 1hid., 188: AAS 105 (2013), 1099.

1251 Cf, ibid., 182-183: AAS 105 (2013),
1096-1097.

(1261 1hid., 207: AAS 105 (2013), 1107.
127 1hid., 200: AAS 105 (2013), 1104.

1281 14.,Discurs en ocasié de la trobada
amb el mon del treball a ’establiment
siderurgic ILVA a Génova (27 de maig
de 2017): AAS 109 (2017), 613.

1291 pseudocrisostom,Homilia de
jejunio et eleemosyna: PG48, 1060.

139 s Gregori de Nazianz, Oratio XIV,
40: PG 35, Paris 1886, 910.




Traduccio: Gabinet d’informacio de
I’Església a Catalunya

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-
apostolica-dilexi-te/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/

	«Dilexi te»: llibre electrònic
	CAPÍTOL PRIMER
	ALGUNES PARAULES INDISPENSABLES
	CAPÍTOL SEGON
	DÉU OPTA PELS POBRES
	CAPÍTOL TERCER
	UNA ESGLÉSIA PER ALS POBRES
	CAPÍTOL QUART
	UNA HISTÒRIA QUE CONTINUA
	CAPÍTOL CINQUÈ
	UN DESAFIAMENT PERMANENT


