
opusdei.org

«Dilexi te»: llibre
electrònic

El primer document magisterial
del Papa Lleó XIV ha vist la llum
el 9 d'octubre de 2025.
S'anomena "Dilexi te" i és una
Exhortació apostòlica que
recorda com la qüestió dels
pobres és central en l'Església
catòlica.

14/11/2025

ePub ► «Exhortació apostòlica Dilexi
te»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/exhortacio-apostolica-dilexi-te20251113111713874933.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/exhortacio-apostolica-dilexi-te20251113111713874933.epub


PDF ► «Exhortació apostòlica Dilexi
te»

«T’he estimat» (Ap 3, 9). Així
comença l'Exhortació apostòlica 
Dilexi te, del Papa Lleó XIV, que se
centra en l'amor incondicional
envers els pobres i recull un projecte
heretat del Papa Francesc. El títol
evoca la veu de Crist que es dirigeix a
la comunitat cristiana i convida a
redescobrir el vincle inseparable
entre la fe i la proximitat amb els
pobres.

El primer capítol s'atura en el sentit
cristià de l'atenció als pobres,
recordant que no és un acte de
filantropia, sinó una expressió
essencial de la fe. Convida a escoltar
el “crit dels pobres” i a reconèixer les
diverses formes de pobresa —

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Exhortacio%20apostolica%20Dilexi%20te%20-%20Papa%20Lleo%20XIV20251113111729264243.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Exhortacio%20apostolica%20Dilexi%20te%20-%20Papa%20Lleo%20XIV20251113111729264243.pdf


material, moral i espiritual— que
interpel·len la consciència cristiana.

El segon capítol explica l'opció
preferencial de Déu pels pobres
com una expressió de la seva
misericòrdia. Presenta Crist com a
model de proximitat i servei, i
recorda que l'amor al proïsme és
inseparable de l'amor a Déu, essent
les obres de misericòrdia criteri del
judici final.

El tercer capítol repassa la història
de l'Església en el servei als
necessitats. Mostra una continuïtat
de caritat i entrega que ha sostingut
la vida cristiana al llarg dels segles.

El quart capítol analitza la projecció
social d'aquest compromís, destacant
la Doctrina Social de l'Església i
l'impuls del Concili Vaticà II.
Denuncia les estructures que
generen desigualtat i proposa valorar
l'experiència i saviesa dels pobres



com un do per a tota la comunitat
eclesial.

El cinquè capítol conclou amb una
crida a la conversió personal i
comunitària. Recorda que la cura
dels pobres és una tasca permanent i
quotidiana, i que els gestos concrets
d'ajuda i proximitat —per petits que
siguin— són expressió viva de
l'Evangeli en el món actual.

Exhortació apostòlica

DILEXI TE

del Sant Pare

Lleó XIV

SOBRE L’AMOR ENVERS ELS
POBRES

1. «T’he estimat» (Ap 3,9), diu el
Senyor a una comunitat cristiana



que, a diferència d’altres, no tenia
cap rellevància ni recursos i estava
exposada a la violència i al
menyspreu: «No ets gaire forta, però
[…] els faré venir […] a prosternar-se
als teus peus» (Ap 3,8-9). Aquest text
evoca les paraules del càntic de
Maria: «Derroca els poderosos del
soli i exalça els humils. Omple de
béns els pobres, i els rics se’n tornen
sense res» (Lc 1,52-53).

2. La declaració d’amor de
l’Apocalipsi remet al misteri
inextingible que el papa Francesc ha
aprofundit a l’encíclica Dilexit nos
sobre l’amor diví i humà del Cor de
Crist. Hi hem admirat la manera com
Jesús s’identifica «amb els més petits
de la societat» i com amb el seu
amor, entregat fins al final, mostra la
dignitat de cada ésser humà, sobretot
quan és «més feble, miserable i
sofrent».[1] Contemplar l’amor de
Crist «ens ajuda a donar més atenció
al sofriment i a les necessitats dels



altres, ens fa forts per participar en
la seva obra d’alliberament, com a
instruments per a la difusió del seu
amor».[2]

3. Per aquesta raó, en continuïtat
amb l’encíclicaDilexit nos, el papa
Francesc estava preparant, en els
últims mesos de la seva vida, una
exhortació apostòlica sobre la cura
de l’Església pels pobres i amb els
pobres, titulada Dilexi te, imaginant
que Crist s’adrecés a cada un d’ells
dient: no tens poder ni força, però «jo
t’he estimat» (Ap 3,9). Havent rebut
com a herència aquest projecte,
m’alegra fer-lo meu —afegint-hi
algunes reflexions— i proposar-lo a
l’inici del meu pontificat, compartint
el desig del meu estimat predecessor
que tots els cristians puguin percebre
la connexió forta que hi ha entre
l’amor de Crist i la seva crida a
apropar-nos als pobres. De fet, també
jo considero necessari insistir sobre
aquest camí de santificació, perquè



en la «crida a reconèixer-lo en els
pobres i sofrents es revela el mateix
cor de Crist, els seus sentiments i
opcions més profundes, amb els
quals tot sant intenta configurar-se».
[3]

CAPÍTOL PRIMER

ALGUNES PARAULES
INDISPENSABLES

4. Els deixebles de Jesús van criticar
la dona que li havia vessat un
perfum molt valuós sobre el seu cap:
«De què serveix llençar-lo així? —
deien— S’hauria pogut vendre a bon
preu i donar els diners als pobres».
Però el Senyor els va dir: «De pobres,
en tindreu sempre amb vosaltres; en
canvi, a mi, no sempre em
tindreu» (Mt 26,8-9.11). Aquella dona
havia entès que Jesús era el Messies
humil i sofrent sobre el qual havia de
vessar el seu amor. Quin consol
aquest ungüent sobre aquell cap que



alguns dies després seria turmentat
per les espines! Era un gest
insignificant, certament, però qui
pateix sap com n’és d’important un
petit gest d’afecte i quin alleujament
pot causar. Jesús ho entén i sanciona
la seva perennitat: «Quan aquest
evangeli serà anunciat per tot el
món, també recordaran aquesta
dona i explicaran això que ha
fet» (Mt 26,13). La senzillesa d’aquest
gest revela quelcom gran. Cap gest
d’afecte, ni tan sols el més petit, serà
oblidat, especialment si està adreçat
a qui viu en el dolor, en la solitud o
en la necessitat, com es trobava el
Senyor en aquell moment.

5. I és precisament en aquesta
perspectiva que l’afecte pel Senyor
s’uneix a l’afecte pels pobres. Aquell
Jesús que diu: «De pobres, en tindreu
sempre amb vosaltres» (Mt 26,11),
expressa el mateix concepte que
quan promet als deixebles: «Jo seré
amb vosaltres cada dia» (Mt 28,20). I



al mateix temps ens venen a la ment
aquelles paraules del Senyor: «Tot
allò que fèieu a cadascun d’aquests
germans meus, per petit que fos,
m’ho fèieu a mi» (Mt 25,40). No som
en l’horitzó de la beneficència, sinó
de la Revelació; el contacte amb qui
no té poder ni grandesa és una
manera fonamental d’encontre amb
el Senyor de la història. En els pobres
Ell continua tenint alguna cosa a dir-
nos.

Sant Francesc

6. El papa Francesc, recordant
l’elecció del seu nom, va explicar
que, després d’haver estat escollit, un
cardenal amic el va abraçar, el va
besar i li va dir: «No t’oblidis dels
pobres!».[4] Es tracta de la mateixa
recomanació feta a sant Pau per les
autoritats de l’Església quan va pujar
a Jerusalem per confirmar la seva
missió (cf. Ga 2,1-10). Anys més tard,
l’Apòstol va poder afirmar que va ser



això el que sempre havia intentat fer
(cf. v. 10). I va ser també l’opció de
sant Francesc d’Assís: en el leprós va
ser Crist mateix qui el va abraçar,
canviant-li la vida. La figura
lluminosa del Poverello mai no
deixarà d’inspirar-nos.

7. Va ser ell, fa vuit segles, qui va
provocar un renaixement evangèlic
entre els cristians i en la societat del
seu temps. Al jove Francesc, abans
ric i arrogant, el va impactar trobar-
se amb la realitat dels marginats.
L’impuls que va provocar no deixa de
mobilitzar els ànims dels creients i
de molts no creients, i «ha canviat la
història».[5] El mateix Concili Vaticà
II, segons les paraules de sant Pau VI,
es troba en aquest camí: «L’antiga
història del bon samarità ha estat el
paradigma de l’espiritualitat del
Concili».[6] Estic convençut que
l’opció preferencial pels pobres
genera una renovació extraordinària
tant en l’Església com en la societat,



quan som capaços d’alliberar-nos de
l’autorreferencialitat i aconseguim
escoltar-ne el crit.

El crit dels pobres

8. En aquest sentit, hi ha un text de la
Sagrada Escriptura al qual sempre
cal tornar. Es tracta de la revelació
de Déu a Moisès al costat de la
bardissa ardent: «He vist les penes
del meu poble al país d’Egipte i he
sentit el clam que li arrenquen els
seus explotadors. Conec els seus
sofriments. Baixaré, doncs, a
alliberar-lo. […] Ara ves-hi, jo
t’envio» (Ex 3,7-8.10).[7] Déu es mostra
sol·lícit vers la necessitat dels pobres:
«Van clamar al Senyor, i els envià un
llibertador» (Jt 3,15). Per això,
escoltant el crit del pobre, estem
cridats a identificar-nos amb el cor
de Déu, que té pressa amb les
necessitats dels seus fills i
especialment dels més necessitats.
Mantenint-se, per contra, indiferents



a aquest crit, el pobre apel·laria al
Senyor contra nosaltres i seríem
culpables d’un pecat (cf. Dt 15,9),
allunyant-nos del cor mateix de Déu.

9. La condició dels pobres representa
un crit que, en la història de la
humanitat, interpel·la constantment
la nostra vida, les nostres societats,
els sistemes polítics i econòmics, i
especialment l’Església. Al rostre ferit
dels pobres trobem imprès el
patiment dels innocents i, per tant, el
mateix patiment de Crist. Al mateix
temps, hauríem de parlar potser més
correctament dels nombrosos rostres
dels pobres i de la pobresa, perquè es
tracta d’un fenomen variat; en efecte,
hi ha moltes formes de pobresa:
aquella dels qui no tenen mitjans de
suport material, la pobresa del qui
està marginat socialment i no té
instruments per donar veu a la seva
dignitat i a les seves capacitats, la
pobresa moral i espiritual, la pobresa
cultural, la del qui es troba en una



condició de debilitat o fragilitat
personal o social, la pobresa del qui
no té drets, ni espai, ni llibertat.

10. En aquest sentit, es pot dir que el
compromís a favor dels pobres i amb
la finalitat de remoure les causes
socials i estructurals de la pobresa,
tot i ser important en els últims
decennis, continua sent insuficient.
Això també perquè vivim en una
societat que sovint privilegia alguns
criteris d’orientació de l’existència i
de la política marcats per nombroses
desigualtats i, per tant, a les velles
pobreses de les que hem pres
consciència i que s’intenta
contrastar, se n’afegeixen de noves,
de vegades més subtils i perilloses.
Des d’aquest punt de vista, és lloable
que les Nacions Unides hagin posat
l’erradicació de la pobresa com un
dels objectius del Mil·lenni.

11. Al compromís concret pels pobres
també cal associar un canvi de



mentalitat que pugui incidir en la
transformació cultural. En efecte, la
il·lusió d’una felicitat que deriva
d’una vida acomodada mou moltes
persones a tenir una visió de
l’existència basada en l’acumulació
de la riquesa i de l’èxit social tant sí
com no, que s’ha d’aconseguir també
en detriment dels altres i beneficiant-
se d’ideals socials i sistemes polítics i
econòmics injustos, que afavoreixen
els més forts. D’aquesta manera, en
un món on els pobres són cada
vegada més nombrosos,
paradoxalment, també veiem créixer
algunes elits de rics, que viuen en
una bombolla molt confortable i
luxosa, gairebé en un altre món
respecte a la gent comuna. Això
significa que encara persisteix —a
vegades ben emmascarada— una
cultura que descarta els altres sense
ni tan sols advertir-los i tolera amb
indiferència que milions de persones
morin de fam o sobrevisquin en
condicions indignes de l’ésser humà.



Fa uns quants anys, la fotografia d’un
nen estès sense vida en una platja del
Mediterrani va provocar un gran
impacte i, malauradament, a part
d’alguna emoció momentània, fets
similars s’estan tornant cada vegada
més irrellevants, reduint-se a notícies
marginals.

12. No hem de baixar la guàrdia
respecte a la pobresa. Ens preocupen
particularment les condicions greus
en què es troben moltíssimes
persones a causa de la falta de
menjar i d’aigua. Cada dia moren
diversos milers de persones per
causes vinculades a la malnutrició.
Als països rics les xifres relatives al
nombre de pobres tampoc no són
menys preocupants. A Europa hi ha
cada vegada més famílies que no
aconsegueixen arribar a final de
mes. En general, es percep que han
augmentat les diferents
manifestacions de la pobresa.
Aquesta ja no es configura com una



única condició homogènia, més aviat
es tradueix en múltiples formes
d’empobriment econòmic i social,
reflectint el fenomen de les
desigualtats creixents també en
contextos generalment acomodats.
Recordem que «doblement pobres
són les dones que sofreixen
situacions d’exclusió, maltractament
i violència, perquè sovint es troben
amb menors possibilitats de defensar
els seus drets. Tanmateix, també
entre elles trobem constantment els
més admirables gestos d’heroisme
quotidià en la defensa i la cura de la
fragilitat de les seves famílies».[8] Si
bé en alguns països s’observen
canvis importants, «l’organització de
les societats en tot el món encara és
lluny de reflectir amb claredat que
les dones tenen exactament la
mateixa dignitat i idèntics drets que
els barons. S’afirma alguna cosa amb
les paraules, però les decisions i la
realitat proclamen un altre



missatge»,[9] sobretot si pensem en les
dones més pobres.

Prejudicis ideològics

13. Més enllà de les dades —que a
vegades són “interpretades” per tal
de convèncer-nos que la situació dels
pobres no és tan greu—, la realitat
general és força clara: «Hi ha regles
econòmiques que van resultar
eficaces per al creixement, però no
així per al desenvolupament humà
integral. Va augmentar la riquesa,
però amb injustícia, i així el que
passa és que “neixen noves
pobreses”. Quan diuen que el món
modern ha reduït la pobresa, ho fan
mesurant-la amb criteris d’altres
èpoques no comparables amb la
realitat actual. Perquè en altres
temps, per exemple, no tenir accés a
l’energia elèctrica no era considerat
un signe de pobresa ni generava
angoixa. La pobresa sempre
s’analitza i s’entén en el context de



les possibilitats reals d’un moment
històric concret».[10] Tanmateix, més
enllà de les situacions específiques i
contextuals, en un document de la
Comunitat Europea, el 1984,
s’afirmava que «s’entén per persones
pobres els individus, les famílies i els
grups de persones els recursos dels
quals (materials, culturals i socials)
són tan escassos que no tenen accés a
les condicions de vida mínimes
acceptables en l’Estat membre en
què viuen».[11] Però si reconeixem
que tots els éssers humans tenen la
mateixa dignitat, independentment
del lloc de naixement, no s’han
d’ignorar les grans diferències que hi
ha entre els països i les regions.

14. Els pobres no hi són per
casualitat o per un destí cec i amarg.
Encara menys la pobresa, per a la
major part, és una elecció. I, no
obstant això, encara hi ha alguns que
s’atreveixen a afirmar-ho, mostrant
ceguesa i crueltat. Òbviament entre



els pobres hi ha també qui no vol
treballar, potser perquè els seus
avantpassats, que han treballat tota
la vida, han mort pobres. Però hi ha
molts —homes i dones— que de tota
manera treballen des del matí fins a
la nit, a vegades recollint cartrons o
fent altres activitats d’aquest tipus,
encara que aquests esforç només els
serveixi per sobreviure i mai per
millorar veritablement la seva vida.
No podem dir que la major part dels
pobres ho són perquè no hagin
obtingut “mèrits”, segons aquesta
falsa visió de la meritocràcia en la
que semblaria que només tenen
mèrits aquells que han tingut èxit en
la vida.

15. També els cristians, en moltes
ocasions, es deixen contagiar per
actituds marcades per ideologies
mundanes o per posicionaments
polítics i econòmics que porten a
injustes generalitzacions i a
conclusions enganyoses. El fet que



l’exercici de la caritat sigui
menyspreat o ridiculitzat, com si es
tractés de la fixació d’alguns i no del
nucli incandescent de la missió
eclesial, em fa pensar que sempre cal
tornar a llegir l’Evangeli, per a no
córrer el risc de substituir-lo amb la
mentalitat mundana. No és possible
oblidar els pobres si no volem sortir
fora del corrent viu de l’Església que
brolla de l’Evangeli i fecunda tot
moment històric.

CAPÍTOL SEGON

DÉU OPTA PELS POBRES

L’opció pels pobres

16. Déu és amor misericordiós i el
seu projecte d’amor, que s’estén i es
realitza en la història, es abans de res
el seu descens i la seva vinguda entre
nosaltres per alliberar-nos de
l’esclavitud, de les pors, del pecat i
del poder de la mort. Amb una



mirada misericordiosa i el cor ple
d’amor, Ell es va dirigir a les seves
criatures, fent-se càrrec de la seva
condició humana i, per tant, de la
seva pobresa. Precisament per
compartir els límits i les fragilitats de
la nostra naturalesa humana, Ell
mateix es va fer pobre, va néixer en
carn com nosaltres, l’hem conegut en
la petitesa d’un nen posat en un
pessebre i en l’extrema humiliació de
la creu, allà va compartir la nostra
pobresa radical, que és la mort.
S’entén bé, aleshores, per què es pot
parlar també teològicament d’una
opció preferencial de Déu pels
pobres, una expressió nascuda en el
context del continent llatinoamericà i
en particular en l’Assemblea de
Puebla, però que ha estat ben
integrada en el magisteri de
l’Església successiu.[12] Aquesta
“preferència” no indica mai un
exclusivisme o una discriminació cap
a altres grups, que en Déu serien
impossibles; aquesta desitja



subratllar l’acció de Déu que es
compadeix davant la pobresa i la
debilitat de tota la humanitat i,
volent inaugurar un Regne de
justícia, fraternitat i solidaritat, es
preocupa particularment d’aquells
que són discriminats i oprimits,
demanant-nos també a nosaltres, la
seva Església, una opció ferma i
radical a favor dels més febles.

17. S’entenen en aquesta perspectiva
les nombroses pàgines de l’Antic
Testament en les que Déu és
presentat com a amic i alliberador
dels pobres, Aquell que escolta el crit
del pobre i intervé per alliberar-lo
(cf. Sl 34,7). Déu, refugi del pobre, per
mitjà dels profetes —recordem en
particular Amós i Isaïes— denuncia
les iniquitats en perjudici dels més
febles i dirigeix a Israel l’exhortació a
renovar també el culte des de dins,
perquè no es pot pregar ni oferir
sacrificis mentre s’oprimeix els més
febles i els més pobres. Des del



començament, l’Escriptura manifesta
amb molta intensitat l’amor de Déu a
través de la protecció dels febles i
dels qui tenen menys, fins al punt de
poder parlar d’una autèntica
“debilitat” de Déu envers ells. «El cor
de Déu té un lloc preferencial per als
pobres. […] Tot el camí de la nostra
redempció està signat pels pobres».
[13]

Jesús, Messies pobre

18. Tota la història
veterotestamentària de la predilecció
de Déu pels pobres i el desig diví
d’escoltar el seu crit —que he evocat
breument— troba en Jesús de
Natzaret la seva realització plena.[14]

En la seva encarnació, Ell «es va fer
no res, fins a prendre la condició
d’esclau. Havent-se fet semblant als
homes i començant de captenir-se
com un home qualsevol» (Fl 2,7),
d’aquesta manera ens va dur la
salvació. Es tracta d’una pobresa



radical, fundada sobre la seva missió
de revelar el veritable rostre de
l’amor diví (cf. Jn 1,18; 1Jn 4,9). Per
tant, amb una de les seves
admirables síntesis, sant Pau pot
afirmar: «Coneixeu prou bé la
generositat de nostre Senyor
Jesucrist; ell, que és ric, es va fer
pobre per vosaltres, per enriquir-vos
amb la seva pobresa» (2Co 8,9).

19. En efecte, l’Evangeli mostra que
aquesta pobresa va incidir en cada
aspecte de la seva vida. Des de la
seva arribada al món, Jesús va
experimentar les dificultats relatives
al rebuig. L’evangelista Lluc, narrant
l’arribada a Betlem de Josep i Maria,
ja a punt de donar a llum, observa
amb amargor: «No havien trobat lloc
a l’hostal» (Lc 2,7). Jesús va néixer en
condicions humils; nounat va ser
posat en una menjadora i, molt aviat,
per salvar-lo de la mort, els seus
pares van fugir a Egipte (cf. Mt
2,13-15). A l’inici de la vida pública,



va ser expulsat de Natzaret després
d’haver anunciat que en Ell es
complia l’any de gràcia del qual
s’alegren els pobres (cf. Lc 4,14-30).
No hi va haver cap lloc acollidor ni
tan sols a l’hora de la mort, ja que el
van conduir fora de Jerusalem per
crucificar-lo (cf. Mc 15,22). En
aquesta condició es pot resumir
clarament la pobresa de Jesús. Es
tracta de la mateixa exclusió que
caracteritza la definició dels pobres:
ells són els exclosos de la societat.
Jesús és la revelació d’aquest 
privilegium pauperum. Ell es presenta
al món no només com a Messies
pobre sinó com a Messies dels pobres
i per als pobres.

20. Hi ha alguns indicis a propòsit de
la condició social de Jesús. En primer
lloc, Ell realitzava l’ofici d’artesà o
fuster,téktōn (cf. Mc 6,3). Es tracta
d’una categoria de persones que
vivien del seu treball manual. A més,
en no posseir terres, eren considerats



inferiors respecte als camperols.
Quan el petit Jesús va ser presentat al
Temple per Josep i Maria, els seus
progenitors van oferir una parella de
tórtores o de colomins (cf. Lc
2,22-24), que segons les prescripcions
del llibre del Levític (cf. 12,8) era
l’ofrena dels pobres. Un episodi
evangèlic significatiu és el que relata
com Jesús, juntament amb els seus
deixebles, arrencaven espigues per
menjar mentre travessaven els
camps (cf. Mc 2,23-28), i això —
espigar els sembrats— només era
permès als pobres. Jesús mateix,
després, diu de si mateix: «Les
guineus tenen caus, i els ocells, nius,
però el Fill de l’home no té on
reposar el cap» (Mt 8,20; Lc 9,58). Ell,
en efecte, és un mestre itinerant, la
pobresa i precarietat del qual és
signe del seu vincle amb el Pare i és
el que se li demana també a qui vol
seguir-lo en el camí del discipulat,
precisament perquè la renúncia als
béns, a les riqueses i a les seguretats



d’aquest món siguin signe visible de
la confiança en Déu i en la seva
providència.

21. Al començament del seu ministeri
públic, Jesús es presenta a la
sinagoga de Natzaret llegint el llibre
del profeta Isaïes i aplicant-se a si
mateix la paraula del profeta:
«L’Esperit del Senyor reposa sobre
meu ja que ell m’ha ungit per portar
la Bona Nova als desvalguts» (Lc 4,18;
cf. Is 61,1). Ell, per tant, es presenta
com Aquell que ve a manifestar en
l’avui de la història la proximitat
amorosa de Déu, que és abans que
res obra d’alliberament per als qui
són presoners del mal, per als febles i
els pobres. Els signes que
acompanyen la predicació de Jesús
són manifestació de l’amor i de la
compassió amb la qual Déu mira els
malalts, els pobres i els pecadors que,
en virtut de la seva condició, eren
marginats per la societat, però també
per la religió. Ell obre els ulls als



cecs, guareix els leprosos, ressuscita
els morts i anuncia la bona nova als
pobres; Déu s’apropa, Déu els estima
(cf. Lc 7,22). Això explica per què Ell
proclama: «Feliços els pobres: el
Regne de Déu és per a vosaltres» (Lc
6,20). En efecte, Déu mostra
predilecció vers els pobres, a ells
s’adreça la paraula d’esperança i
d’alliberament del Senyor i, per això,
fins i tot en la condició de pobresa o
debilitat, ja ningú s’ha de sentir
abandonat. I l’Església, si vol ser de
Crist, ha de ser l’Església de les
Benaurances, una Església que fa
espai als petits i camina pobra amb
els pobres, un lloc on els pobres
tenen un espai privilegiat (cf. Jm
2,2-4).

22. Els indigents i malalts, incapaços
de procurar-se el més necessari per
viure, es trobaven moltes vegades
obligats a la mendicitat. A això s’hi
afegia el pes de la vergonya social,
alimentat per la convicció que la



malaltia i la pobresa estiguessin
vinculades a algun pecat personal.
Jesús es va oposar amb fermesa a
aquesta manera de pensar, afirmant
que Déu «fa sortir el sol sobre bons i
dolents, i fa ploure sobre justos i
injustos» (Mt 5,45). És més, va
capgirar completament aquesta
concepció, com queda ben
exemplificat en la paràbola del ric
epuló i del pobre Llàtzer: «Fill meu,
recorda’t que en vida et van tocar
béns de tota mena, i a Llàtzer mals,
però ara ell ha trobat consol i tu,
sofriments» (Lc 16,25).

23. Aleshores és clar que «de la
nostra fe en Crist fet pobre, i sempre
proper als pobres i exclosos, brota la
preocupació pel desenvolupament
integral dels més abandonats de la
societat».[15] Moltes vegades em
pregunto per què, tot i que les
Sagrades Escriptures són tan precises
a propòsit dels pobres, molts
continuen pensant que poden



excloure els pobres de les seves
atencions. De moment, continuem
encara en l’àmbit bíblic i intentant
reflexionar sobre la nostra relació
amb els darrers de la societat i el seu
lloc fonamental en el poble de Déu.

La misericòrdia vers els pobres a la
Bíblia

24. L’apòstol Joan escriu: «Si algú
deia que estima Déu però no
estimava el seu germà, mentiria,
perquè els qui no estimen els
germans, que veuen, no poden
estimar Déu que no veuen» (1Jn
4,20). De la mateixa manera, en la
seva rèplica al doctor de la llei, Jesús
reprèn els dos antics manaments:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota l’ànima, amb tot
el pensament, amb totes les
forces» (Dt 6,5) i «estima els altres
com a tu mateix» (Lv 19,18), fonent-
los en un únic manament.
L’evangelista Marc recull la resposta



de Jesús en aquests termes: «El
primer és aquest: “Escolta, Israel: El
Senyor és el nostre Déu, el Senyor és
l’únic. Estima el Senyor, el teu Déu,
amb tot el cor, amb tota l’ànima, amb
tot el pensament, amb totes les
forces”. El segon és: “Estima els altres
com a tu mateix”. No hi ha cap altre
manament més gran que aquest» (Mc
12,29-31).

25. El passatge citat del Levític
exhorta a honrar el conciutadà,
mentre en altres textos hi ha un
ensenyament que també convida al
respecte —per no dir fins i tot a
l’amor— de l’enemic: «Quan trobis
perdut el bou o l’ase del teu enemic,
torna-l’hi sens falta. Si mai veies el
seu ase desplomat sota la càrrega, no
passis de llarg: ajuda el teu enemic a
aixecar-lo» (Ex 23,4-5). De tot això es
trasllueix el valor intrínsec del
respecte a la persona: qualsevol, fins
i tot l’enemic, si es troba en dificultat,
mereix sempre la nostra ajuda.



26. És innegable que el primat de
Déu en l’ensenyament de Jesús va
acompanyat d’un altre punt fix: no es
pot estimar Déu sense estendre el
propi amor als pobres. L’amor al
proïsme representa la prova tangible
de l’autenticitat de l’amor a Déu, com
assevera l’apòstol Joan: «Mai ningú
no ha pogut contemplar Déu, però si
ens estimem, Déu està en nosaltres, i
dins nostre el seu amor és tan gran
que ja no hi falta res. […] Déu és
amor; el qui viu en l’amor està en
Déu, i Déu està en ell» (1Jn 4,12.16).
Són dos amors diferents, però
inseparables. Fins i tot en els casos
en els quals la relació amb Déu no és
explícita, el Senyor mateix ens
ensenya que tot acte d’amor vers el
proïsme és d’alguna manera un
reflex de la caritat divina: «Us ho dic
amb tota veritat: Tot allò que fèieu a
cadascun d’aquests germans meus,
per petit que fos, m’ho fèieu a
mi» (Mt 25,40).



27. Per aquesta raó es recomanen les
obres de misericòrdia, com a signe
de l’autenticitat del culte que, mentre
lloa Déu, té la tasca de disposar-nos a
la transformació que l’Esperit pot
realitzar en nosaltres, perquè siguem
tots imatge de Crist i de la seva
misericòrdia vers els més febles. En
aquest sentit, la relació amb el
Senyor, que s’expressa en el culte,
pretén també alliberar-nos del risc
de viure les nostres relacions en la
lògica del càlcul i de l’interès, per
obrir-nos a la gratuïtat que circula
entre aquells que s’estimen i que, per
això, ho posen tot en comú. Pel que
fa a això, Jesús aconsella: «Quan facis
un dinar o un sopar, no hi cridis els
teus amics, ni els teus germans, ni
altres parents teus, ni veïns rics.
Potser ells també et convidarien, i ja
tindries la recompensa. Més aviat,
quan facis una festa, convida-hi
pobres, invàlids, coixos i cecs. Feliç
de tu, llavors: ells no tenen res per
recompensar-t’ho, i Déu t’ho



recompensarà quan ressuscitaran els
justos» (Lc 14,12-14).

28. La crida del Senyor a la
misericòrdia envers els pobres ha
trobat una expressió plena en la gran
paràbola del judici final (cf. Mt
25,31-46), que és també una
descripció gràfica de la benaurança
dels misericordiosos. Allà el Senyor
ens ofereix la clau per assolir la
nostra plenitud, perquè «si cerquem
aquesta santedat que agrada als ulls
de Déu, en aquest text trobem
precisament un protocol sobre el
qual serem jutjats».[16] Les paraules
fortes i clares de l’Evangeli haurien
de ser viscudes «sense comentari,
sense elucubracions i excuses que els
treguin força. El Senyor ens va
deixar ben clar que la santedat no
pot entendre’s ni viure’s al marge
d’aquestes exigències seves».[17]

29. En la primera comunitat cristiana
el programa de caritat no derivava



d’anàlisis o de projectes, sinó
directament de l’exemple de Jesús, de
les mateixes paraules de l’Evangeli.
La Carta de sant Jaume dedica molt
espai al problema de la relació entre
rics i pobres, llançant als creients
dues enèrgiques crides que
qüestionen la seva fe: «Germans
meus, si algú deia que té fe i no ho
demostrava amb les obres, de què
serviria? A un home així, la fe el
podrà salvar? Suposem que algun
dels nostres germans o germanes no
tingués ni vestits ni l’aliment de cada
dia, i algú de vosaltres li digués: “Ves-
te’n en pau, abriga’t bé i alimenta’t”,
però no li donés res del que
necessita, quin profit li faria? Doncs,
amb la fe passa igual: si no hi ha
obres, la fe tota sola és morta» (Jm
2,14-17).

30. «S’han rovellat el vostre or i la
vostra plata, i el seu rovell serà el
vostre acusador i us devorarà les
carns. Heu amuntegat riqueses



precisament aquests dies, que són els
darrers. El jornal que heu escatimat
als qui han segat els vostres camps
clama contra vosaltres, i el crit dels
segadors ha arribat a les orelles del
Senyor de l’univers. Heu viscut aquí
a la terra una vida de delícies i
plaers, us heu engreixat com el
bestiar, ara que és el dia de la
matança» (Jm 5,3-5). Quina força
tenen aquestes paraules, encara que
preferim fer-nos els sords! A la
Primera Carta de sant Joan trobem
una exhortació semblant: «Si un
home que té el suficient per viure bé
contempla sense entranyes com el
seu germà passa necessitat, és
concebible encara que hi hagi en el
seu cor l’amor de Déu?» (1Jn 3,17).

31. El que diu la Paraula revelada «és
un missatge tan clar, tan directe, tan
simple i eloqüent, que cap
hermenèutica eclesial no té dret a
relativitzar-lo. La reflexió de
l'Església sobre aquests textos no



hauria d’enfosquir-ne o debilitar-ne
el sentit exhortatiu, sinó més aviat
ajudar a assumir-los amb valentia i
fervor. Per què complicar el que és
tan simple? Els aparells conceptuals
hi són per afavorir el contacte amb la
realitat que pretenen explicar, i no
per allunyar-nos-en».[18]

32. D’altra banda, un clar exemple
eclesial de compartir els béns i
assistir els pobres el trobem en la
vida quotidiana i en l’estil de la
primera comunitat cristiana. Podem
recordar en particular la manera en
què va ser resolta la qüestió de la
distribució quotidiana d’ajuda a les
vídues (cf. Ac 6,1-6). Es tractava d’un
problema difícil de resoldre, perquè
algunes d’aquestes vídues, que
provenien d’altres països, eren
desateses per ser estrangeres. De fet,
l’episodi relatat pels Fets dels
Apòstols fa palès un cert
descontentament per part dels
hel·lenistes, que eren jueus de



cultura grega. Els apòstols no
responen amb un discurs doctrinal
abstracte, sinó que, tornant a posar
en el centre la caritat vers tots,
reorganitzen l’assistència a les
vídues demanant a la comunitat que
busquin persones sàvies i estimades
a qui confiar el servei de les taules,
mentre ells s’ocupaven de la
predicació de la Paraula.

33. Quan Pau va anar a Jerusalem a
consultar els apòstols per assegurar-
se «que tot el que havia fet, i encara
faig, no va desencaminat» (Ga 2,2), li
van demanar que no s’oblidés dels
pobres (cf. Ga 2,10). Per aquesta raó,
va organitzar diverses col·lectes per
ajudar les comunitats necessitades.
Entre les motivacions que ofereix per
a aquest gest cal ressaltar la següent:
«Déu estima el qui dona amb
alegria» (2Co 9,7). A aquells entre
nosaltres que som poc propensos a
gestos gratuïts, sense cap interès, la
Paraula de Déu ens indica que la



generositat envers els pobres és un
veritable bé per a qui la practica; de
fet, comportant-nos així, som
estimats per Déu de manera especial.
En efecte, les promeses bíbliques
dirigides a qui dona amb generositat
són moltes: «Qui es compadeix del
pobre presta al Senyor i ell li
retornarà el préstec» (Pr 19,17).
«Doneu i Déu us donarà. […] Déu us
farà la mesura que vosaltres haureu
fet» (Lc 6,38). «Llavors esclatarà en la
teva vida una llum com la del matí, i
es tancaran a l’instant les teves
ferides» (Is 58,8). Els primers
cristians n’estaven convençuts.

34. La vida de les primeres
comunitats eclesials, narrada en el
cànon bíblic i que ha arribat a
nosaltres com a Paraula revelada,
se’ns ofereix com a exemple a imitar
i com a testimoni de la fe que obra
per mitjà de la caritat, i que continua
com a exhortació permanent per a
les generacions venidores. Al llarg



dels segles, aquestes pàgines han
interpel·lat els cors dels cristians a
estimar i a fer obres de caritat, com a
llavors fecundes que no deixen de
produir fruit.

CAPÍTOL TERCER

UNA ESGLÉSIA PER ALS
POBRES

35. Tres dies després de la seva
elecció, el meu predecessor va
expressar als representants dels
mitjans de comunicació el seu desig
que l’Església mostrés més clarament
la seva cura i atenció vers els pobres:
«Ah, com voldria una Església pobra i
per als pobres!».[19]

36. Aquest desig reflecteix la
consciència que l’Església «sap
reconèixer en els pobres i en els qui
sofreixen, la imatge del seu fundador
pobre i sofrent, s’esforça a alleujar-
ne la pobresa i vol servir en ells el



Crist».[20] En efecte, havent estat
cridada a configurar-se amb els
darrers, en ella «no han de quedar
dubtes ni calen explicacions que
afebleixin aquest missatge tan clar.
[...] Cal dir sense revolts que existeix
un vincle inseparable entre la nostra
fe i els pobres».[21] En aquest sentit,
tenim testimonis abundants al llarg
dels gairebé dos mil anys d’història
dels deixebles de Jesús.[22]

La riquesa veritable de l’Església

37. Sant Pau refereix que entre els
fidels de la comunitat cristiana
naixent eren «pocs els instruïts, pocs
els poderosos o de família
noble» (1Co 1,26). No obstant això,
malgrat la seva pròpia pobresa, els
primers cristians tenen consciència
clara de la necessitat d’acudir a
aquells que pateixen privacions més
grans. Ja als albors del cristianisme
els apòstols van imposar les mans
sobre set homes escollits per la



comunitat i, en certa mesura, els van
integrar en el seu propi ministeri,
instituint-los per al servei —en grec, 
diakonía— dels més pobres (cf. Ac
6,1-5). És significatiu que el primer
deixeble en donar testimoni de la
seva fe en Crist amb el vessament de
la seva sang fos sant Esteve, que
formava part d’aquest grup. En ell
s’uneixen el testimoni de vida en
l’atenció als necessitats i el martiri.

38. Poc més de dos segles després, un
altre diaca manifestarà la seva
adhesió a Jesucrist de manera
semblant, unint en la seva vida el
servei als pobres i el martiri: sant
Llorenç.[23] Del relat de sant Ambròs
entenem que Llorenç, diaca a Roma
en el pontificat del papa Sixt II, en
ser obligat per les autoritats romanes
a lliurar els tresors de l’Església,
«l’endemà anava acompanyat dels
pobres. Quan li van preguntar on
eren els tresors que havia promès,
els va mostrar els pobres, dient:



“Aquests són els tresors de
l’Església”».[24] En narrar aquest
episodi, Ambròs pregunta: «Quins
tresors més preciosos té Jesús que
aquells en què li agrada mostrar-
se?».[25] I, recordant que els ministres
de l’Església mai no han de descuidar
l’atenció dels pobres i, encara menys,
acumular béns en benefici propi,
afirma: «És necessari que cadascú de
nosaltres compleixi amb aquesta
obligació amb fe sincera i
providència perspicaç. Sens dubte, si
algú desvia alguna cosa per al seu
benefici, això és un delicte; però si ho
dona als pobres, si rescata el captiu,
això és misericòrdia».[26]

Els Pares de l’Església i els pobres

39. Des dels primers segles, els Pares
de l’Església van reconèixer en el
pobre un accés privilegiat a Déu, una
manera especial per trobar-lo. La
caritat vers els necessitats no
s’entenia com una simple virtut



moral, sinó com a expressió concreta
de la fe en el Verb encarnat. La
comunitat de fidels, sostinguda per la
força de l’Esperit Sant, es troba
arrelada en la proximitat als pobres,
que en ella no són un apèndix, sinó
part essencial del seu cos viu. Sant
Ignasi d’Antioquia, per exemple,
camí del martiri, exhortava els fidels
de la comunitat d’Esmirna a no
descuidar el deure de la caritat
envers els més necessitats, advertint-
los que no procedissin com els que
s’oposaven a Déu: «Considereu els
qui tenen una opinió diferent sobre
la gràcia de Jesucrist, que va venir a
nosaltres: com s’oposen al
pensament de Déu! No es preocupen
per l’amor, ni per la vídua, ni per
l’orfe, ni per l’oprimit, ni pel
presoner o el llibert, ni pel famolenc
o l’assedegat».[27] El bisbe d’Esmirna,
Policarp, recomanava precisament
als ministres de l’Església que
tinguessin cura dels pobres: «Que els
preveres també siguin compassius i



misericordiosos amb tothom. Que es
recordin dels que s’equivoquen i
visitin tots els malalts, sense
descuidar la vídua, l’orfe i el pobre,
sinó que es preocupin sempre pel bé
davant de Déu i dels homes».[28] A
partir d’aquests dos testimonis,
constatem que l’Església apareix com
a mare dels pobres, lloc d’acollida i
de justícia.

40. Sant Justí, per part seva, en la
seva primera Apologia, dirigida a
l’emperador Adrià, al Senat i al poble
romà, explicava que els cristians
portaven als necessitats tot el que
podien, perquè hi veien germans i
germanes en Crist. En escriure sobre
l’assemblea de pregària del primer
dia de la setmana, destacava que, en
el centre de la litúrgia cristiana, no es
pot separar el culte a Déu de l’atenció
als pobres. En efecte, en un moment
determinat de la celebració, «els qui
tenen alguna cosa i disposats donen
lliurement el que els sembla bé, i el



que s’ha recollit s’entrega al qui
presideix. Ell ho distribueix als orfes
i les vídues, als qui per malaltia o
una altra causa estan necessitats, als
qui són a la presó, als estrangers de
pas, en una paraula, es converteix en
el qui ajuda tots els qui es troben en
necessitat».[29] Així, es dona testimoni
que l’Església naixent no separava el
creure de l’acció social: la fe que no
anava acompanyada del testimoni de
les obres, com havia ensenyat Jaume,
es considerava morta (cf. Jm 2,17).

Sant Joan Crisòstom

41. Entre els Pares orientals, potser el
predicador més ardent de la justícia
social sigui sant Joan Crisòstom,
arquebisbe de Constantinoble entre
els segles IV i V. A les seves homilies,
exhortava els fidels a reconèixer
Crist en els necessitats: «Vols honorar
el Cos de Crist? No permetis que sigui
menyspreat en els seus membres, és
a dir, en els pobres que no tenen amb



què vestir-se, ni l’honoris aquí al
temple amb vestidures de seda,
mentre fora l’abandones al fred i a la
nuesa. [...] Al temple, el Cos de Crist
no necessita mantells, sinó ànimes
pures; però en la persona dels
pobres, Ell necessita tota la nostra
cura. Aprenguem, doncs, a ser savis i
a honorar Crist com Ell vol. Quan
volem honorar algú, hem de donar-li
l’honor que ell prefereix i no el que
més ens agrada. [...] Així també tu li
has de donar l’honor que Ell mateix
ha prescrit, distribuint les teves
riqueses entre els pobres. Déu no
necessita vasos d’or, sinó ànimes
d’or».[30] Afirmant amb claredat com
si fos de dia que si els fidels no
troben Crist en els pobres a la seva
porta, tampoc el trobaran a l’altar,
continua: «Quin profit té si la seva
taula està plena de vasos d’or, si Ell
mor de gana en la persona dels
pobres? Primer dona menjar al qui té
fam i després adorna la seva taula
amb el que sobra».[31] Entenia



l’Eucaristia, per tant, també com una
expressió sacramental de la caritat i
la justícia que la precedien,
l’acompanyaven i havien de donar-li
continuïtat en l’amor i l’atenció als
pobres.

42. Així doncs, la caritat no és una
via opcional, sinó el criteri del culte
veritable. Crisòstom denunciava amb
vehemència el luxe exacerbat, que
convivia amb la indiferència vers els
pobres. L’atenció que se’ls ha de
donar, més que una mera exigència
social, és una condició per a la
salvació, fet que atribueix a la
riquesa injusta un pes de condemna:
«Fa molt fred i l’home mal vestit està
estirat a terra, mig mort de fred, amb
les dents castanyolejant, i només
mirar-lo ja et commou. I tu, però,
calent i ebri, passes de llarg. I com
pots esperar que Déu t’alliberi quan
estàs en desgràcia? [...] Sovint
adornes amb vestidures precioses un
cadàver que ja no sent res i que



desconeix l’honor. No obstant,
menysprees aquell cos que pateix
dolors, que està esquinçat, espasmes,
turmentat per la fam i el fred, i
penses més en la vanaglòria que en
el temor de Déu».[32] Aquest sentit
profund de la justícia social el porta a
afirmar que «no donar als pobres
part dels nostres béns és robar-los, és
privar-los de la vida mateixa, perquè
el que posseïm no és nostre, sinó
seu».[33]

Sant Agustí

43. Agustí va tenir com a mestre
espiritual sant Ambròs, que insistia
en l’exigència ètica de compartir els
béns: «No dones al pobre el que és
teu, sinó que li retornes el que és seu.
Perquè t’has apropiat del que va ser
donat per a ús comú».[34] Per al bisbe
de Milà, l’almoina és justícia
restaurada, no un gest paternalista. A
les seves homilies, la misericòrdia
adquireix un caràcter profètic:



denuncia les estructures
d’acumulació i reafirma la comunió
com a vocació eclesial.

44. Format en aquesta tradició, el
sant bisbe d’Hipona va ensenyar al
seu torn l’amor preferencial pels
pobres. Pastor vigilant i teòleg de
clarividència rara, va entendre que
la comunió eclesial veritable
s’expressa també en la comunió dels
béns. Als seus Comentaris als Salms,
recorda que els cristians veritables
no deixen de banda l’amor als més
necessitats: «Ateneu els vostres
germans i mireu si necessiten alguna
cosa; però si Crist viu en vosaltres,
feu bé fins i tot als desconeguts».[35]

Aquest compartir els béns brolla, per
tant, de la caritat teologal i té com a
finalitat última l’amor a Crist. Per a
Agustí, el pobre no és només algú a
qui s’ajuda, sinó la presència
sacramental del Senyor.



45. El Doctor de la Gràcia veia en la
cura als pobres una prova concreta
de la sinceritat de la fe. Qui diu
estimar Déu i no es compadeix dels
necessitats, menteix (cf. 1Jn 4,20). En
comentar la trobada de Jesús amb el
jove ric i el «tresor al cel» que està
reservat als qui donen els seus béns
als pobres (cf. Mt 19,21), Agustí posa
en boca del Senyor les següents
paraules: «He rebut la terra, donaré
el cel. He rebut els béns temporals,
donaré a canvi els béns eterns. He
rebut el pa, donaré la vida. […] He
rebut hospitalitat a casa teva, però
donaré la casa. He estat visitat en la
malaltia, però donaré la meva salut.
He estat visitat a la presó, però
donaré la meva llibertat. El pa que
vas donar als meus pobres s’ha
consumit; mentre que el pa que jo
donaré no només restaurarà les
forces, sense que mai no s’esgotarà».
[36] L’Altíssim no es deixa vèncer en
generositat per aquells que el
serveixen en els més necessitats;



quan més gran és l’amor als pobres,
més gran és la recompensa per part
de Déu.

46. Aquesta mirada cristocèntrica i
profundament eclesial porta a
sostenir que les ofrenes, quan neixen
de l’amor, no només alleugen la
necessitat del germà, sinó que també
purifiquen el cor de qui dona i està
disposat a la conversió, «ja que
l’almoina serveix per esborrar els
pecats de la vida passada, si canvies
de vida».[37] Són, per dir-ho d’alguna
manera, el camí ordinari de
conversió de qui desitja seguir Crist
amb cor indivís.

47. En una Església que reconeix en
els pobres el rostre de Crist i en els
béns l’instrument de la caritat, el
pensament agustinià continua sent
una llum segura. Avui, la fidelitat als
ensenyaments d’Agustí exigeix no
només l’estudi de les seves obres,
sinó la disposició a viure amb



radicalitat la seva crida a la
conversió, que inclou
necessàriament el servei de la
caritat.

48. Molts altres Pares de l’Església,
tant orientals com occidentals, es van
pronunciar sobre la primacia de
l’atenció als pobres en la vida i
missió de cada fidel cristià. Sobre
aquest aspecte, en resum, es pot
afirmar que la teologia patrística va
ser pràctica, apuntant a una Església
pobra i per als pobres, recordant que
l’Evangeli només s’anuncia bé quan
arriba a tocar la carn dels darrers, i
advertint que el rigor doctrinal sense
misericòrdia és una paraula buida.

Tenir cura dels malalts

49. La compassió cristiana s’ha
manifestat de manera peculiar en la
cura dels malalts i els qui pateixen. A
partir dels signes presents en el
ministeri públic de Jesús —que
guaria cecs, leprosos i paralítics—,



l’Església entén com a part important
de la seva missió la cura dels malalts,
en els qui amb facilitat reconeix el
Senyor crucificat. Sant Cebrià, durant
una pesta a la ciutat de Cartago, on
era bisbe, recordava als cristians la
importància de la cura dels infectats
en afirmar: «Aquesta epidèmia,
aparentment tan horrible i funesta,
posa a prova la justícia de cadascú i
examina l’esperit dels homes,
verificant si els sans serveixen als
malalts, si els parents s’estimen
sincerament, si els amos tenen pietat
dels servents malalts, si els metges no
abandonen els malalts que
necessiten ajuda».[38] La tradició
cristiana de visitar els malalts, de
rentar-ne les ferides, de consolar els
afligits no es redueix a una mera
obra de filantropia, sinó que és una
acció eclesial a través de la qual, en
els malalts, els membres de l’Església
«toquen la carn sofrent de Crist».[39]



50. Al segle XVI, sant Joan de Déu, en
fundar l’Orde Hospitalari que porta
el seu nom, va crear hospitals model
que acollien tothom,
independentment de la seva condició
social o econòmica. La seva famosa
expressió “Feu el bé, germans!” es va
convertir en el lema de la caritat
activa amb els malalts.
Contemporàniament, sant Camil de
Lel·lis va fundar l’Orde dels Ministres
dels Malalts — els camils—, assumint
com a missió servir els malalts amb
dedicació total. La seva regla ordena
que «cadascú demani al Senyor la
gràcia de tenir un afecte maternal
vers el seu proïsme, perquè el
puguem servir amb tota caritat tant
en l’ànima com el cos, perquè
desitgem —amb la gràcia de Déu—
servir tots els malalts amb el mateix
afecte amb què una mare amorosa
acostuma a assistir el seu fill únic
malalt».[40] En hospitals, camps de
batalla, presons i carrers, els camils



van encarnar la misericòrdia de Crist
Metge.

51. Tenint cura dels malalts amb
afecte maternal, com una mare té
cura del seu fill, moltes dones
consagrades van exercir un paper
encara més difós en l’atenció
sanitària dels pobres. Les Filles de la
Caritat de Sant Vicenç de Paül, les
Germanes Hospitalàries, les Petites
Serventes de la Divina Providència i
moltes altres Congregacions
femenines es van convertir en una
presència maternal i discreta als
hospitals, asils i residències de
persones grans. Hi duien medicines,
escolta, presència i, sobretot,
tendresa. Van construir, sovint amb
les seves mans, estructures sanitàries
en zones sense assistència mèdica.
Ensenyaven higiene, atenien parts,
medicaven amb saviesa natural i fe
profunda. Les seves cases es
convertien en oasis de dignitat on no
era exclòs ningú. El toc de la



compassió era el primer remei. Santa
Lluïsa de Marillac escrivia a les seves
germanes, les Filles de la Caritat,
recordant-los que havien «rebut una
benedicció especial de Déu per servir
els pobres malalts als hospitals».[41]

52. Avui, aquest llegat continua als
hospitals catòlics, els llocs de salut en
les regions perifèriques, les missions
sanitàries a les selves, els centres
d’acollida per a toxicòmans i els
hospitals de campanya en les zones
de guerra. La presència cristiana al
costat dels malalts revela que la
salvació no és una idea abstracta,
sinó una acció concreta. En el gest de
netejar una ferida, l’Església
proclama que el Regne de Déu
comença entre els més vulnerables. I,
en fer-ho, es manté fidel a Aquell que
va dir: «Estava […] malalt, i em vau
visitar» (Mt 25,35.36). Quan l’Església
s’agenolla al costat d’un leprós, a un
infant desnodrit o a un moribund
anònim, realitza la seva vocació més



profunda: estimar el Senyor allà on
Ell està més desfigurat.

La cura dels pobres en la vida
monàstica

53. La vida monàstica, nascuda en el
silenci dels deserts, va ser des dels
seus inicis un testimoni de
solidaritat. Els monjos ho deixaven
tot —riquesa, prestigi, família— no
només per menysprear les riqueses
del món —contemptus mundi—, sinó
per trobar, en aquest despullament
radical, el Crist pobre. Sant Basili el
Gran, en la seva Regla, no veia cap
contradicció entre la vida de
pregària i recolliment dels monjos i
l’acció en favor dels pobres. Per a ell,
l’hospitalitat i la cura dels necessitats
eren part integrant de l’espiritualitat
monàstica, i els monjos, fins i tot
després d’haver-ho deixat tot per
abraçar la pobresa, havien d’ajudar
els més pobres amb el seu treball, ja
que «per tenir alguna cosa per donar



als necessitats, és clar que hem de
treballar amb diligència. [...] Aquesta
regla de vida ens és útil no només
per sotmetre el cos, sinó també per
amor al proïsme, perquè, a través
nostre, Déu també proveeixi als
germans més feble d’allò que
necessiten».[42]

54. Va construir a Cesarea, d’on era
bisbe, un lloc conegut com
Basileíades, que incloïa allotjaments,
hospitals i escoles per als pobres i els
malalts. El monjo, per tant, no era
només un asceta, sinó un servidor.
Basili demostrava així que per estar
prop de Déu cal estar prop dels
pobres. L’amor concret era criteri de
santedat. Pregar i cuidar, contemplar
i curar, escriure i acollir: tot era
expressió del mateix amor a Crist.

55. A occident, sant Benet de Núrsia
va elaborar una Regla que es
convertiria en la columna vertebral
de l’espiritualitat monàstica europea.



En ella, l’acollida dels pobres i els
pelegrins ocupa un lloc d’honor:
«Que es mostri la màxima sol·licitud
en l’acolliment dels pobres i dels
pelegrins, perquè és en ells que
s’acull més el Crist».[43] No es tractava
només de paraules: els monestirs
benedictins van ser, durant segles,
llocs de refugi per a vídues, infants
abandonats, pelegrins i captaires. Per
a Benet, la vida comunitària era una
escola de caritat. El treball manual
no només tenia una funció pràctica,
sinó que també formava el cor per al
servei. Compartir entre els monjos,
l’atenció als malalts i l’escolta dels
més fràgils preparaven per acollir
Crist, que arriba en la persona del
pobre i l’estranger. L’hospitalitat
monàstica benedictina es manté fins
avui com a signe d’una Església que
obre les portes, que acull sense
preguntar, que guareix sense exigir
res a canvi.



56. Els monestirs benedictins, amb el
temps, es van convertir en llocs que
contrastaven la cultura de l’exclusió.
Els monjos cultivaven la terra,
produïen aliments, preparaven
medicines i els oferien, amb
senzillesa, als més necessitats. El seu
treball silenciós va ser ferment d’una
nova civilització, on els pobres no
eren un problema a resoldre, sinó
germans i germanes a acollir. La
regla del compartir, del treball comú
i de l’assistència als vulnerables
estructurava una economia solidària,
en contrast amb la lògica de
l’acumulació. El testimoni dels
monjos mostrava que la pobresa
voluntària, lluny de ser misèria, és
camí de llibertat i comunió. No
només ajudaven els pobres: es feien
propers a ells, germans en el mateix
Senyor. A les cel·les i claustres es
formava una mística de la presència
de Déu en els petits.



57. A més de l’assistència material,
els monestirs van exercir un paper
fonamental en la formació cultural i
espiritual dels més humils. En temps
de pesta, guerra o fam, eren llocs on
el necessitat trobava pa i remeis,
però també dignitat i paraula. Allà
s’educava els orfes, es formava els
aprenents i s’instruïa els camperols
en tècniques agrícoles i en la lectura.
El saber es compartia com a do i
responsabilitat. L’abat era mestre i
pare alhora, i l’escola monàstica era
un lloc d’alliberament per a la
veritat. Perquè, com escriu Joan
Cassià, el monjo s’ha de caracteritzar
per «la humilitat de cor, […] que no
porta al coneixement que infla, sinó
al coneixement que il·lumina
mitjançant la plenitud de la caritat».
[44] En formar consciències i
transmetre saviesa, els monjos van
contribuir a una pedagogia cristiana
d’inclusió. La cultura, marcada per la
fe, es compartia amb senzillesa. El
saber, quan està il·luminat per la



caritat, es converteix en servei.
D’aquesta manera, la vida monàstica
es revelava com un estil de santedat i
una forma concreta de transformació
de la societat.

58. La tradició monàstica ensenya,
per tant, que la pregària i la caritat,
el silenci i el servei, les cel·les i els
hospitals, formen un únic teixit
espiritual. El monestir és lloc
d’escolta i d’acció, d’adoració i de
compartir. Sant Bernat de Claravall,
gran reformador de l’Orde
Cistercenc, «va reclamar amb decisió
la necessitat d’una vida sòbria i
moderada, tant en la taula com en la
indumentària i en els edificis
monàstics, recomanant la sustentació
i la sol·licitud pels pobres».[45] Per a
ell, la compassió no era una opció
accessòria, sinó el camí real per
seguir Crist. La vida monàstica, per
tant, quan és fidel a la seva vocació
original, mostra que l’Església només
serà plenament esposa del Senyor



quan també sigui germana dels
pobres. El claustre no és un mer
refugi del món, sinó una escola en la
qual s’aprèn a servir-lo millor. Allà
on els monjos van obrir les seves
portes als pobres, l’Església va
revelar amb humilitat i fermesa que
la contemplació no exclou la
misericòrdia, sinó que l’exigeix com
el seu fruit més pur.

Alliberar els captius

59. Des dels temps apostòlics,
l’Església ha vist en l’alliberament
dels oprimits un signe del Regne de
Déu. Jesús mateix, en iniciar la seva
missió pública, va proclamar:
«L’Esperit del Senyor reposa sobre
meu, ja que ell m’ha ungit per portar
la bona nova als desvalguts, m’ha
enviat a proclamar als captius la
llibertat» (Lc 4,18). Els primers
cristians, fins i tot en condicions
precàries, pregaven i assistien els
germans i germanes empresonats,



com testifiquen els Fets dels Apòstols
(cf. 12,5; 24,23) i diversos escrits dels
Pares. Aquesta missió alliberadora es
va prolongar al llarg dels segles
mitjançant accions concretes,
especialment quan el drama de
l’esclavitud i el captiveri va marcar
societats senceres.

60. Entre finals del segle XII i
principis del XIII, quan molts
cristians eren capturats al
Mediterrani o esclavitzats en les
guerres, van sorgir dos Ordes
religiosos: l’Orde de la Santíssima
Trinitat i de Redempció de Captius
(trinitaris), fundat per sant Joan de
Mata i sant Fèlix de Valois, i l’Orde de
la Benaurada Mare de Déu de la
Mercè (mercedaris), fundat per sant
Pere Nolasc amb el suport de sant
Ramon de Penyafort, dominic.
Aquestes comunitats de consagrats
van néixer amb el carisma específic
d’alliberar els cristians esclavitzats,
posant a disposició els seus béns[46] i



sovint oferint a canvi la pròpia vida.
Els trinitaris, amb el lema Gloria Tibi
Trinitas et captivis libertas (Glòria a
Vós, Trinitat, i llibertat als captius), i
els mercedaris, que afegeixen un
quart vot[47] als vots religiosos de
pobresa, obediència i castedat, van
donar testimoni que la caritat pot ser
heroica. L’alliberament dels captius
era expressió de l’amor trinitari: un
Déu que allibera no només de
l’esclavitud espiritual, sinó també de
l’opressió concreta. El gest de
rescatar de l’esclavitud i de la presó
es considera una prolongació del
sacrifici redemptor de Crist, la sang
del qual és el preu del nostre rescat
(cf. 1Co 6,20).

61. L’espiritualitat original d’aquests
Ordes estava profundament arrelada
en la contemplació de la creu. Crist
és el Redemptor dels captius per
excel·lència, i l’Església, el seu cos,
perllonga aquest misteri en el temps.
[48] Els religiosos no veien en el rescat



una acció política o econòmica, sinó
un acte quasi litúrgic, una ofrena
sacramental de si mateixos. Molts
van lliurar els seus cossos per
substituir els presoners, complint
literalment el manament:«Ningú no
té un amor més gran que el qui dona
la vida pels seus amics» (Jn 15,13). La
tradició d’aquests Ordes no va cessar.
Al contrari, va inspirar noves formes
d’acció davant les esclavituds
modernes: el tràfic de persones, el
treball forçós, l’explotació sexual, les
diverses addiccions.[49] La caritat
cristiana, quan s’encarna, es
converteix en alliberadora. I la
missió de l’Església, quan és fidel al
seu Senyor, és sempre proclamar
l’alliberament. Encara en els nostres
dies, en què hi ha «milions de
persones —infants, homes i dones de
totes les edats— privats de la seva
llibertat i obligats a viure en
condicions similars a l’esclavitud»,[50]

l’esmentada herència és continuada
per aquests Ordes i per altres



Institucions i Congregacions que
actuen en les perifèries urbanes, les
zones de conflicte i els corredors
migratoris. Quan l’Església s’agenolla
per trencar les noves cadenes que
empresonen els pobres, es converteix
en signe de la Pasqua.

62. No es pot concloure aquesta
reflexió sobre les persones privades
de llibertat sense esmentar els
reclusos que es troben en els
diversos centres penitenciaris de
preventius i de penats. Pel que fa a
això, cal recordar les paraules que el
papa Francesc va adreçar a un grup
d’ells: «Per a mi, entrar en una presó
és sempre un moment important,
perquè la presó és un lloc de gran
humanitat. […] D’humanitat provada,
a vegades fatigada per dificultats,
sentiments de culpa, judicis,
incomprensions, patiments, però
alhora carregada de força, de desig
de perdó, de desig de rescat».[51]

Aquest desig, entre altres, també va



ser assumit pels Ordes redemptors
com un servei preferencial a
l’Església. Com proclamava sant Pau:
«Crist ens ha alliberat de l’esclavatge
i vol que siguem lliures» (Ga 5,1). I
aquesta llibertat no és només
interior: es manifesta en la història
com amor que cuida i allibera de tots
els lligams.

Testimonis de la pobresa evangèlica

63. Al segle XIII, davant el
creixement de les ciutats, la
concentració de riqueses i l’aparició
de noves formes de pobresa, l’Esperit
Sant va suscitar en l’Església un nou
tipus de consagració: els Ordes
mendicants. A diferència del model
monàstic estable, els mendicants van
adoptar una vida itinerant, sense
propietats personals ni comunitàries,
confiant plenament en la
Providència. No només servien els
pobres: es feien pobres amb ells.
Consideraven la ciutat com un nou



desert i els marginats com a nous
mestres espirituals. Aquests Ordes,
com els franciscans, els dominics, els
agustins i els carmelites, van
representar una revolució
evangèlica, en què l’estil de vida
senzill i pobre es converteix en un
signe profètic per a la missió,
revivint l’experiència de la primera
comunitat cristiana (cf. Ac 4,32). El
testimoni dels mendicants desafiava
tant l’opulència clerical com la fredor
de la societat urbana.

64. Sant Francesc d’Assís es va
convertir en la icona d’aquesta
primavera espiritual. Prenent la
pobresa com a esposa, va voler
imitar Crist pobre, nu i crucificat. En
la seva Regla, demana als germans
que «no s’apropiïn de res, ni casa, ni
lloc, ni cap cosa. I que com a
pelegrins i forasters en aquest segle,
servint el Senyor en pobresa i
humilitat, vagin per almoina
confiadament, i no s’han



d’avergonyir, perquè el Senyor es va
fer pobre per nosaltres en aquest
món».[52] La seva vida va ser un
continu desposseir-se: del palau al
leprós, de l’eloqüència al silenci, de
la possessió al do total. Francesc no
va fundar un servei social, sinó una
fraternitat evangèlica. Entre els
pobres veia germans i imatges vives
del Senyor. La seva missió era estar
amb ells, per una solidaritat que
superava les distàncies, per un amor
compassiu. La seva pobresa era
relacional: el duia a fer-se proper,
igual, més encara, menor. La seva
santedat brollava de la convicció que
només es rep Crist veritablement en
el lliurament generós d’un mateix als
germans.

65. Santa Clara d’Assís, inspirada per
Francesc, va fundar l’Orde de les
Dames Pobres, més tard anomenades
clarisses. La seva lluita espiritual va
consistir en mantenir fidelment
l’ideal de la pobresa radical. Va



rebutjar els privilegis pontificis que
podrien garantir la seguretat
material del seu monestir i, amb
fermesa, va obtenir del papa Gregori
IX l’anomenat Privilegium
Paupertatis, que garantia el dret a
viure sense posseir cap bé material.
[53] Aquesta opció expressava la
confiança total en Déu i la
consciència que la pobresa
voluntària era una forma de llibertat
i de profecia. Clara ensenyava a les
seves germanes que Crist era la seva
única herència i que res no havia
d’enfosquir la comunió amb Ell. La
seva vida orant i oculta va ser un crit
contra la mundanitat i una defensa
silenciosa dels pobres i oblidats.

66. Sant Domènec de Guzman,
contemporani de Francesc, va fundar
l’Orde de Predicadors amb un altre
carisma, però amb la mateixa
radicalitat. Desitjava anunciar
l’Evangeli amb l’autoritat que brolla
d’una vida pobra, convençut que la



Veritat necessita testimonis
coherents. L’exemple de la pobresa
de vida acompanyava la Paraula
predicada. Lliures del pes dels béns
terrenals, els frares dominics podien
dedicar-se millor a l’obra principal,
és a dir, a la predicació. Anaven a les
ciutats, sobretot a aquelles
universitàries, per ensenyar la
veritat de Déu.[54] En dependre dels
altres, demostraven que la fe no
s’imposa, sinó que s’ofereix. I, en
viure entre els pobres, aprenien la
veritat de l’Evangeli “des de baix”,
com a deixebles del Crist humiliat.

67. Els Ordes mendicants van ser,
així, una resposta viva a l’exclusió i
la indiferència. No van proposar
expressament reformes socials, sinó
una conversió personal i
comunitària a la lògica del Regne. La
pobresa, en ells, no era conseqüència
de l’escassetat de béns, sinó una
elecció lliure: fer-se petits per acollir
els petits. Com va dir Tomàs de



Celano sobre Francesc: «Es deixa
veure en ell el primer amador dels
pobres, [...] desposseint-se dels seus
vestits, vesteix amb ells els pobres,
als qui, si no encara de fet, sí de tot
cor intenta assemblar-se».[55] Els
mendicants s’han convertit en un
signe d’una Església pelegrina, humil
i fraterna, que viu entre els pobres
no per estratègia proselitista, sinó
per identitat. Ensenyen que l’Església
és llum només quan es despulla de
tot, i que la santedat passa per un cor
humil i bolcat en els petits.

L’Església i l’educació dels pobres

68. Dirigint-se a alguns educadors, el
papa Francesc va recordar que
l’educació ha estat sempre una de les
expressions més altes de la caritat
cristiana: «La vostra és una missió
plena d’obstacles però també
d’alegries. […] Una missió d’amor,
perquè no es pot ensenyar sense
estimar».[56] En aquest sentit, des dels



primers temps, els cristians es van
adonar que el saber allibera,
dignifica i apropa a la veritat. Per a
l’Església, ensenyar als pobres era un
acte de justícia i de fe. Inspirada en
l’exemple del Mestre, que ensenyava
a la gent les veritats divines i
humanes, l’Església va assumir la
missió de formar els infants i els
joves, especialment els més pobres,
en la veritat i l’amor. Aquesta missió
va prendre forma amb la fundació de
Congregacions dedicades a l’educació
popular.

69. Al segle XVI, sant Josep de
Calassanç, impressionat per la falta
d’instrucció i formació dels joves
pobres de la ciutat de Roma, en unes
sales annexes a l’església de Santa
Dorotea al Trastevere, va crear la
primera escola pública popular
gratuïta d’Europa. Era la llavor de la
qual després es desenvoluparia, amb
dificultats, l’Orde de Clergues
Regulars Pobres de la Mare de Déu



de les Escoles Pies, anomenats
escolapis, per tal de transmetre als
joves «la ciència profana, igual que la
saviesa de l’Evangeli, ensenyant-los a
descobrir en els seus esdeveniments
personals i en la història l’acció
amorosa de Déu creador i
redemptor».[57] De fet, podem
considerar a aquest valent sacerdot
com «el veritable fundador de
l’escola catòlica moderna, que busca
la formació integral de l’home i està
oberta a tots».[58] Animat per la
mateixa sensibilitat, al segle XVII
sant Joan Baptista de La Salle,
adonant-se de la injustícia causada
per l’exclusió dels fills d’obrers i
camperols del sistema educatiu de
França en aquell temps, va fundar els
Germans de les Escoles Cristianes,
amb l’ideal d’oferir-los educació
gratuïta, una formació sòlida i un
ambient fraternal. La Salle veia l’aula
com un lloc per al desenvolupament
humà, però també per a la conversió.
Les seves escoles combinaven la



pregària, el mètode, la disciplina i el
compartir. Cada infant era
considerat un do únic de Déu i l’acte
d’ensenyar un servei al Regne de
Déu.

70. Ja al segle XIX, també a França,
sant Marcel·lí Champagnat va fundar
l’Institut dels Germans Maristes de
les Escoles, «sensible a les necessitats
espirituals i educatives de la seva
època, especialment a la ignorància
religiosa i a les situacions
d’abandonament que vivia
particularment la joventut»,[59]

dedicant-se de ple, en una època en
la qual l’accés a l’educació era encara
privilegi d’uns pocs, a la missió
d’educar i evangelitzar els infants i
joves, sobretot els més necessitats.
Amb el mateix esperit, a Torí, sant
Joan Bosco va iniciar l’obra salesiana,
basada en els tres principis del
“sistema preventiu” —raó, religió i
amor—[60] i el beat Antonio Rosmini
va fundar l’Institut de la Caritat, en el



qual la “caritat intel·lectual” —
juntament amb la “material” i, a la
cúspide, l’“espiritual-pastoral”— es
presentava com una dimensió
indispensable per a qualsevol acció
caritativa que mirés el bé i el
desenvolupament integral de la
persona.[61]

71. Moltes Congregacions femenines
també van ser protagonistes
d’aquesta revolució pedagògica. Les
ursulines, les monges de l’Orde de la
Companyia de Maria Nostra Senyora,
les Mestres Pies i moltes altres
fundades especialment als segles
XVIII i XIX van ocupar espais on
l’Estat estava absent. Van crear
escoles en petits pobles, en els
suburbis i en els barris obrers.
L’educació de les nenes, en
particular, es va convertir en una
prioritat. Les religioses
alfabetitzaven, evangelitzaven,
tractaven de qüestions pràctiques de
la vida quotidiana, elevaven l’esperit



a través del cultiu de les arts i,
sobretot, formaven consciències. La
seva pedagogia era senzilla:
proximitat, paciència, dolçor.
Ensenyaven a través de la vida,
abans que amb paraules. En temps
d’analfabetisme generalitzat i
d’exclusió estructural, aquestes
dones consagrades eren fars
d’esperança. La seva missió era
formar el cor, ensenyar a pensar,
promoure la dignitat. Combinant una
vida de pietat i dedicació al proïsme,
van combatre l’abandonament amb
la tendresa de qui educa en nom de
Crist.

72. Per a la fe cristiana, l’educació
dels pobres no és un favor, sinó un
deure. Els petits tenen dret a la
saviesa, com a exigència bàsica per al
reconeixement de la dignitat
humana. Ensenyar-los és afirmar el
seu valor, donar-los les eines per a
transformar la seva realitat. La
tradició cristiana entén que el



coneixement és un do de Déu i una
responsabilitat comunitària.
L’educació cristiana forma no només
professionals, sinó persones obertes
al bé, a la bellesa i a la veritat. Per
això, l’escola catòlica, quan és fidel al
seu nom, es converteix en un espai
d’inclusió, formació integral i
promoció humana. Així, conjugant fe
i cultura, se sembra futur, s’honra la
imatge de Déu i es construeix una
societat millor.

Acompanyar els migrants

73. L’experiència de la migració
acompanya la història del poble de
Déu. Abraham se n'anà sense saber
on anava; Moisès condueix un poble
pelegrí pel desert; Maria i Josep van
fugir amb el Nen a Egipte. El mateix
Crist, que «ha vingut a casa seva, i els
seus no l’han acollit» (Jn 1,11), va
viure entre nosaltres com a
estranger. Per això, l’Església sempre
ha reconegut en els migrants una



presència viva del Senyor, que en el
dia del judici dirà als que siguin a la
seva dreta: «Quan era foraster, em
vau acollir» (Mt 25,35).

74. Al segle XIX, quan milions
d’europeus emigraven a la recerca de
millors condicions de vida, dos grans
sants es van destacar en l’atenció
pastoral dels migrants: sant Joan
Baptista Scalabrini i santa Francesca
Xavier Cabrini. Scalabrini, bisbe de
Piacenza, va fundar els Missioners de
Sant Carles per acompanyar els
migrants en les seves comunitats de
destinació, oferint-los assistència
espiritual, jurídica i material. Veia en
els migrants els destinataris d’una
nova evangelització, alertant sobre
els riscos de l’explotació i la pèrdua
de la fe en terra estrangera.
Responent amb generositat al
carisma que el Senyor li havia
concedit, «Scalabrini mirava més
enllà, mirava cap al futur, cap a un
món i una Església sense barreres,



sense estrangers».[62] Santa Francesca
Cabrini, nascuda a Itàlia i
naturalitzada nord-americana, es va
convertir en la primera ciutadana
dels Estats Units en ser canonitzada.
Per complir la seva missió d’atendre
els emigrants, va creuar l’Atlàntic
diverses vegades i «impulsada per
una audàcia singular, va començar
del no-res la construcció d’escoles,
hospitals i orfenats per a multitud de
desheretats que s’aventuraven a
buscar feina en el nou món, sense
conèixer la llengua i sense mitjans
que els permetessin una inserció
digna en la societat nord-americana,
en la qual sovint eren víctimes de
persones sense escrúpols. El seu cor
matern, que no es resignava mai,
arribava a ells onsevulla que es
trobessin: als tuguris, a les presons i
a les mines».[63] L’Any Sant de 1950, el
papa Pius XII la va proclamar
patrona de tots els migrants.[64]



75. La tradició de l’activitat de
l’Església amb i per als migrants
continua, i avui aquest servei
s’expressa en iniciatives com els
centres d’acollida per a refugiats, les
missions a les fronteres i els esforços
de Càritas Internacional i altres
institucions. El Magisteri
contemporani reafirma clarament
aquest compromís. El papa Francesc
recordava que la missió de l’Església
al costat dels migrants i refugiats és
encara més àmplia, insistint en que
«la resposta al desafiament plantejat
per les migracions contemporànies
es pot resumir en quatre verbs:
acollir, protegir, promoure i integrar.
Però aquests verbs no s’apliquen
només als migrants i als refugiats.
Expressen la missió de l’Església en
relació a tots els habitants de les
perifèries existencials, que han de
ser acollits, protegits, promoguts i
integrats».[65] I afegia: «Cada ésser
humà és fill de Déu. En ell hi ha
impresa la imatge de Crist. Es tracta,



doncs, que nosaltres siguem els
primers en veure’l i així puguem
ajudar els altres a veure en
l’emigrant i en el refugiat no sols un
problema que ha de ser afrontat,
sinó un germà i una germana que
han de ser acollits, respectats i
estimats, una ocasió que la
Providència ens ofereix per a
contribuir a la construcció d’una
societat més justa, una democràcia
més plena, un país més solidari, un
món més fraternal i una comunitat
cristiana més oberta, d’acord amb
l’Evangeli».[66] L’Església, com a mare,
camina amb els qui caminen. On el
món veu una amenaça, ella hi veu
fills; on s’alcen murs, ella construeix
ponts. Sap que l’anunci de l’Evangeli
només és creïble quan es tradueix en
gestos de proximitat i d’acollida; i
que, en cada migrant rebutjat, és
Crist mateix qui truca a les portes de
la comunitat.

Al costat dels darrers



76. La santedat cristiana floreix, amb
freqüència, als llocs més oblidats i
ferits de la humanitat. Els més
pobres entre els pobres —els qui no
només no tenen béns, sinó tampoc
veu ni reconeixement de la seva
dignitat— ocupen un lloc especial en
el cor de Déu. Són els preferits de
l’Evangeli, els hereus del Regne (cf.
Lc 6,20). És en ells on Crist continua
patint i ressuscitant. És en ells on
l’Església redescobreix la crida a
mostrar la seva realitat més
autèntica.

77. Santa Teresa de Calcuta,
canonitzada el 2016, es va convertir
en una icona universal de la caritat
viscuda fins a l’extrem a favor dels
més indigents, descartats per la
societat. Fundadora de les
Missioneres de la Caritat, va dedicar
la seva vida als moribunds
abandonats als carrers de l’Índia.
Recollia els rebutjats, en rentava les
ferides i els acompanyava fins al



moment de la mort amb una
tendresa que era pregària. El seu
amor pels més pobres entre els
pobres la duia no només a atendre’n
les necessitats materials, sinó també
a anunciar-los la bona nova de
l’Evangeli: «Volem proclamar la bona
nova als pobres que Déu els estima,
que nosaltres els estimem, que ells
són algú per a nosaltres, que ells
també han estat creats per la mateixa
mà amorosa de Déu, per a estimar i
ser estimats. Els nostres pobres són
grans persones, són persones molt
estimables, no necessiten la nostra
llàstima i simpatia, necessiten el
nostre amor comprensiu. Necessiten
el nostre respecte, necessiten que els
tractem amb dignitat».[67] Tot això
naixia d’una profunda espiritualitat
que veia el servei als més pobres com
a fruit de la pregària i de l’amor, que
generen la veritable pau, com
recordava el papa Joan Pau II als
pelegrins que havien anat a Roma
per a la seva beatificació: «On va



trobar la mare Teresa la força per
posar-se completament al servei dels
altres? La va trobar en la pregària i
en la contemplació silenciosa de
Jesucrist, del seu sant Rostre i del seu
Sagrat Cor. Ho va dir ella mateixa:
“El fruit del silenci és l’oració; el fruit
de l’oració és la fe; el fruit de la fe és
l’amor; el fruit de l’amor és el servei;
i el fruit del servei és la pau”. [...] La
pregària va omplir el seu cor de la
pau de Crist i li va permetre irradiar-
la als altres».[68] Teresa no es
considerava una filantropa ni una
activista, sinó esposa de Crist
crucificat, a qui servia amb amor
total en els germans que patien.

78. Al Brasil, santa Dulce dels Pobres,
coneguda com “l’àngel bo de Bahia”,
va encarnar el mateix esperit
evangèlic amb trets brasilers.
Referint-se a ella i a unes altres dues
religioses canonitzades en la mateixa
celebració, el papa Francesc va
recordar l’amor que professaven als



més marginats de la societat i va
afirmar que les noves santes «ens
mostren que la vida consagrada és
un camí d’amor en les perifèries
existencials del món».[69] La germana
Dulce va enfrontar la precarietat
amb creativitat, els obstacles amb
tendresa, la carència amb fe
indestructible. Va començar acollint
malalts en un galliner, i des d’allà va
fundar una de les obres socials més
grans del país. Atenia milers de
persones al dia, sense perdre mai la
seva dolçor. Es va fer pobre amb els
pobres per amor al summament
Pobre. Vivia amb poca cosa, pregava
amb fervor i servia amb alegria. La
seva fe no l’allunyava del món, sinó
que la sumia encara més
profundament en els dolors dels
darrers.

79. Es podria recordar també sant
Benito Menni i les Germanes
Hospitalàries del Sagrat Cor de Jesús,
al costat de les persones amb



discapacitats; sant Carles de
Foucauld entre les comunitats del
Sàhara; santa Katharine Drexel, al
costat dels grups més desafavorits de
l’Amèrica del Nord; la germana
Emmanuelle amb els recol·lectors de
brossa al barri d’Ezbet El Nakhl, a la
ciutat d’El Caire; i moltíssimes més.
Cadascú a la seva manera va
descobrir que els més pobres no són
mers objectes de compassió, sinó
mestres de l’Evangeli. No es tracta de
“portar-los a Déu”, sinó de trobar-lo
en ells. Tots aquests exemples
ensenyen que servir els pobres no és
un gest de dalt a baix, sinó una
trobada entre iguals, on Crist es
revela i és adorat. Sant Joan Pau II
ens recordava que «en la persona
dels pobres hi ha una presència
especial [de Crist], que imposa a
l’Església una opció preferencial per
ells».[70] Per tant, quan l’Església
s’inclina fins a terra per tenir cura
dels pobres, assumeix la seva postura
més elevada.



Moviments populars

80. Hem de reconèixer també que, al
llarg de la història cristiana, l’ajuda
als pobres i la lluita pels seus drets
no han implicat només els individus,
algunes famílies, les institucions o les
comunitats religioses. Han existit, i
existeixen, diversos moviments
populars, integrats per laics i guiats
per líders populars, moltes vegades
sota sospita o fins i tot perseguits. Em
refereixo a un «conjunt de persones
que no caminen com a individus sinó
com l’entramat d’una comunitat de
tots i per a tots, que no pot deixar
que els més pobres i febles es quedin
enrere. […] Els líders populars,
aleshores, són aquells que tenen la
capacitat d’incorporar tothom. […]
Els joves malmesos i crucificats no
els fan pas fàstic ni por».[71]

81. Aquests líders populars saben
que la solidaritat «també és lluitar
contra les causes estructurals de la



pobresa, la desigualtat, la falta de
feina, la terra i l’habitatge, la negació
dels drets socials i laborals. És
enfrontar els efectes destructors de
l’imperi dels diners. […] La
solidaritat, entesa en el seu sentit
més profund, és una manera de fer
història i això és el que fan els
moviments populars».[72] Per aquesta
raó, quan les diferents institucions
pensen en les necessitats dels pobres
es requereix «que incloguin els
moviments populars i animin les
estructures de govern locals,
nacionals i internacionals amb
aquest torrent d’energia moral que
sorgeix de la incorporació dels
exclosos en la construcció del destí
comú».[73] Els moviments populars,
efectivament, ens conviden a superar
«aquesta idea de les polítiques socials
concebudes com una política vers els
pobres però mai amb els pobres, mai 
dels pobres i molt menys inserida en
un projecte que reunifiqui els
pobles».[74] Si els polítics i els



professionals no els escolten, «la
democràcia s’atrofia, es converteix
en un nominalisme, una formalitat,
perd representativitat, es va
desencarnant perquè deixa fora el
poble en la seva lluita quotidiana per
la dignitat, en la construcció del seu
destí».[75] El mateix s’ha de dir de les
institucions de l’Església.

CAPÍTOL QUART

UNA HISTÒRIA QUE
CONTINUA

El segle de la Doctrina Social de
l’Església

82. L’acceleració de les
transformacions tecnològiques i
socials dels darrers dos segles, plena
de tràgiques contradiccions, no
només ha estat patida, sinó també
afrontada i pensada pels pobres. Els
moviments de treballadors, de dones
i de joves, així com la lluita contra la



discriminació racial, han donat lloc a
una nova consciència de la dignitat
dels marginats. També l’aportació de
la Doctrina Social de l’Església té en
si aquesta arrel popular que cal no
oblidar; seria inimaginable la seva
relectura de la revelació cristiana en
les modernes circumstàncies socials,
laborals, econòmiques i culturals
sense els laics cristians bregant amb
els desafiaments del seu temps. Al
seu costat van treballar religioses i
religiosos, testimonis d’una Església
en sortida dels camins ja recorreguts.
El canvi d’època que afrontem ara fa
encara més necessària la contínua
interacció entre els batejats i el
Magisteri, entre els ciutadans i els
experts, entre el poble i les
institucions. En particular, es
reconeix novament que la realitat es
veu millor des dels marges i que els
pobres són subjectes d’una
intel·ligència específica,
indispensable per a l’Església i la
humanitat.



83. El Magisteri dels darrers cent
cinquanta anys ofereix una autèntica
font d’ensenyaments referits als
pobres. D’aquesta manera, els bisbes
de Roma s’han fet veu de noves
consciències, preses en consideració
per al discerniment eclesial. Per
exemple, a la carta encíclica Rerum
novarum (1891), Lleó XIII va afrontar
la qüestió del treball, posant al
descobert la situació intolerable de
molts obrers de la indústria,
proposant la instauració d’un ordre
social just. Altres pontífexs també
s’han expressat en aquesta línia.
Ambl’encíclica Mater et magistra
(1961) sant Joan XXIII es va fer
promotor d’una justícia de
dimensions mundials: els països rics
no podien romandre indiferents
davant dels països oprimits per la
fam i la misèria, sinó que estaven
cridats a socórrer-los generosament
amb tots els recursos.



84. El Concili Vaticà II representa una
etapa fonamental en el discerniment
eclesial en relació amb els pobres, a
la llum de la Revelació. Si bé en els
documents preparatoris aquest tema
va ser marginal, des del
radiomissatge de l’11 de setembre de
1962, a un mes de l’obertura del
Concili, sant Joan XXIII va centrar
l’atenció sobre aquest amb paraules
inoblidables: «L’Església es presenta
com és i com vol ser, com a Església
de tots, en particular com l’Església
dels pobres».[76] Va ser, doncs, el gran
treball de bisbes, teòlegs i experts
preocupats per la renovació de
l’Església ―amb el suport del mateix
sant Joan XXIII― el que va reorientar
el Concili. És fonamental la
naturalesa cristocèntrica, és a dir,
doctrinal i no només social, d’aquest
ferment. Nombrosos pares conciliars,
en efecte, van afavorir la
consolidació de la consciència, ben
expressada pel cardenal Lercaro en
la seva memorable intervenció del 6



de desembre de 1962, que «el misteri
de Crist en l’Església és sempre, però
sobretot avui, el misteri de Crist en
els pobres»,[77] i que «no es tracta
d’un tema més».[78] L’arquebisbe de
Bolonya, preparant el text d’aquesta
intervenció, anotava: «Aquesta és
l’hora dels pobres, dels milions de
pobres que són a tota la terra,
aquesta és l’hora del misteri de
l’Església mare dels pobres, aquesta
és l’hora del misteri de Crist sobretot
en el pobre».[79] Es perfilava així la
necessitat d’una nova forma eclesial,
més senzilla i sòbria, que impliqués
tot el poble de Déu i la seva figura
històrica. Una Església més semblant
al seu Senyor que a les potències
mundanes, adreçada a estimular en
tota la humanitat un compromís
concret per resoldre el gran
problema de la pobresa en el món.

85. Sant Pau VI, en ocasió de
l’obertura de la segona sessió del
Concili, va reprendre el tema



plantejat pel seu predecessor
respecte a l’Església que mira amb
particular interès «els pobres, els
necessitats, els afligits i els malalts,
els presoners, els que passen fam; és
a dir, mira d’una manera particular
aquella part d’humanitat que sofreix
i que plora; perquè ella sap que
aquests homes li pertanyen de dret
evangèlic».[80] A l’Audiència general
de l’11 de novembre de 1964, va
subratllar que «el pobre és
representant de Crist» i, apropant la
imatge del Senyor en els últims a la
que es manifesta en el Papa, va
afirmar: «La representació de Crist
en el pobre és universal, tot pobre
reflecteix Crist; la del Papa és
personal. […] El pobre i Pere poden
coincidir, poden ser la mateixa
persona, revestida d’una doble
representació: la de la pobresa i la de
l’autoritat».[81] D’aquesta manera, el
vincle intrínsec entre l’Església i els
pobres era expressat simbòlicament
amb una claredat original.



86. En la constitució pastoral 
Gaudium et spes, actualitzant
l’herència dels Pares de l’Església, el
Concili va afirmar amb força el destí
universal dels béns de la terra i la
funció social de la propietat que se’n
deriva: «Déu ha destinat la terra i tot
el que conté a l’ús de tots els homes i
pobles, talment que els béns creats
han d’arribar a tothom. […] Per això
l’home, en usar-ne, ha de considerar
les coses exteriors que legítimament
posseeix, no solament com a pròpies
d’ell, sinó també com a comunes, en
el sentit que puguin aprofitar no tan
sols a ell sinó també als altres. D’altra
banda, pertoca a tothom el dret de
tenir la part de béns suficient per a
ell i la seva família. […] I el qui es
troba en extrema necessitat té dret a
procurar-se, de les riqueses d’altri,
allò que li és necessari. […] La
mateixa propietat privada té per la
seva naturalesa també una funció
social que es fonamenta en la llei de
la destinació comuna dels béns. Si es



negligeix aquesta funció social, la
propietat pot esdevenir molt sovint
ocasió de cobdícies i de greus
desordres».[82] Aquesta convicció va
ser impulsada novament per sant
Pau VI a l’encíclica Populorum
progressio, on llegim que ningú no
pot considerar-se autoritzat a
«reservar-se en ús exclusiu el que
supera la pròpia necessitat quan als
altres els falta el necessari».[83] En la
seva intervenció a les Nacions
Unides, el papa Montini es va
presentar com a advocat dels pobles
pobres,[84] sol·licitant a la comunitat
internacional l’edificació d’un món
solidari.

87. Amb sant Joan Pau II es
consolida, almenys a nivell doctrinal,
la relació preferencial de l’Església
amb els pobres. El seu magisteri ha
reconegut, en efecte, que l’opció pels
pobres és una «forma especialde
primacia en l’exercici de la caritat
cristiana, de la qual en dona



testimoni tota la tradició de
l’Església».[85] A l’encíclica Sollicitudo
rei socialis escriu també que avui,
atesa la dimensió mundial que ha
adquirit la qüestió social, «aquest
amor preferencial, amb les decisions
que ens inspira, no pot deixar
d’abastar les immenses munions de
famolencs, captaires, sense sostre,
sense atencions mèdiques i, sobretot,
sense esperança d’un futur millor: no
es pot oblidar l’existència d’aquesta
realitat. Ignorar-ho significaria
assemblar-nos al “ric epuló” que
fingia no conèixer el captaire Llàtzer,
postrat a la porta (cf. Lc 16,19-31)».[86]

El seu ensenyament sobre el treball
adquireix importància quan volem
pensar en el rol actiu dels pobres en
la renovació de l’Església i de la
societat, deixant enrere el
paternalisme de la mera assistència
de les seves necessitats immediates.
A l’encíclica Laborem exercens
afirma que «el treball humà és una



clau, potserla clau essencial, de tota
la qüestió social».[87]

88. Davant de les múltiples crisis que
han caracteritzat el començament
del tercer mil·lenni, la lectura de
Benet XVI es fa més marcadament
política. Així, a la carta encíclica 
Caritas in veritate afirma que
«s’estima el proïsme més eficaçment
com més es treballa per un bé comú
que respongui també a les seves
necessitats reals».[88] A més, observa
que «la fam no depèn tant de
l’escassetat material com de la
insuficiència de recursos socials, el
més important dels quals és de tipus
institucional. És a dir, falta un
sistema d’institucions econòmiques
capaces, tant d’assegurar que es
tingui accés a l’aigua i a l’àpat de
manera regular i adequada des del
punt de vista nutricional, com
d’afrontar les exigències
relacionades amb les necessitats
primàries i amb les emergències de



crisis alimentàries reals, provocades
per causes naturals o per la
irresponsabilitat política nacional i
internacional».[89]

89. El papa Francesc ha reconegut
com, a més del magisteri dels bisbes
de Roma, en els darrers decennis
s’han fet cada vegada més freqüents
els posicionaments adoptats per les
Conferències episcopals nacionals i
regionals sobre això. Per exemple, ell
va poder testimoniar en primera
persona el compromís particular de
l’episcopat llatinoamericà en
reflexionar sobre la relació de
l’Església amb els pobres. En el
període postconciliar, a gairebé tots
els països de l’Amèrica Llatina es va
sentir fortament la identificació de
l’Església amb els pobres i la
participació activa en el seu rescat.
Va ser el cor mateix de l’Església el
que es va commoure davant de tanta
gent pobra que patia desocupació,
subocupació, salaris inics i estava



obligada a viure en condicions
miserables. El martiri de sant Óscar
Romero, arquebisbe de Sant
Salvador, fou alhora un testimoni i
una exhortació viva per a l’Església.
Ell va sentir com a propi el drama de
la gran majoria dels seus fidels i els
va fer el centre de la seva opció
pastoral. Les Conferències de
l’Episcopat Llatinoamericà a
Medellín, Puebla, Santo Domingo i
Aparecida constitueixen etapes
significatives també per a tota
l’Església. Jo mateix, missioner
durant llargs anys al Perú, dec molt a
aquest camí de discerniment eclesial,
que el papa Francesc ha sabut unir
sàviament al d’altres esglésies
particulars, especialment les del Sud
global. Ara em voldria referir a dos
temes específics d’aquest magisteri
episcopal.

Estructures de pecat que causen
pobresa i desigualtats extremes



90. A Medellín, els bisbes es van
pronunciar a favor de l’opció
preferencial pels pobres: «Crist, el
nostre Salvador, no només va
estimar els pobres, sinó que “sent ric
es va fer pobre”, va viure en la
pobresa, va centrar la seva missió en
l’anunci als pobres del seu
alliberament i va fundar la seva
Església com a signe d’aquesta
pobresa entre els homes. [...] La
pobresa de tants germans clama
justícia, solidaritat, testimoniatge,
compromís, esforç i superació per al
compliment ple de la missió salvífica
encomanada per Crist».[90] Els bisbes
van afirmar amb força que l’Església,
per ser plenament fidel a la seva
vocació, no només ha de compartir la
condició dels pobres, sinó també
posar-se de la seva banda,
comprometent-se diligentment en la
seva promoció integral. La
Conferència de Puebla, davant
l’agreujament de la pobresa a
Amèrica Llatina, va confirmar la



decisió de Medellín amb una opció
franca i profètica a favor dels pobres,
i va qualificar les estructures
d’injustícia com a “pecat social”.

91. La caritat és una força que canvia
la realitat, una autèntica potència
històrica de canvi. És la font a què ha
de fer referència tot compromís per
«resoldre les causes estructurals de
la pobresa»,[91] i dur-ho a terme
urgentment. Faig vots, per tant,
perquè «creixi el nombre de polítics
capaços d’entrar en un autèntic
diàleg que s’orienti eficaçment a
guarir les arrels profundes i no
l’aparença dels mals del nostre
món»,[92] perquè «es tracta d’escoltar
el clamor de pobles sencers, dels
pobles més pobres de la terra».[93]

92. Per tant, cal continuar
denunciant la “dictadura d’una
economia que mata” i reconèixer que
«mentre els guanys d’uns pocs
creixen exponencialment, els de la



majoria es queden cada vegada més
lluny del benestar d’aquesta minoria
feliç. Aquest desequilibri prové
d’ideologies que defensen
l’autonomia absoluta dels mercats i
l’especulació financera. D’aquí que
neguin el dret de control dels Estats,
encarregats de vetllar pel bé comú.
S’instaura una nova tirania invisible,
a vegades virtual, que imposa, de
forma unilateral i implacable, les
seves lleis i les seves regles».[94]

Encara que no falten diferents
teories que intenten justificar l’estat
actual de les coses, o explicar que la
racionalitat econòmica ens exigeix
que esperem que les forces invisibles
del mercat ho resolguin tot, la
dignitat de cada persona humana ha
de ser respectada ara, no demà, i la
situació de misèria de moltes
persones a qui aquesta dignitat es
nega ha de ser una crida constant
per a la nostra consciència.



93. A l’encíclica Dilexit nos, el papa
Francesc ha recordat com el pecat
social pren la forma d’“estructura de
pecat” a la societat, que «moltes
vegades […] s’insereix en una
mentalitat dominant que considera
normal o racional allò que en realitat
és només egoisme i indiferència.
Aquest fenomen es pot definir com
l’“alienació social”».[95] Es torna
normal ignorar els pobres i viure
com si no existissin. Es presenta com
a elecció racional organitzar
l’economia demanant sacrificis al
poble, per assolir certs objectius que
interessen als poderosos; mentre que
als pobres només els queden
promeses de “gotes” que cauran, fins
que una nova crisi global els porti de
tornada a la situació anterior. És una
autèntica alienació aquella que
només porta a trobar excuses
teòriques i no a tractar de resoldre
avui els problemes concrets dels que
pateixen. Ja ho deia sant Joan Pau II:
«Està alienada una societat que, en



les seves formes d’organització
social, de producció i de consum, fa
més difícil la realització d’aquesta
donació i la formació d’aquesta
solidaritat interhumana».[96]

94. Hem de comprometre’ns cada
vegada més per resoldre les causes
estructurals de la pobresa. És una
urgència que «no pot esperar, no sols
per una exigència pragmàtica
d’obtenir resultats i d’ordenar la
societat, sinó per guarir-la d’una
malaltia que la fa fràgil i indigna i
que només podrà dur-la a noves
crisis. Els plans assistencials, que
atenen certes urgències, sols haurien
de pensar-se com a respostes
passatgeres».[97] La manca d’equitat
«és arrel dels mals socials».[98] En
efecte, «moltes vegades es percep
que, de fet, els drets humans no són
iguals per a tothom».[99]

95. Resulta que «en el vigent model
“exitista” i “privatista” no sembla



tenir sentit invertir perquè els lents,
febles o menys dotats puguin obrir-se
camí en la vida».[100] La pregunta
recurrent és sempre la mateixa: Els
menys dotats no són persones
humanes? Els febles no tenen la
nostra mateixa dignitat? Els que van
néixer amb menys possibilitats valen
menys com a éssers humans, i només
s’han de limitar a sobreviure? De la
nostra resposta a aquests
interrogants en depèn el valor de les
nostres societats i també el nostre
futur. O reconquerim la nostra
dignitat moral i espiritual, o caiem
com en un pou de brutícia. Si no ens
aturem a prendre’ns les coses de
debò continuarem així, de manera
explícita o dissimulada, legitimant
«el model distributiu actual, en què
una minoria es creu amb el dret de
consumir en una proporció que seria
impossible generalitzar, perquè el
planeta no podria ni tan sols contenir
els residus de semblant consum».[101]



96. Entre les qüestions estructurals
—que no és possible imaginar que es
resolguin de dalt i que requereixen
ser assumides com més aviat millor
— hi ha el tema dels llocs, els espais,
les cases i les ciutats on els pobres
viuen i transiten. Ho sabem, «que
boniques que són les ciutats que
superen la desconfiança malaltissa i
integren els diferents, i que fan
d’aquesta integració un nou factor de
desenvolupament! Que belles són les
ciutats que, fins i tot en el disseny
arquitectònic, són plenes d’espais
que connecten, relacionen,
afavoreixen el reconeixement de
l’altre!».[102] Alhora, «no podem
deixar de considerar els efectes de la
degradació ambiental, de l’actual
model de desenvolupament i de la
cultura del rebuig en la vida de les
persones».[103] De fet, «la deterioració
de l’ambient i la de la societat afecten
d’una manera especial els més febles
del planeta».[104]



97. Per tant, és responsabilitat de tots
els membres del poble de Déu fer
sentir, de diferents maneres, una veu
que desperti, que denunciï i que
s’exposi, fins i tot a cost de semblar
“estúpids”. Les estructures
d’injustícia han de ser reconegudes i
destruïdes amb la força del bé
mitjançant un canvi de mentalitat,
però també amb l’ajuda de les
ciències i la tècnica, mitjançant el
desenvolupament de polítiques
eficaces en la transformació de la
societat. Sempre cal recordar que la
proposta de l’Evangeli no és només
una relació individual i íntima amb
el Senyor. La proposta és més
àmplia: «és el Regne de Déu (cf. Lc
4,43); es tracta d’estimar Déu que
regna en el món. En la mesura en
què ell aconsegueixi de regnar entre
nosaltres, la vida social serà àmbit de
fraternitat, de justícia, de pau, de
dignitat per a tothom. Llavors, tant
l’anunci com l’experiència cristiana



tendeixen a provocar conseqüències
socials. Busquem el seu Regne».[105]

98. En fi, un document que al
principi no va ser ben acollit per
alguns, ens ofereix una reflexió
sempre actual: «Als defensors de
“l’ortodòxia”, de vegades s’adreça el
retret de passivitat, d’indulgència o
de complicitat culpables respecte a
situacions d’injustícia intolerables i
dels règims polítics que les
mantenen. La conversió espiritual, la
intensitat de l’amor a Déu i al
proïsme, el zel per la justícia i la pau,
el sentit evangèlic dels pobres i de la
pobresa són requerits a tots, i
especialment als pastors i als
responsables. La preocupació per la
puresa de la fe ha d’anar unida a la
preocupació per aportar, amb una
vida teologal integral, la resposta
d’un testimoni eficaç de servei al
proïsme i, particularment, al pobre i
a l’oprimit».[106]



Els pobres com a subjectes

99. Un do fonamental per al camí de
l’Església universal està representat
pel discerniment de la Conferència
d’Aparecida, on els bisbes
llatinoamericans van explicitar que
l’opció preferencial de l’Església pels
pobres «està implícita en la fe
cristològica en aquell Déu que s’ha
fet pobre per nosaltres, per enriquir-
nos amb la seva pobresa.[107] En el
document es contextualitza la missió
en l’actual situació del món
globalitzat, amb els seus nous i
dramàtics desequilibris,[108] i els
bisbes, en el missatge final, escriuen:
«Les agudes diferències entre rics i
pobres ens conviden a treballar amb
més interès en ser deixebles que
saben compartir la taula de la vida,
taula de tots els fills i filles del Pare,
taula oberta, influent, en què no falti
ningú. Per això reafirmem la nostra
opció preferencial i evangèlica pels
pobres».[109]



100. Al mateix temps, el document —
aprofundint un tema ja present a les
Conferències precedents de
l’episcopat d’Amèrica Llatina—
insisteix en la necessitat de
considerar les comunitats
marginades com a subjectes capaços
de crear la seva pròpia cultura, més
que com a objectes de beneficència.
Això implica que aquestes
comunitats tenen el dret de viure
l’Evangeli, de celebrar i comunicar la
fe segons els valors presents en la
seva cultura. L’experiència de la
pobresa els dona la capacitat per
reconèixer aspectes de la realitat que
altres no són capaços de veure, i per
això la societat necessita escoltar-los.
El mateix val per a l’Església, que ha
de valorar positivament la manera
“popular” que ells tenen de viure la
fe. Un bonic text del document final
d’Aparecida ens ajuda a reflexionar
sobre aquest punt, per trobar
l’actitud correcta: «Només la
proximitat que ens fa amics ens



permet apreciar profundament els
valors dels pobres d’avui, els seus
anhels legítims i la seva pròpia
manera de viure la fe. [...] Dia a dia,
els pobres es fan subjectes de
l’evangelització i de la promoció
humana integral: eduquen els seus
fills a la fe, viuen una solidaritat
constant entre parents i veïns,
busquen constantment Déu i donen
vida al pelegrinar de l’Església. A la
llum de l’Evangeli reconeixem la
seva immensa dignitat i el seu valor
sagrat als ulls de Crist, pobre com ells
i exclòs entre ells. Des d’aquesta
experiència creient, hi compartirem
la defensa dels seus drets».[110]

101. Tot això comporta la presència
d’un aspecte en l’opció pels pobres
que hem de recordar constantment:
aquesta opció, en efecte, exigeix de
part nostra «una atenció posada en
l’altre. […] Aquesta atenció amant és
l’inici d’una veritable preocupació
per la seva persona, a partir de la



qual desitjo buscar efectivament el
seu bé. Això implica valorar el pobre
en la seva bondat pròpia, amb la seva
manera de ser, amb la seva cultura,
amb la seva manera de viure la fe. El
veritable amor sempre és
contemplatiu, ens permet de servir a
l’altre no per necessitat o per vanitat,
sinó perquè ell és bonic, més enllà de
la seva aparença. […] Només des
d’aquesta proximitat real i cordial
podem acompanyar-los
adequadament en el seu camí
d’alliberació».[111] Per això, dirigeixo
un agraïment sincer a tots els que
han escollit viure entre els pobres; és
a dir, a aquells que no els van a
visitar de tant en tant, sinó que viuen
amb ells i com ells. Aquesta és una
opció que ha de trobar lloc entre les
formes més altes de vida evangèlica.

102. En aquesta perspectiva, apareix
clarament la necessitat que «tots ens
deixem evangelitzar»[112] pels pobres,
i que tots reconeguem «la misteriosa



saviesa que Déu vol comunicar-nos a
través d’ells».[113] Crescuts en
l’extrema precarietat, aprenent a
sobreviure enmig de les condicions
més difícils, confiant en Déu amb la
certesa que ningú més no les pren
seriosament, ajudant-se mútuament
en els moments més obscurs, els
pobres han après moltes coses que
conserven en el misteri del seu cor.
Aquells d’entre nosaltres que no han
experimentat situacions semblants,
d’una vida viscuda al límit,
segurament tenen molt a rebre
d’aquesta font de saviesa que
constitueix l’experiència dels pobres.
Només comparant les nostres
queixes amb els seus sofriments i
privacions, és possible rebre un
retret que ens convidi a simplificar la
nostra vida.



CAPÍTOL CINQUÈ

UN DESAFIAMENT
PERMANENT

103. He decidit recordar aquesta
bimil·lenària història d’atenció
eclesial als pobres i amb els pobres
per mostrar que aquesta forma part
essencial del camí ininterromput de
l’Església. La cura dels pobres forma
part de la gran Tradició de l’Església,
com un far de llum que, des de
l’Evangeli, ha il·luminat els cors i els
passos dels cristians de tots els
temps. Per tant, hem de sentir la
urgència de convidar tothom a
submergir-se en aquest riu de llum i
de vida que prové del reconeixement
de Crist en el rostre dels necessitats i
dels qui pateixen. L’amor als pobres
és un element essencial de la història
de Déu amb nosaltres i, des del cor
de l’Església, prorromp com una
crida contínua en els cors dels
creients, tant en les comunitats com



en cadascun dels fidels. L’Església,
com a Cos de Crist, sent com a “carn”
pròpia la vida dels pobres, que són
part privilegiada del poble que va en
camí. Per això, l’amor als qui són
pobres —en qualsevol manera que es
manifesti aquesta pobresa— és la
garantia d’una Església evangèlica
fidel al cor de Déu. De fet, cada
renovació eclesial ha tingut sempre
com a prioritat l’atenció preferencial
pels pobres, que es diferencia tant en
les motivacions com en l’estil de les
activitats de qualsevol altra
organització humanitària.

104. El cristià no pot considerar els
pobres només com un problema
social; aquests són una “qüestió
familiar”, són “dels nostres”. La
nostra relació amb ells no es pot
reduir a una activitat o a una oficina
de l’Església. Com ensenya la
Conferència d’Aparecida, «se’ns
demana dedicar temps als pobres,
donar-los una atenció amable,



escoltar-los amb interès,
acompanyar-los en els moments més
difícils, elegint-los per compartir
hores, setmanes o anys de la nostra
vida, i cercant, des d’ells, la
transformació de la seva situació. No
podem oblidar que Jesús mateix ho
va proposar amb la seva manera
d’actuar i amb les seves paraules».[114]

El bon samarità de nou

105. La cultura dominant dels inicis
d’aquest mil·lenni instiga a
abandonar els pobres al seu propi
destí, no jutjar-los dignes d’atenció i
molt menys d’estima. A l’encíclica 
Fratelli tutti el papa Francesc ens
convidava a reflexionar sobre la
paràbola del bon samarità (cf.
Lc10,25-37), precisament per
aprofundir en aquest punt. En
aquesta paràbola veiem que, davant
d’aquell home ferit i abandonat pel
camí, les actituds dels que passen són
diferents. Només el bon samarità



s’ocupa de tenir-ne cura. Aleshores
torna la pregunta que interpel·la
cadascú en primera persona: «Amb
qui t’identifiques? Aquesta pregunta
és crua, directa i determinant. A quin
d’ells t’assembles? Ens cal reconèixer
la temptació que ens envolta de
desentendre’ns dels altres;
especialment dels més febles.
Diguem-ho, hem crescut en molts
aspectes, encara que som analfabets
en acompanyar, cuidar i sostenir els
més fràgils i febles de les nostres
societats desenvolupades. Ens
acostumem a mirar al costat, a
passar pel costat, a ignorar les
situacions fins que aquestes ens
colpegen directament».[115]

106. I ens fa molt bé descobrir que
aquella escena del bon samarità es
repeteix també avui. Recordem
aquesta situació dels nostres dies:
«Quan trobo una persona dormint a
la intempèrie, en una nit freda, puc
sentir que aquest fardell és un



imprevist que m’interromp, un
delinqüent ociós, un destorb en el
meu camí, un agulló molest per a la
meva consciència, un problema que
han de resoldre els polítics, i potser
fins i tot unes escombraries que
embruten l’espai públic. O puc
reaccionar des de la fe i la caritat, i
reconèixer en ell un ésser humà amb
la meva mateixa dignitat, una
creatura infinitament estimada pel
Pare, una imatge de Déu, un germà
redimit per Jesucrist. Això és ser
cristians! O per ventura pot
entendre’s la santedat al marge
d’aquest reconeixement viu de la
dignitat de tot ésser humà?».[116] Què
va fer el bon samarità?

107. La pregunta esdevé urgent,
perquè ens ajuda a adonar-nos d’una
falta greu en les nostres societats i
també en les nostres comunitats
cristianes. El fet és que moltes
formes d’indiferència que avui
trobem «són signes d'un estil de vida



generalitzat, que es manifesta de
diverses maneres, potser més subtils.
A més, com que tots estem molt
concentrats en les nostres pròpies
necessitats, veure algú patint ens
molesta, ens pertorba, perquè no
volem perdre el nostre temps per
culpa dels problemes aliens. Aquests
són símptomes d’una societat
malalta, perquè busca construir-se
d’esquena al dolor. Millor no caure
en aquesta misèria. Mirem el model
del bon samarità».[117] Les darreres
paraules de la paràbola evangèlica
—«Doncs tu fes igual» (Lc 10,37)—
són un manament que un cristià ha
de sentir ressonar cada dia en el seu
cor.

Un desafiament ineludible per a
l’Església d’avui

108. En una època particularment
difícil per a l’Església de Roma, quan
les institucions imperials estaven
col·lapsant sota la pressió dels



bàrbars, sant Gregori el Gran
amonestava els seus fidels d’aquesta
manera: «Cada dia, si el busquem,
trobem Llàtzer, i, encara que no el
busquem, el tenim a la vista. Veieu
que a totes hores es presenten els
pobres i que ara ens demanen ells,
que després vindran com a
intercessors nostres. [...] No perdeu
el temps de la misericòrdia; no feu
cas omís dels remeis que heu rebut».
[118] No sense valentia, ell desafiava
els prejudicis generalitzats envers els
pobres, com els dels que els
consideraven responsables de la seva
pròpia misèria: «Quan veieu que
alguns pobres fan algunes coses
reprensibles: no els menyspreeu, no
desconfieu, perquè potser la farga de
la pobresa purifica l’excés d’alguna
maldat petitíssima».[119] No poques
vegades, la riquesa ens torna cecs,
fins al punt de pensar que la nostra
felicitat només es pot fer si
aconseguim prescindir dels altres. En
això, els pobres poden ser per a



nosaltres com a mestres silenciosos,
tornant el nostre orgull i arrogància
en una justa humilitat.

109. Si és veritat que els pobres són
sostinguts pels qui tenen mitjans
econòmics, també es pot afirmar
amb certesa el contrari. Aquesta és
una sorprenent experiència
corroborada per la mateixa tradició
cristiana i que esdevé un veritable
punt d’inflexió en la nostra vida
personal, quan ens adonem que
justament els pobres són els que ens
evangelitzen. De quina manera? Els
pobres, en el silenci de la seva
mateixa condició, ens col·loquen
davant de la realitat de la nostra
debilitat. L’ancià, per exemple, amb
la feblesa del seu cos, ens recorda la
nostra vulnerabilitat, tot i que
busquem amagar-la darrere del
benestar o de l’aparença. A més, els
pobres ens fan reflexionar sobre la
precarietat d’aquell orgull agressiu
amb què sovint afrontem les



dificultats de la vida. En essència, ells
revelen la nostra fragilitat i el buit
d’una vida aparentment protegida i
segura. Respecte d’això, tornem a
escoltar aquestes paraules de sant
Gregori Magne: «Que ningú, doncs,
es consideri segur dient: Au, jo no
robo l’aliè, sinó que gaudeixo
bonament dels béns que he rebut;
perquè aquest ric no va ser castigat
precisament per robar allò aliè, sinó
perquè va reservar malament per a
ell tot sol els béns que havia rebut.
També això el va portar a l’infern: no
viure temorós enmig de la seva
felicitat, fer servir en la seva
arrogància els dons rebuts, no tenir
entranyes de caritat».[120]

110. Per a nosaltres cristians, la
qüestió dels pobres porta a allò
essencial de la nostra fe. L’opció
preferencial pels pobres, és a dir,
l’amor de l’Església cap a ells, com
ensenyava sant Joan Pau II, «és
determinant i pertany a la seva



tradició constant, la impulsa a
dirigir-se al món en què, malgrat el
progrés tecnicoeconòmic, la pobresa
amenaça d’assolir formes
gegantines».[121] La realitat és que per
als cristians els pobres no són una
categoria sociològica, sinó la mateixa
carn de Crist. En efecte, no és
suficient limitar-se a enunciar de
manera general la doctrina de
l’encarnació de Déu; per endinsar-se
de debò en aquest misteri, en canvi,
cal especificar que el Senyor es fa
carn, carn que té gana, que té set,
que està malalta, empresonada. «Una
Església pobra per als pobres
comença amb l’anar cap a la carn de
Crist. Si anem cap a la carn de Crist,
comencem a entendre alguna cosa, a
entendre què és aquesta pobresa, la
pobresa del Senyor. I això no és
fàcil».[122]

111. El cor de l’Església, per la seva
mateixa naturalesa, és solidari amb
aquells que són pobres, exclosos i



marginats, amb aquells que són
considerats un “descart” de la
societat. Els pobres són al centre de
l’Església, perquè és des de la «fe en
Crist fet pobre, i sempre proper als
pobres i exclosos, [que] brota la
preocupació pel desenvolupament
integral dels més abandonats de la
societat».[123] Al cor de cada fidel hi ha
«l’exigència d’escoltar aquest clamor
[que] brota de la mateixa obra
alliberadora de la gràcia en cada un
de nosaltres, per la qual cosa no es
tracta d’una missió reservada només
a alguns».[124]

112. De vegades es percep en alguns
moviments o grups cristians la
manca o fins i tot l’absència del
compromís pel bé comú de la societat
i, en particular, per la defensa i la
promoció dels més febles i
desafavorits. Pel que fa a això, cal
recordar que la religió, especialment
la cristiana, no es pot limitar a
l’àmbit privat, com si els fidels no



haguessin de preocupar-se també
dels problemes relatius a la societat
civil i dels esdeveniments que
afecten els ciutadans.[125]

113. En realitat, «qualsevol
comunitat de l’Església, en la mesura
en què pretengui subsistir tranquil·la
sense ocupar-se creativament i
cooperar amb eficiència perquè els
pobres visquin amb dignitat i per
incloure tothom, també correrà el
risc de la dissolució, encara que parli
de temes socials o critiqui els
governs. Fàcilment acabarà sumida
en la mundanitat espiritual,
dissimulada amb pràctiques
religioses, amb reunions infecundes
o amb discursos buits».[126]

114. No estem parlant només de
l’assistència i del compromís
necessari per la justícia. Els creients
s’han d’adonar d’una altra manera
d’incoherència respecte als pobres.
De fet, «la pitjor discriminació que



sofreixen els pobres és la falta
d’atenció espiritual. […] L’opció
preferencial pels pobres ha de
traduir-se principalment en una
atenció religiosa privilegiada i
prioritària».[127] Això no obstant,
aquesta atenció espiritual envers els
pobres és posada en discussió per
certs prejudicis, també per part de
cristians, perquè ens sentim més a
gust sense els pobres. Hi ha qui
segueix dient: “La nostra tasca és
pregar i ensenyar la veritable
doctrina”. Però, desvinculant aquest
aspecte religiós de la promoció
integral, afegeixen que només el
govern se n’hauria d’encarregar, o
que seria millor deixar-los en la
misèria, perquè aprenguin a
treballar. De vegades, però,
s’assumeixen criteris
pseudocientífics per dir que la
llibertat de mercat portarà
espontàniament la solució al
problema de la pobresa. O fins i tot,
s’opta per una pastoral de les



anomenades elits, argumentant que,
en comptes de perdre el temps amb
els pobres, és millor ocupar-se dels
rics, dels poderosos i dels
professionals, perquè, per mitjà
d’ells, es puguin assolir solucions
més eficaces. És fàcil percebre la
mundanitat que s’amaga darrere
d’aquestes opinions; aquestes ens
porten a observar la realitat amb
criteris superficials i desproveïts de
qualsevol llum sobrenatural,
preferint cercles socials que ens
tranquil·litzen o buscant privilegis
que ens acomoden.

Encara avui, donar

115. És bo dedicar una darrera
paraula a l’almoina, que avui no
gaudeix de bona fama, sovint fins i
tot entre els creients. No només no es
practica, sinó que a més es
menysprea. D’una banda, confirmo
que l’ajuda més important per a una
persona pobra és promoure-la a tenir



una bona feina, perquè es pugui
guanyar una vida més d’acord amb
la seva dignitat, desenvolupant-ne les
capacitats i oferint el seu esforç
personal. El fet és que «la manca de
feina és molt més que la manca
d’una font d’ingressos per poder
viure. La feina també és això, però és
molt, molt més. Treballant nosaltres
ens fem més persona, la nostra
humanitat floreix, els joves només es
converteixen en adults treballant. La
Doctrina Social de l’Església ha vist
sempre el treball humà com a
participació en la creació que
continua cada dia, també gràcies a
les mans, la ment i el cor dels
treballadors».[128] D’altra banda, si
encara no hi ha aquesta possibilitat
concreta, no podem córrer el risc de
deixar una persona abandonada a la
seva sort, sense l’indispensable per
viure dignament. I, per tant,
l’almoina continua sent un moment
necessari de contacte, de trobada i



d’identificació amb la situació dels
altres.

116. És evident, per a qui estima de
debò, que l’almoina no eximeix de les
seves responsabilitats a les autoritats
competents, ni elimina el compromís
organitzat de les institucions, i
encara menys substitueix la lluita
legítima per la justícia. No obstant,
convida almenys a aturar-se i a mirar
el pobre a la cara, a tocar-lo i
compartir amb ell alguna cosa
pròpia. De qualsevol manera,
l’almoina, per petita que sigui, infon 
pietas en una vida social en què tots
es preocupen del seu propi interès
personal. Diu el llibre dels Proverbis:
«Serà beneït el qui és generós, el qui
dona al pobre el seu pa» (Pr 22,9).

117. Tant l’Antic com el Nou
Testament contenen autèntics
himnes a l’almoina: «En canvi, sigues
generós amb la gent pobra i no els
facis esperar la teva almoina. […]



Considera l’almoina que has fet com
si encara la tinguessis al graner, i ella
et preservarà de tot mal» (Sir
29,8.12). I Jesús reprèn aquest
ensenyament: «Veneu els vostres
béns i distribuïu els diners als qui ho
necessitin. Feu-vos bosses que no
s’envelleixin, aplegueu-vos al cel un
tresor que no s’esgotarà» (Lc 12,33).

118. A sant Joan Crisòstom se li
atribuïa aquesta exhortació:
«L’almoina és l’ala de la pregària; si
no dones ales a la pregària, no
volarà».[129] I sant Gregori de Nazianz
concloïa una de les seves cèlebres
pregàries amb aquestes paraules:
«En veritat, si en alguna cosa confieu
en mi, servents de Crist, germans i
cohereus, mentre arriba el moment,
visitem Crist, curem Crist, alimentem
Crist, vestim Crist, allotgem Crist,
honrem Crist; no només a la taula,
com alguns; ni amb perfums, com
Maria; no només al sepulcre, com
Josep d’Arimatea; ni pel que fa a la



sepultura, com Nicodem, que
estimava Crist a mitges; ni amb or,
encens i mirra, com els Mags,
anteriors als esmentats; sinó perquè
el Senyor de l’univers vol
misericòrdia i no sacrifici, […]
oferim-li aquesta compassió per
mitjà dels necessitats i dels que ara
es troben llançats per terra, perquè,
quan sortim d’aquí baix, siguem
rebuts a les estades eternes».[130]

119. Cal alimentar l’amor i les
conviccions més profundes i això es
fa amb gestos. Romandre en el món
de les idees i les discussions, sense
gestos personals, assidus i sincers,
seria la perdició dels nostres somnis
més preuats. Per aquesta senzilla
raó, com a cristians, no renunciem a
l’almoina. És un gest que es pot fer
de diferents maneres, i que podem
intentar fer de la manera més eficaç,
però cal fer-lo. I sempre serà millor
fer alguna cosa que no fer res. En tot
cas ens arribarà al cor. No serà la



solució a la pobresa mundial, que cal
cercar amb intel·ligència, tenacitat i
compromís social. Però ens cal
practicar l’almoina per tocar la carn
sofrent dels pobres.

120. L’amor cristià supera qualsevol
barrera, apropa els llunyans, reuneix
els estranys, familiaritza els enemics,
travessa abismes humanament
insuperables, penetra als racons més
ocults de la societat. Per la seva
naturalesa, l’amor cristià és profètic,
fa miracles, no té límits: és per a
l’impossible. L’amor és abans que res
una manera de concebre la vida, una
manera de viure-la. Doncs bé, una
Església que no posa límits a l’amor,
que no coneix enemics a combatre,
sinó només homes i dones per
estimar, és l’Església que el món
necessita avui.

121. Ja sigui a través del treball que
vosaltres feu, o del vostre compromís
per canviar les estructures socials



injustes, o per mitjà d’aquests gestos
senzills d’ajuda, molt propers i
personals, serà possible per a aquell
pobre sentir que les paraules de
Jesús són per a ell: «Jo t’he
estimat» (Ap 3,9).

Donat a Roma, a prop de Sant Pere, el
4 d’octubre, memòria de sant
Francesc d’Assís, de l’any 2025,
primer del meu Pontificat.

LLEÓ XIV

[1] Francesc, Carta enc. Dilexit nos (24
d’octubre de 2024), 170: AAS 116
(2024), 1422.

[2] Ibíd.,171: AAS 116 (2024),
1422-1423.

[3] Id., Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 de març de 2018), 96: AAS110
(2018), 1137.



[4] Francesc, Trobada amb els
representants dels mitjans de
comunicació (16 de març de 2013): 
AAS 105 (2013), 381.

[5] J. Bergoglio – A. Skorka, Sobre el
cielo y la tierra, Buenos Aires 2013,
214.

[6] S. Pau VI, Homilia en la Santa Missa
concelebrada durant l’última sessió
pública del Concili Ecumènic Vaticà II
(7 de desembre de 1965): AAS 58
(1966), 55-56.

[7] Cf. Francesc,Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
187: AAS 105 (2013), 1098.

[8] Ibíd., 212: AAS 105 (2013), 1108.

[9] Id., Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 23: AAS 112
(2020), 977.

[10] Ibíd., 21: AAS 112 (2020), 976.



[11] Consell de les Comunitats
Europees, Decisió (85/8/CEE) relativa
a una acció comunitària específica de
lluita contra la pobresa (19 de
desembre de 1984), art. 1, par. 2: 
Diari Oficial de les Comunitats
Europees, N. L 2/24.

[12] Cf. S. Joan Pau II, Catequesi (27
d’octubre de 1999): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española, 29 d’octubre de 1999, 3.

[13] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
197: AAS 105 (2013), 1102.

[14] Cf. Id., Missatge per a la V Jornada
Mundial dels Pobres (13 de juny de
2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesús
no sols està de part dels pobres, sinó
que comparteix amb ells la mateixa
sort. Aquesta és una lliçó important
també per als seus deixebles de tots
els temps».



[15] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 186: AAS
105 (2013), 1098.

[16] Id., Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de març de 2018), 95: 
AAS110 (2018), 1137.

[17] Ibíd., 97: AAS 110 (2018), 1137.

[18] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 194: AAS
105 (2013), 1101.

[19] Francesc, Trobada amb els
representants dels mitjans de
comunicació (16 de març de 2013): 
AAS 105 (2013), 381.

[20] Conc. Ecum. Vaticà II, Const.
dogm. Lumen gentium, 8.

[21] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
48: AAS 105 (2013), 1040.

[22] En aquest capítol proposarem
alguns d’aquests exemples de



santedat, que no pretenen ser
exhaustius, sinó indicatius de la cura
dels pobres que sempre ha
caracteritzat la presència de
l’Església en el món. Una reflexió
detallada sobre la història d’aquesta
atenció eclesial als més pobres es
troba al llibre de V. Paglia,Storia della
povertà, Milà 2014.

[23] Cf. S. Ambròs,De officiis
ministrorum I, cap. 41, 205-206: CCSL
15, Turnhout 2000, 76-77; II, cap. 28,
140-143: CCSL 15, 148-149.

[24] Ibíd. II, cap. 28, 140: CCSL 15, 148.

[25] Ibíd.

[26] Ibíd. II, cap. 28, 142: CCSL 15, 148.

[27] S. Ignasi d’Antioquia,Epistula ad
Smyrnaeos, 6, 2: SCh 10bis, París
2007, 136-138.

[28] S. Policarp,Epistula ad
Philippenses, 6, 1: SCh 10bis, 186.



[29] S. Justí, Apologia prima, 67, 6-7: 
SCh 507, París 2006, 310.

[30] S. Joan Crisòstom, Homiliae in
Matthaeum, 50, 3: PG 58, París 1862,
508.

[31] Ibíd., 50, 4: PG 58, 509.

[32] Id., Homilia in Epistula ad
Hebraeos, 11, 3: PG 63, París 1862, 94.

[33] Id., Homilia II De Lazaro, 6: PG 48,
París 1862, 992.

[34] S. Ambròs, De Nabuthae, 12, 53: 
CSEL 32/2, Praga-Viena-Leipzig 1897,
498.

[35] S. Agustí, Enarrationes in Psalmos,
125, 12: CSEL 95/3, Viena 2001, 181.

[36] Id., Sermo LXXXVI,5: CCSL 41Ab,
Turnhout 2019,411-412.

[37] Pseudoagustí, Sermo CCCLXXXVIII,
2: PL 39, París 1862, 1700.



[38] S. Cebrià, De mortalitate, 16: CCSL
3A, Turnhout 1976, 25.

[39] Francesc, Missatge per a la XXX
Jornada Mundial del Malalt (10 de
desembre de 2021), 3: AAS 114 (2022),
51.

[40] S. Camil de Lel·lis, Regles de la
Companyia dels Ministres dels
Malalts, 27: M. Vanti (ed.), Scritti di
San Camillo de Lellis, Milà 1965, 67.

[41] Sta.Lluïsa de Marillac, Carta a les
Germanes Claude Carré i Marie
Gaudoin (28 de novembre de 1657):
E. Charpy (ed.), Sainte Louise de
Marillac. Écrits, París 1983, 576.

[42] S. Basili el Gran, Regulae fusius
tractatae, 37, 1: PG 31, París 1857,
1009 C-D.

[43] Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182,
París 1972, 614.



[44] S. Joan Cassià, Collationes XIV, 10: 
CSEL 13, Viena 2004, 410.

[45] Benet XVI, Catequesi (21 d’octubre
de 2009): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española, 23
d’octubre de 2009, 32.

[46] Cf. Innocenci III, Butlla Operante
divinae dispositionis– Regla Primitiva
dels Trinitaris (17 de desembre de
1198), 2: J. L. Aurrecoechea – A.
Moldón (eds.), Fuentes históricas de
la Orden Trinitaria (s. XII-XV),
Còrdova 2003, 6-7: «Que tots els béns,
d’on sigui que lícitament provinguin,
els divideixin en tres parts iguals; i
que en la mesura que dues parts
siguin suficients, s’hi duguin a terme
obres de misericòrdia, juntament
amb un moderat suport de si
mateixos i dels qui per necessitat
estan al seu servei. En canvi, que la
tercera part es reservi per a la
redempció dels captius a causa de la
seva fe en Crist».



[47] Cf. Constitucions de l’Orde dels
Mercedaris, n. 14: Orden de la
Bienaventurada Virgen María de la
Merced, Regla y Constituciones,
Roma2014, 53: «Per complir aquesta
missió, impulsats per la caritat, ens
consagrem a Déu amb un vot
particular, anomenat de Redempció,
en virtut del qual prometem donar la
vida com Crist la va donar per
nosaltres, si fos necessari, per salvar
els cristians que es troben en perill
extrem de perdre la seva fe, en les
noves formes de captivitat».

[48] Cf. S. Juan Bautista de la
Concepción, La regla de la Orden de
la Santísima Trinidad, XX, 1: BAC
Maior 60, Madrid 1999, 90: «I en això
els pobres i els captius són semblants
a Crist, en qui el món llança les seves
penes. […] A aquests aquesta santa
Religió de la Santíssima Trinitat crida
i convida que vinguin a beure de
l’aigua del Salvador, que és dir que,
per haver-se Crist posat a la creu a



ser salut i salvador dels homes, ella
ha pres d’aquella salut i la vol donar
i repartir als pobres i salvar i
alliberar els captius».

[49] Cf. Id., El recogimiento interior, XL,
4: BAC Maior 48, Madrid 1995, 689:
«El lliure albir a l’home el fa senyor i
lliure entre totes les criatures, però
ai, bon Déu!, quants més són els qui
per aquest camí són esclaus i captius
del dimoni, presos i encadenats de
les seves passions i apetències
desordenades».

[50] Francesc, Missatge per a la XLVIII
Jornada Mundial de la Pau (8 de
desembre de 2014), 3: AAS 107 (2015),
69.

[51] Id., Trobada amb els agents de la
policia penitenciària, els detinguts i
els voluntaris de la presó de Montorio
(Verona, 18 de maig de 2024): AAS
116 (2024), 766.



[52] Honori III, Butlla Solet annuere – 
Regla butllada (29 de novembre de
1223), cap. VI: SCh 285, París 1981,
192.

[53] Cf. Gregori IX, Butlla Sicut
manifestum est (17 de setembre de
1228), 7: SCh 325, París 1985, 200:
«Sicut igitur supplicastis, altissimae
paupertatis propositum vestrum
favore apostolico roboramus,
auctoritate vobis praesentium
indulgentes, ut recipere possessiones
a nullo compelli possitis».

[54] Cf. S. C.Tugwell (ed.), Early
Dominicans. Selected Writings,
Mahwah 1982, 16-19.

[55] Tomàs de Celano,Vita Secunda – 
pars prima, cap. IV, 8: AnalFranc 10,
Florència 1941, 135.

[56] Francesc, Discurs després de la
visita a la tomba de Lorenzo Milani
(Barbiana, 20 de juny de 2017), 2: 
AAS 109 (2017), 745.



[57] S. Joan Pau II, Discurs als
participants en el Capítol General dels
Clergues Regulars Pobres de la Mare
de Déu de les Escoles Pies – Escolapis
(5 de juliol de 1997), 2: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española, 11 de juliol de 1997, 2.

[58] Ibíd.

[59] Id., Homilia durant la Santa Missa
de canonització (18 d’abril de
1999):AAS 91 (1999), 930.

[60] Cf. Id., CartaIuvenum Patris (31 de
gener de 1988), 9: AAS 80 (1988), 976.

[61] Cf. Francesc,Discurs als
participants en el Capítol General de
l’Institut de la Caritat – Rosminians (1
d’octubre de 2018): L’Osservatore
Romano, 1-2 d’octubre de 2018, 7.

[62] Id., Homilia durant la Santa Missa
de canonització (9 d’octubre de 2022):
AAS 114 (2022), 1338.



[63] S. Joan Pau II, Missatge a la
Congregació de Missioneres del
Sagrat Cor (31 de maig de 2000), 3: 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española, 28 de juliol de
2000, 5.

[64] Cf. Pius XII, Breu ap. Superiore iam
aetate (8 de setembre de 1950): 
AAS43 (1951), 455-456.

[65] Francesc, Missatge per a la CV
Jornada Mundial del Migrant i del
Refugiat (27 de maig de 2019): AAS
111 (2019), 911.

[66] Id., Missatge per a la C Jornada
Mundial del Migrant i del Refugiat (5
d’agost de 2013): AAS 105 (2013), 930.

[67] Sta. Teresa de Calcuta, Discurs en
rebre el Premi Nobel de la Pau (Oslo,
10 de desembre de 1979): Id.,Aimer
jusqu’à en avoir mal, Lyon 2017,
19-20.



[68] S. Joan Pau II, Discurs als pelegrins
vinguts a Roma per a la beatificació
de la Mare Teresa de Calcuta (20
d’octubre de 2003), 3: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española, 31 d’octubre de 2003, 7.

[69] Francesc, Homilia durant la Santa
Missa de canonització (13 d’octubre
de 2019): AAS 111 (2019), 1712.

[70] S. Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 de gener de
2001), 49: AAS 93 (2001), 302.

[71] Francesc, Exhort. ap.Christus vivit
(25 de març de 2019), 231: AAS 111
(2019), 458.

[72] Id., Discurs als participants en la
Trobada mundial dels moviments
populars (28 d’octubre de 2014): AAS
106 (2014), 851-852.

[73] Ibíd.: AAS 106 (2014), 859.



[74] Id., Discurs als participants en la
Trobada mundial dels moviments
populars (5 de novembre de 2016): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española, 11 de novembre
de 2016, 8.

[75] Ibíd.

[76] S. Joan XXIII,Radiomissatge a tots
els fidels del món un mes abans de
l’obertura del Concili Ecumènic Vaticà
II (11 de setembre de 1962): AAS 54
(1962), 682.

[77] G. Lercaro,Intervenció en la XXXV
Congregació general del Concili
Ecumènic Vaticà II (6 de desembre de
1962), 2: AS I/IV, 327-328.

[78] Ibíd., 4: ASI/IV, 329.

[79] Istituto per le Scienze Religiose
(ed.), Per la forza dello Spirito.
Discorsi conciliari del Card. Giacomo
Lercaro, Bolonya 1984, 115.



[80] S. Pau VI,Al·locució en la solemne
obertura de la segona sessió del
Concili Ecumènic Vaticà II (29 de
setembre de 1963): AAS 55 (1963),
857.

[81] Id.,Catequesi (11 de novembre de
1964): Insegnamenti di Paolo VI, II
(1964), 984.

[82] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 69. 71.

[83] S. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 de març de 1967), 23: 
AAS 59 (1967), 269.

[84] Cf. ibíd., 4: AAS 59 (1967), 259.

[85] S. Joan Pau II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
desembre de 1987), 42: AAS 80 (1988),
572.

[86] Ibíd.: AAS 80 (1988), 573.



[87] Id., Carta enc. Laborem exercens
(14 de setembre de 1981), 3: AAS 73
(1981), 584.

[88] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de juny de 2009), 7: AAS
101 (2009), 645.

[89] Ibíd., 27: AAS 101 (2009), 661.

[90] II Conferència General de
l’Episcopat Llatinoamericà, 
Document de Medellín (24 d’octubre
de 1968), 14, n. 7: CELAM, Medellín.
Conclusiones, Lima 2005, 131-132.

[91] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[92] Ibíd., 205: AAS 105 (2013), 1106.

[93] Ibíd., 190: AAS 105 (2013), 1099.

[94] Ibíd., 56: AAS 105 (2013), 1043.



[95] Id., Carta enc. Dilexit nos (24
d’octubre de 2024), 183: AAS 116
(2024), 1427.

[96] S. Joan Pau II, Carta
enc.Centesimus annus (1 de maig de
1991), 41: AAS 83 (1991), 844-845.

[97] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[98] Ibíd.

[99] Id., Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 22: AAS 112
(2020), 976.

[100] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 209: AAS
105 (2013), 1107.

[101] Id., Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 50: AAS 107 (2015),
866.



[102] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 210: AAS
105 (2013), 1107.

[103] Id., Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 43: AAS 107 (2015),
863.

[104] Ibíd., 48: AAS 107 (2015), 865.

[105] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 180: AAS
105 (2013), 1095.

[106] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Instrucció sobre alguns aspectes
de la “Teologia de l’alliberament” (6
d’agost de 1984), XI, 18: AAS 76
(1984), 907-908.

[107] V Conferència General de
l’Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), n. 392, Bogotà 2007, p.
179-180. Cf. BenetXVI, Discurs en la
sessió inaugural dels treballs de la V
Conferència General de l’Episcopat



Llatinoamericà i del Carib (13 de
maig de 2007), 3: AAS 99 (2007), 450.

[108] Cf. V Conferència General de
l’Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), nn. 43-87, p. 31-47.

[109] Id., Missatge final (29 de maig de
2007), n. 4, Bogotà 2007, p. 275.

[110] Id.,Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), núm. 398, p. 182.

[111] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembre de 2013),
199: AAS 105 (2013), 1103-1104.

[112] Ibíd., 198: AAS 105 (2013), 1103.

[113] Ibíd.

[114] V Conferència General de
l’Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d’Aparecida (29 de
juny de 2007), n. 397, p. 182.



[115] Francesc, Carta enc. Fratelli tutti
(3 d’octubre de 2020), 64: AAS 112
(2020), 992.

[116] Id., Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de març de 2018), 98: 
AAS 110 (2018), 1137.

[117] Id., Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 65-66: AAS 112
(2020), 992.

[118] S. Gregori el Gran, Homilia 40, 10:
SCh 522, París 2008, 552-554.

[119] Ibíd., 6: SCh 522, 546.

[120] Ibíd., 3: SCh 522, 536.

[121] S. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 de maig de
1991), 57: AAS 83 (1991) 862-863.

[122] Francesc,Vetlla de Pentecosta amb
els moviments eclesials (18 de maig
de 2013): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española, 24 de
maig de 2013, 6.



[123] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 186: AAS
105 (2013), 1098.

[124] Ibíd., 188: AAS 105 (2013), 1099.

[125] Cf. ibíd., 182-183: AAS 105 (2013),
1096-1097.

[126] Ibíd., 207: AAS 105 (2013), 1107.

[127] Ibíd., 200: AAS 105 (2013), 1104.

[128] Id.,Discurs en ocasió de la trobada
amb el món del treball a l’establiment
siderúrgic ILVA a Gènova (27 de maig
de 2017): AAS 109 (2017), 613.

[129] Pseudocrisòstom,Homilia de
jejunio et eleemosyna: PG48, 1060.

[130] S. Gregori de Nazianz, Oratio XIV,
40: PG 35, París 1886, 910.



Traducció: Gabinet d’informació de
l’Església a Catalunya

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-
apostolica-dilexi-te/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-dilexi-te/

	«Dilexi te»: llibre electrònic
	CAPÍTOL PRIMER
	ALGUNES PARAULES INDISPENSABLES
	CAPÍTOL SEGON
	DÉU OPTA PELS POBRES
	CAPÍTOL TERCER
	UNA ESGLÉSIA PER ALS POBRES
	CAPÍTOL QUART
	UNA HISTÒRIA QUE CONTINUA
	CAPÍTOL CINQUÈ
	UN DESAFIAMENT PERMANENT


