
opusdei.org

Exhortació
apostòlica «C'est la
confiance»:
audiollibre i llibre
electrònic

Exhortació apostòlica "C'est la
confiance", del Papa Francesc
sobre la confiança en l'Amor
Misericordiós de Déu amb
motiu del 150è aniversari del
naixement de santa Teresa de
l’Infant Jesús i de la Santa Faç.

17/11/2023



Escolta la lectura completa de
l'Exhortació apostòlica «C'est la
confiance» (00:41:01)

Disponible també a ivoox i iTunes

EXHORTACIÓ APOSTÒLICA

C’EST LA CONFIANCE

DEL SANT PARE

FRANCESC

SOBRE LA CONFIANÇA EN L'AMOR
MISERICORDIÓS DE DÉU

AMB MOTIU DEL 150è ANIVERSARI

DEL NAIXEMENT DE

SANTA TERESA DE L'INFANT JESÚS I
DE LA SANTA FAÇ

https://go.ivoox.com/rf/119413251
https://podcasts.apple.com/es/podcast/exhortaci%C3%B3-apost%C3%B2lica-cest-la-confiance/id1622805762?i=1000634750343&l=ca


1. «C’est la confiance et rien que la
confiance qui doit nous conduire à
l'Amour»: «La confiança, i res més
que la confiança, ha de conduir-nos a
l’Amor»[1].

2. Aquestes paraules tan contundents
de santa Teresa de l’Infant Jesús i de
la Santa Faç ho diuen tot, resumeixen
el geni de la seva espiritualitat i
serien suficients per a justificar que
se l’hagi declarat Doctora de
l’Església. Només la confiança, “res
més”, no hi ha cap altre camí per on
puguem ser conduïts a l’Amor que tot
ho dona. Amb la confiança, la font de
la gràcia desborda en la nostra vida,
l’Evangeli es fa carn en nosaltres i
ens transforma en canals de
misericòrdia per als germans.

3. És la confiança la que ens sosté
cada dia i la que ens mantindrà
dempeus davant la mirada del
Senyor quan ens cridarà al seu
costat: «Al capvespre d’aquesta vida,



compareixeré davant teu amb les
mans buides, perquè no et demano,
Senyor, que comptis les meves obres.
Totes les nostres justícies tenen
taques als teus ulls. Vull, doncs,
revestir-me de la teva pròpia Justícia
i rebre del teu Amor la possessió
eterna de Tu mateix»[2].

4. Teresina és una de les santes més
conegudes i estimades arreu del
món. Com passa amb sant Francesc
d’Assís, és estimada fins i tot per no
cristians i no creients. També ha
estat reconeguda per la UNESCO
entre les figures més significatives
per a la humanitat contemporània[3].
Ens farà bé aprofundir el seu
missatge en commemorar el 150è
aniversari del seu naixement, que va
tenir lloc a Alençon el 2 de gener de
1873, i el centenari de la seva
beatificació[4]. Però no he volgut fer
pública aquesta Exhortació en
alguna d’aquestes dates, o el dia de la
seva memòria, perquè aquest



missatge vagi més enllà d’aquesta
celebració i sigui assumit com a part
del tresor espiritual de l’Església. La
data de la publicació, memòria de
santa Teresa d’Àvila, vol presentar
santa Teresa de l’Infant Jesús i de la
Santa Faç com a fruit madur de la
reforma del Carmel i de
l’espiritualitat de la gran santa
espanyola.

5. La seva vida terrenal va ser breu,
tot just vint-i-quatre anys, i senzilla
com qualsevol altra, transcorreguda
primer en la família i després al
Carmel de Lisieux. L’extraordinària
càrrega de llum i d’amor que
irradiava la seva persona es va
manifestar immediatament després
de la seva mort amb la publicació
dels seus escrits i amb les
innombrables gràcies obtingudes
pels fidels que la invocaven.

6. L’Església va reconèixer
ràpidament el valor extraordinari



del seu testimoniatge i l’originalitat
de la seva espiritualitat evangèlica.
Teresa va conèixer el papa Lleó XIII
amb motiu del pelegrinatge a Roma
el 1887 i li va demanar el permís per
a entrar al Carmel a l’edat de quinze
anys. Poc després de la seva mort,
sant Pius X va percebre la seva
enorme alçada espiritual, tant que va
afirmar que es convertiria en la
Santa més gran dels temps moderns.
Declarada venerable el 1921 per
Benet XV, que va elogiar les seves
virtuts focalitzant-les en el “caminet”
de la infància espiritual[5], va ser
beatificada fa cent anys i després
canonitzada el 17 de maig de 1925
per Pius XI, qui va agrair al Senyor
per permetre-li que Teresa de l’Infant
Jesús i de la Santa Faç fos «la primera
beata que va elevar als honors dels
altars i la primera santa canonitzada
per ell»[6]. El mateix Papa la va
declarar patrona de les missions el
1927[7]. Fou proclamada una de les
patrones de França el 1944 pel



venerable Pius XII[8], que en diverses
ocasions va aprofundir el tema de la
infància espiritual[9]. A sant Pau VI li
agradava recordar el seu baptisme,
rebut el 30 de setembre de 1897, dia
de la mort de santa Teresina, i en el
centenari del seu naixement va
adreçar al bisbe de Bayeux i Lisieux
un escrit sobre la seva doctrina[10].
Durant el seu primer viatge apostòlic
a França, el juny de 1980, sant Joan
Pau II va anar a la basílica dedicada
a ella, i el 1997 la va declarar Doctora
de l’Església[11], considerant-la a més
«com a experta en la scientia
amoris»[12]. Benet XVI va reprendre el
tema de la seva “ciència de l’amor”,
proposant-la com «una guia per a
tothom, sobretot per als qui, en el
Poble de Déu, desenvolupen el
ministeri de teòlegs»[13]. Finalment,
vaig tenir l’alegria de canonitzar els
seus pares Lluís i Cèlia l’any 2015,
durant el Sínode sobre la família, i
recentment li vaig dedicar-li una



catequesi en el cicle sobre el zel
apostòlic[14].

1. Jesús per als altres

7. En el nom que ella va triar com a
religiosa destaca Jesús: l’“Infant” que
manifesta el misteri de l’Encarnació i
la “Santa Faç”, és a dir, el rostre de
Crist que s’entrega fins al final a la
Creu. Ella és “santa Teresa de l’Infant
Jesús i de la Santa Faç”.

8. El Nom de Jesús és contínuament
“respirat” per Teresa com a acte
d’amor, fins al darrer alè. També
havia gravat aquestes paraules a la
seva cel·la: “Jesús és el meu únic
amor”. Va ser la seva interpretació
de l’afirmació culminant del Nou
Testament: «Déu és amor» (1Jn
4,8.16).

Ànima missionera

9. Com passa en tot encontre autèntic
amb Crist, aquesta experiència de fe



la cridava a la missió. Teresa va
poder definir la seva missió amb
aquestes paraules: «Al cel desitjaré el
mateix que desitjo ara a la terra:
estimar Jesús i fer-lo estimar»[15]. Va
escriure que havia entrat al Carmel
«per a salvar les ànimes»[16]. És a dir,
no entenia la seva consagració a Déu
sense la recerca del bé dels germans.
Ella compartia l’amor misericordiós
del Pare pel fill pecador i el del Bon
Pastor per les ovelles perdudes,
llunyanes, ferides. Per això és
patrona de les missions, mestra
d’evangelització.

10. Les darreres pàgines de la 
Història d’una ànima[17] són un
testament missioner, expressen la
seva manera d’entendre
l’evangelització per atracció[18], no
per pressió o proselitisme. Val la
pena llegir com ho sintetitza ella
mateixa: «“Atreu-me, i correrem a la
fragància dels teus perfums”. Oh,
Jesús, ni tan sols cal dir: en atreure’m



a mi, atreu les ànimes que estimo. És
suficient aquesta senzilla paraula,
“Atreu-me”. Senyor, ho comprenc,
quan una ànima s’ha deixat captivar
per la fragància embriagadora dels
teus perfums, no sabria córrer sola:
totes les ànimes que estima són
arrossegades darrere d’ella: això es
fa sense violència, sense esforç, és
una conseqüència natural de la seva
atracció cap a tu. Igual que un
torrent que, en llançar-se
impetuosament a l’oceà, arrossega
darrere d’ell tot el que troba al seu
pas, així mateix, Jesús meu, l’ànima
que se submergeix en l’oceà sense
ribes del teu amor, atrau amb ella
tots els tresors que posseeix...
Senyor, tu ho saps, no tinc altres
tresors que les ànimes que t’ha
complagut unir a la meva»[19].

11. Aquí ella cita les paraules que la
núvia dirigeix al nuvi al Càntic dels
Càntics (1,3-4), segons la
interpretació aprofundida pels dos



doctors del Carmel, santa Teresa de
Jesús i sant Joan de la Creu. L’Espòs
és Jesús, el Fill de Déu que es va unir
a la nostra humanitat en
l’Encarnació i la va redimir a la Creu.
Allà, des del costat obert, va donar
llum a l’Església, la seva estimada
Esposa, per la qual va lliurar la seva
vida (cf. Ef 5,25). El que crida
l’atenció és com Teresina, conscient
que és a prop de la mort, no viu
aquest misteri tancada en si mateixa,
només en un sentit consolador, sinó
amb un fervent esperit apostòlic.

La gràcia que ens allibera de
l’autorreferencialitat

12. Quelcom semblant passa quan es
refereix a l’acció de l’Esperit Sant,
que adquireix de manera immediata
un sentit missioner: «Heus aquí la
meva pregària: Jo demano a Jesús
que m’atregui a les flames del seu
amor, que m’uneixi tan estretament
a Ell que visqui i actuï en mi. Sento



que, com més abrusi el meu cor el foc
de l’amor, amb més força diré: Atreu-
me, i també com més les ànimes
s’acostaran a mi (pobra ferralla
inútil, si m’allunyava del braser diví),
més aquestes ànimes correran de
pressa a la fragància dels perfums
del seu Estimat, perquè una ànima
abrusada d’amor no pot restar
inactiva»[20].

13. En el cor de Teresina, la gràcia
del baptisme es converteix en un
torrent impetuós que desemboca a
l’oceà de l’amor de Crist, arrossegant-
hi una multitud de germanes i
germans, cosa que va passar
especialment després de la seva
mort. Va ser la seva promesa «pluja
de roses»[21].

2. El caminet de la confiança i de
l’amor

14. Un dels descobriments més
importants de Teresina, per al bé de
tot el Poble de Déu, és el seu



“caminet”, el camí de la confiança i
de l’amor, també conegut com el
camí de la infància espiritual. Tothom
pot seguir-lo, en qualsevol estat de
vida, a cada moment de l’existència.
És el camí que el Pare celestial revela
als petits (cf. Mt 11,25).

15. Teresina va relatar el
descobriment del caminet a la 
Història d’una ànima[22]: «Malgrat la
meva petitesa, puc aspirar a la
santedat; engrandir-me, és
impossible; m’haig de suportar tal
com soc amb totes les meves
imperfeccions; però vull cercar el
mitjà d’anar al cel per un caminet
ben dret, ben curt, un caminet tot
nou»[23].

16. Per a descriure-ho, utilitza la
imatge de l’ascensor: «L’ascensor que
ha d’elevar-me fins al cel són els teus
braços, oh Jesús! No tinc cap
necessitat de créixer, per a això; al
contrari, cal que resti petita, que ho



esdevingui cada vegada més»[24].
Petita, incapaç de confiar en si
mateixa, encara que fermament
segura en la força amorosa dels
braços del Senyor.

17. És el “suau camí de l’Amor”[25],
obert per Jesús als petits i als pobres,
a tots. És el camí de la veritable
alegria. Davant d’una idea pelagiana
de santedat[26], individualista i
elitista, més ascètica que mística, que
posa l’èmfasi principal en l’esforç
humà, Teresina subratlla sempre la
primacia de l’acció de Déu, de la seva
gràcia. Així arriba a dir: «Sento
sempre la mateixa confiança audaç
d’esdevenir una gran Santa, perquè
no compto amb els meus mèrits —
que no en tinc cap—, sinó que espero
en Aquell que és la Virtut, la mateixa
Santedat. És Ell tot sol qui,
acontentant-se amb els meus dèbils
esforços, m’elevarà fins a ell i,
cobrint-me amb els seus mèrits
infinits, em farà Santa»[27].



Més enllà de tot mèrit

18. Aquesta manera de pensar no
contrasta amb el tradicional
ensenyament catòlic sobre el
creixement de la gràcia; és a dir que,
justificats gratuïtament per la gràcia
santificant, som transformats i
capacitats per a cooperar amb les
nostres bones accions en un camí de
creixement en la santedat. Així som
elevats de tal manera que podem
tenir reals mèrits per al
desenvolupament de la gràcia
rebuda.

19. Teresina, però, prefereix destacar
el primat de l’acció divina i convidar
a la confiança plena mirant l’amor de
Crist que se’ns ha donat fins a la fi.
En el fons, el seu ensenyament és
que, atès que no podem tenir cap
certesa mirant-nos a nosaltres
mateixos[28], tampoc no podem tenir
certesa de posseir mèrits propis.
Aleshores no és possible confiar en



aquests esforços o compliments. El
Catecisme ha volgut citar les
paraules de santa Teresina quan diu
al Senyor: «Compareixeré davant teu
amb les mans buides»[29], per a
expressar que «els sants sempre han
tingut una consciència viva que tots
els seus mèrits eren pura gràcia»[30].
Aquesta convicció desperta una
joiosa i tendra gratitud.

20. Per tant, l’actitud més adequada
és dipositar la confiança del cor fora
de nosaltres mateixos: en la infinita
misericòrdia d’un Déu que estima
sense límits i que ho ha donat tot a la
Creu de Jesucrist[31]. Per aquesta raó
Teresa mai no utilitza l’expressió,
freqüent en el seu temps, “em faré
santa”.

21. No obstant això, la seva confiança
sense límits encoratja els qui se
senten fràgils, limitats, pecadors, a
deixar-se portar i transformar per a
arribar amunt: «Si totes les ànimes



febles i imperfectes sentissin tot que
sent la més petita de totes les ànimes,
l’ànima de la teva Teresina, no n’hi
hauria ni una que desesperés
d’arribar al cim de la muntanya de
l’amor, perquè Jesús no demana
grans accions, sinó tan sols l’abandó i
l’agraïment»[32].

22. Aquesta mateixa insistència de
Teresina en la iniciativa divina fa
que, quan parla de l’Eucaristia, no
posi en primer lloc el seu desig de
rebre Jesús en la sagrada comunió,
sinó el desig de Jesús que vol unir-se
a nosaltres i habitar en els nostres
cors[33]. A l’Ofrena a l’amor
misericordiós, patint per no poder
rebre la comunió tots els dies, diu a
Jesús: «Queda’t amb mi, com en el
sagrari»[34]. El centre i l’objecte de la
seva mirada no és ella mateixa amb
les seves necessitats, sinó Crist que
estima, que busca, que desitja, que
habita en l’ànima.



L’abandonament quotidià

23. La confiança que Teresina
promou no ha d’entendre’s només en
referència a la pròpia santificació i
salvació. Té un sentit integral, que
abraça la totalitat de l’existència
concreta i s’aplica a la nostra vida
sencera, on moltes vegades ens
aclaparen els temors, el desig de
seguretats humanes, la necessitat de
tenir-ho tot sota control. Aquí és on
apareix la invitació al sant
“abandonament”.

24. La confiança plena, que es
converteix en abandonament en
l’Amor, ens allibera dels càlculs
obsessius, de la constant preocupació
pel futur, dels temors que treuen la
pau. En els seus darrers dies Teresina
insistia en això: «Nosaltres, que
correm pel camí de l’Amor, crec que
no hem de pensar en el que pugui
passar-nos de dolorós en el futur,
perquè això és faltar a la



confiança»[35]. Si som a les mans d’un
Pare que ens estima sense límits,
això serà veritat en qualsevol
circumstància, tirarem endavant més
enllà del que passi i, d’una manera o
una altra, es complirà a les nostres
vides el seu projecte d’amor i
plenitud.

Un foc enmig de la nit

25. Teresina vivia la fe més forta i
segura en la foscor de la nit i fins i tot
en la foscor del Calvari. El seu
testimoni va assolir el punt
culminant en el darrer període de la
seva vida, en la gran «prova contra la
fe»[36], que va començar a la Pasqua
de 1896. En el seu relat[37], ella posa
aquesta prova en relació directa amb
la dolorosa realitat de l’ateisme del
seu temps. Va viure de fet a finals del
segle XIX, que fou l’“edat d’or” de
l’ateisme modern, com a sistema
filosòfic i ideològic. Quan va escriure
que Jesús havia permès que la seva



ànima «es veiés envaïda per les més
denses tenebres»[38], estava indicant
la foscor de l’ateisme i el rebuig de la
fe cristiana. En unió amb Jesús, que
va acollir en si mateix tota la foscor
del pecat del món quan va acceptar
beure el calze de la Passió, Teresina
percep en aquesta nit tenebrosa la
desesperació, el buit del no-res[39].

26. Però la foscor no pot extingir la
llum: ella ha estat conquerida per
Aquell que ha vingut al món com a
llum (cf. Jn 12,46)[40]. El relat de
Teresina manifesta el caràcter heroic
de la seva fe, la seva victòria en el
combat espiritual, enfront de les
temptacions més fortes. Se sent
germana dels ateus i asseguda, com
Jesús, a taula amb els pecadors (cf. 
Mt 9,10-13). Intercedeix per ells,
mentre renova contínuament el seu
acte de fe, sempre en comunió
amorosa amb el Senyor: «Corro cap
al meu Jesús, li dic que estic
disposada a vessar fins a la darrera



gota de la meva sang per confessar
que hi ha un Cel. Li dic que soc feliç
de no gaudir, sobre la terra, d’aquell
bell Cel aquí, a fi que l’obri per tota
l’eternitat als pobres incrèduls»[41].

27. Juntament amb la fe, Teresa viu
intensament una confiança
il·limitada en la infinita misericòrdia
de Déu: «La confiança que ha de
conduir-nos a l’Amor»[42]. Viu, fins i
tot en la foscor, la confiança total de
l’infant que s’abandona sense por als
braços del seu pare i de la seva mare.
Per a Teresina, de fet, Déu brilla
abans de res a través de la seva
misericòrdia, clau de comprensió de
qualsevol altra cosa que es digui
d’Ell: «A mi m’ha donat la seva 
misericòrdia infinita, i a través d’ella
contemplo i adoro les altres
perfeccions divines! Llavors totes em
semblen resplendents d’amor; la
mateixa Justícia (i potser encara més
que les altres) em sembla revestida
d’amor»[43]. Aquest és un dels



descobriments més importants de
Teresina, una de les més grans
contribucions que ha ofert a tot el
Poble de Déu. De manera
extraordinària va penetrar en les
profunditats de la misericòrdia
divina i d’allà va treure la llum de la
seva esperança il·limitada.

Una fermíssima esperança

28. Abans de la seva entrada al
Carmel, Teresina havia experimentat
una singular proximitat espiritual
amb una de les persones més
desventurades, el criminal Henri
Pranzini, condemnat a mort per
triple assassinat i no penedit[44].
Oferint la Missa per ell i pregant amb
total confiança per la seva salvació,
està segura de posar-lo en contacte
amb la Sang de Jesús i diu a Déu que
està seguríssima que en el darrer
moment Ell el perdonaria i que ella
hi hauria cregut «encara que no es 
confessés ni donés cap mostra de



penediment». Dona la raó de la seva
certesa: «Tant gran era la confiança
que tenia en la misericòrdia infinita
de Jesús»[45]. Quanta emoció, després,
en descobrir que Pranzini, pujat al
cadafal, «tot d’una, endut per una
sobtada inspiració, es gira, agafa un 
crucifix que li presentava el capellà i
besa tres cops les seves nafres
sagrades!»[46]. Aquesta experiència
tan intensa d’esperar contra tota
esperança va ser fonamental per a
ella: «Després d’aquesta gràcia única,
el meu desig de salvar ànimes va
créixer de dia en dia»[47].

29. Teresa és conscient del drama del
pecat, encara que sempre la veiem
immersa en el misteri de Crist, amb
la certesa que «on s’ha multiplicat el
pecat la gràcia de Déu ha estat
encara més abundant» (Rm 5,20). El
pecat del món és immens, però no és
infinit. En canvi, l’amor
misericordiós del Redemptor, aquest
sí que és infinit. Teresina és



testimoni de la victòria definitiva de
Jesús sobre totes les forces del mal a
través de la seva passió, mort i
resurrecció. Moguda per la
confiança, s’atreveix a afirmar:
«Jesús, fes que jo salvi moltes ànimes,
que avui no se’n condemni cap! [...].
Jesús, perdona’m si dic coses que no
hauria de dir, només vull alegrar-te i
consolar-te»[48]. Això ens permet
passar a un altre aspecte d’aquest
aire fresc que és el missatge de santa
Teresa de l’Infant Jesús i de la Santa
Faç.

3. Seré l’amor

30. “Més gran” que la fe i l’esperança,
la caritat no passarà mai (cf. 1Co
13,8-13). És el do més gran de
l’Esperit Sant i és «mare i arrel de
totes les virtuts»[49].

La caritat com a tarannà personal
d’amor



31. La Història d’una ànima és un
testimoni de caritat, on Teresina ens
ofereix un comentari sobre el
manament nou de Jesús: «Estimeu-
vos els uns als altres tal com jo us he
estimat» (Jn 15,12)[50]. Jesús té set
d’aquesta resposta al seu amor. De
fet, «no va témer de mendicar una
mica d’aigua a la Samaritana. Tenia
set… Però en dir: “Dona’m de beure”,
era l’amor de la seva pobra criatura
que el Creador de l’univers volia.
Tenia set d’amor»[51]. Teresina vol
correspondre a l’amor de Jesús ,
retornar-li amor per amor[52].

32. El simbolisme de l’amor esponsal
expressa la reciprocitat del do de si
mateix entre el nuvi i la núvia. Així,
inspirada pel Càntic dels Càntics
(2,16), escriu: «Jo penso que el cor del
meu espòs és només per a mi, com el
meu només li pertany a ell, i per això
li parlo en la solitud d’aquest deliciós
cor a cor, a l’espera d’arribar a
contemplar-lo un dia cara a cara»[53].



Encara que el Senyor ens estima
junts com a Poble, al mateix temps la
caritat obra d’una manera
personalíssima, “de cor a cor”.

33. Teresina té la viva certesa que
Jesús la va estimar i va conèixer
personalment en la seva Passió:
«M’ha estimat i s’ha entregat ell
mateix per mi» (Ga 2,20).
Contemplant Jesús en la seva agonia,
ella li diu: «Tu m’has vist sempre»[54].
De la mateixa manera li diu a l’Infant
Jesús als braços de la seva Mare:
«Amb la teva petita mà, que
afalagava Maria, sustentaves el món i
li donaves vida. I ja pensaves en
mi»[55]. Així, també al començament
de la Història d’una ànima, ella
contempla l’amor de Jesús per tots i
cadascun com si fos únic al món[56].

34. L’acte d’amor “Jesús, t’estimo”,
contínuament viscut per Teresa com
la respiració, és la seva clau de
lectura de l’Evangeli. Amb aquest



amor se submergeix en tots els
misteris de la vida de Crist, dels quals
es fa contemporània, habitant
l’Evangeli amb Maria i Josep, Maria
Magdalena i els Apòstols. Amb ells
penetra en les profunditats de l’amor
del Cor de Jesús. Vegem-ne un
exemple: «Quan veig Magdalena
avançar enmig de nombrosos
convidats, banyar amb les seves
llàgrimes els peus del seu Mestre
adorat, que ella toca per primera
vegada, sento que el seu cor ha
comprès els abismes d’amor i de
misericòrdia, del Cor de Jesús i que,
per més pecadora que sigui, aquest
Cor d’amor està disposat, no només a
perdonar-la, sinó fins i tot a
prodigar-li els favors de la seva
intimitat divina i a elevar-la fins als
cims més alts de la contemplació»[57].

L’amor més gran en la més gran
senzillesa



35. Al final de la Història d’una
ànima, Teresina ens va regalar la
seva Ofrena com a víctima
d’holocaust a l’Amor misericordiós de
Déu[58]. Quan ella es va entregar en
plenitud a l’acció de l’Esperit va
rebre, sense estridències ni signes
vistosos, la sobreabundància de
l’aigua viva: «Els rius, o, millor els
oceans de gràcies que han vingut a
inundar la meva ànima»[59]. És la vida
mística que, fins i tot privada de
fenòmens extraordinaris, es proposa
a tots els fidels com a experiència
quotidiana d’amor.

36. Teresina viu la caritat en la
petitesa, en les coses més simples de
l’existència quotidiana, i ho fa en
companyia de la Mare de Déu,
aprenent d’ella que «estimar és
donar-ho tot, donar-se fins i tot a si
mateix»[60]. De fet, mentre que els
predicadors del seu temps parlaven
sovint de la grandesa de Maria de
manera triomfalista, com allunyada



de nosaltres, Teresina mostra, a
partir de l’Evangeli, que Maria és la
més gran del Regne dels Cels perquè
és la més petita (cf. Mt 18,4), la més
propera a Jesús en la seva
humiliació. Ella veu que, si els relats
apòcrifs estan plens d’episodis
cridaners i meravellosos, els
Evangelis ens mostren una vida
humil i pobra, que transcorre en la
simplicitat de la fe. Jesús mateix vol
que Maria sigui l’exemple de l’ànima
que el cerca amb una fe
desposseïda[61]. Maria va ser la
primera en viure el “caminet” en
pura fe i humilitat; així que Teresina
no dubta a escriure:

«Jo sé que a Natzaret, Mare plena de
gràcia,

vas viure pobrament sense ambició
de més.

Ni èxtasi, ni raptes,

ni sonors miracles la teva vida



embelliren, Reina dels Sants…!

Molts són a la terra els petits i
humils:

els seus ulls vers tu poden sense por
alçar.

Mare, et plau caminar per la via
comuna,

per a guiar les ànimes al Cel»[62].

37. Teresina també ens ha ofert relats
que testimonien alguns moments de
gràcia viscuts enmig de la senzillesa
de cada dia, com la seva sobtada
inspiració quan acompanyava una
germana malalta amb caràcter
difícil. Però sempre es tracta
d’experiències d’una caritat més
intensa viscuda en les situacions més
ordinàries: «Un capvespre d’hivern
complia com de costum el meu petit
servei; feia fred, era fosc… Tot d’una,
vaig sentir en la llunyania el so
harmoniós d’un instrument de



música; llavors em vaig imaginar un
saló ben il·luminat, amb
resplendents daurats; unes noies
elegantment vestides que es feien
mútuament elogis i galanteries
mundanes; després la meva mirada
es va posar en la pobra malalta que
jo aguantava; en comptes d’una
melodia, sentia de tant en tant els
seus gemecs planyívols; en comptes
de daurats, veia els maons del nostre
claustre auster, a penes il·luminat
per una feble claror. No puc
expressar el que va passar dins la
meva ànima; el que sé és que el
Senyor la va il·luminar amb els raigs
de la veritat, que sobrepujaven de tal
manera l’esclat tenebrós de les festes
de la terra, que no podia creure en la
meva felicitat... Ah!, per a gaudir mil
anys de festes mundanes, no hauria
donat els deu minuts esmerçats a
complir el meu humil ofici de
caritat»[63].

Al cor de l’Església



38. Teresina va heretar de santa
Teresa d’Àvila un gran amor a
l’Església i va poder arribar al fons
d’aquest misteri. Ho veiem en el seu
descobriment del “cor de l’Església”.
En una llarga pregària a Jesús[64],
escrita el 8 de setembre de 1896, sisè
aniversari de la seva professió
religiosa, la santa va confiar al
Senyor que se sentia animada per un
immens desig, per una passió per
l’Evangeli que cap vocació per si sola
podia satisfer. I així, a la recerca del
seu “lloc” a l’Església, havia rellegit
els capítols 12 i 13 de la Primera
Carta de sant Pau als Corintis.

39. Al capítol 12, l’Apòstol utilitza la
metàfora del cos i els seus membres
per a explicar que l’Església inclou
una gran varietat de carismes
ordenats segons un ordre jeràrquic.
Però aquesta descripció no és
suficient per a Teresina. Ella va
continuar la seva investigació, va
llegir l’“himne a la caritat” del capítol



13, allà hi va trobar la gran resposta i
va escriure aquesta pàgina
memorable: «Considerant el cos
místic de l’Església, no em reconeixia
en cap dels membres descrits per
sant Pau o, més ben dit, em volia
reconèixer-me en tots... La Caritat
em va donar la clau de la meva 
vocació. Vaig comprendre que si
l’Església tenia un cos, compost de
diferents membres, no li mancava el
més necessari, el més noble de tots,
vaig comprendre que l’Església tenia
un Cor i que aquest Cor estava encès
d’amor. Vaig comprendre que només
l’Amor feia actuar els membres de
l’Església, que si l’Amor s’apagués, els
apòstols ja no anunciarien més
l’Evangeli, els màrtirs no voldrien
vessar la seva sang… Vaig
comprendre que l’Amor contenia
totes les vocacions, que l’amor ho era
tot, que l’amor abastava tots els
temps i tots els llocs... En una
paraula, que és Etern...! Aleshores,
en l’excés de la meva joia delirant,



vaig exclamar: “Oh Jesús, Amor
meu..., la meva vocació, finalment,
l’he trobada: la meva vocació és
l’Amor!...”. Sí, he trobat el meu lloc a
l’Església, i aquest lloc, oh Déu meu,
ets tu qui me l’ha donada… En el Cor
de l’Església, la meva mare, jo seré
l’Amor!... Així ho seré tot... així es
realitzarà el meu somni!!!…»[65].

40. No és el cor d’una Església
triomfalista, és el cor d’una Església
amant, humil i misericordiosa.
Teresina mai no es posa per sobre
dels altres, sinó en el darrer lloc amb
el Fill de Déu, que per nosaltres es va
convertir en servent i es va humiliar,
fent-se obedient fins a la mort en una
creu (cf. Fl 2,7-8).

41. Aquest descobriment del cor de
l’Església és també una gran llum per
a nosaltres avui, per a no
escandalitzar-nos pels límits i les
debilitats de la institució eclesiàstica,
marcada per foscors i pecats, i entrar



en el seu cor ardent d’amor, que es
va encendre a la Pentecosta gràcies
al do de l’Esperit Sant. És aquest cor
el foc del qual s’aviva més encara
amb cadascun dels nostres actes de
caritat. “Jo seré l’amor”, aquesta és
l’opció radical de Teresina, la seva
síntesi definitiva, la seva identitat
espiritual més personal.

Pluja de roses

42. Després de molts segles en els que
tants sants van expressar amb molt
fervor i bellesa els seus desitjos
d’“anar al cel”, santa Teresina va
reconèixer, amb gran sinceritat:
«Tenia aleshores grans proves
interiors de tota mena (fins a
preguntar-me de vegades si hi havia
un cel)»[66]. En un altre moment va
dir: «Quan canto la felicitat del cel,
l’eterna possessió de Déu, no
n’experimento cap joia, perquè canto
simplement el que vull creure»[67].
Què ha passat? Que ella estava



escoltant la crida de Déu a posar foc
en el cor de l’Església més que a
somniar amb la seva pròpia felicitat.

43. La transformació que es va
produir en ella li va permetre passar
d’un fervorós desig del Cel a un
constant i ardent desig del bé de tots,
culminant en el somni de continuar
en el Cel la seva missió d’estimar
Jesús i fer-lo estimar. En aquest
sentit, en una de les seves últimes
cartes va escriure: «Tinc la confiança
que no estaré inactiva al cel. El meu
desig és seguir treballant per
l’Església i per les ànimes»[68]. I en
aquests mateixos dies va dir, de
manera més directa: «El meu Cel
transcorrerà a la terra fins a la fi del
món. Sí, jo vull passar el meu Cel fent
el bé a la terra»[69].

44. Així Teresina expressava la seva
resposta més convençuda al do únic
que el Senyor li estava regalant, a
aquesta llum sorprenent que Déu



estava vessant en ella. D’aquesta
manera arribava a l’última síntesi
personal de l’Evangeli, que partia de
la confiança plena fins a culminar en
el do total pels altres. Ella no dubtava
de la fecunditat d’aquesta entrega:
«Penso en tot el bé que podré fer
després de la meva mort»[70]. «El bon
Déu no em donaria aquest desig de
fer el bé a la terra després de la meva
mort, si no volgués fer-lo realitat»[71].
«Serà com una pluja de roses»[72].

45. Es tanca el cercle. «C’est la
confiance». És la confiança la que ens
porta a l’Amor i així ens allibera del
temor, és la confiança la que ens
ajuda a treure la mirada de nosaltres
mateixos, és la confiança la que ens
permet posar a les mans de Déu el
que només Ell pot fer. Això ens deixa
un immens cabal d’amor i d’energies
disponibles per a buscar el bé dels
germans. I així, enmig del patiment
dels seus últims dies, Teresa podia
dir: «No compto amb res més que 



amb l’amor»[73]. Al final només
compta l’amor. La confiança fa
brollar les roses i les escampa com
un desbordament de la
sobreabundància de l’amor diví.
Demanem-la com a do gratuït, com a
regal preciós de la gràcia, perquè
s’obrin en la nostra vida els camins
de l’Evangeli.

4. Al cor de l’Evangeli

46. A Evangelii gaudium vaig insistir
en la invitació a tornar a la frescor de
la font, per a posar l’accent en allò
que és essencial i indispensable. Crec
que és oportú reprendre i proposar
novament aquella invitació.

La Doctora de la síntesi

47. Aquesta Exhortació sobre santa
Teresina em permet recordar que, en
una Església missionera «l’anunci es
concentra en allò essencial, que és el
més bell, el més gran, el més atractiu
i al mateix temps el més necessari.



La proposta se simplifica, sense
perdre per això profunditat i veritat,
i així es torna més contundent i
radiant»[74]. El nucli lluminós és «la
bellesa de l’amor salvífic de Déu
manifestat en Jesucrist mort i
ressuscitat»[75].

48. No tot és igualment central,
perquè hi ha un ordre o jerarquia
entre les veritats de l’Església, i «això
val tant per als dogmes de fe com per
al conjunt dels ensenyaments de
l’Església, i fins i tot per a
l’ensenyament moral»[76]. El centre de
la moral cristiana és la caritat, que és
la resposta a l’amor incondicional de
la Trinitat, per la qual cosa «les obres
d’amor al proïsme són la
manifestació externa més perfecta de
la gràcia interior de l’Esperit»[77]. Al
final, només compta l’amor.

49. Precisament, l’aportació
específica que Teresina ens regala
com a Santa i com a Doctora de



l’Església no és analítica, com ho
podria ser, per exemple, la de sant
Tomàs d’Aquino. La seva aportació és
més aviat sintètica, perquè la seva
genialitat consisteix en dur-nos al
centre, al que és essencial, al que és
indispensable. Ella, amb les seves
paraules i amb el seu propi itinerari
personal, mostra que, si bé tots els
ensenyaments i normes de l’Església
tenen la seva importància, el seu
valor, la seva llum, algunes són més
urgents i més constitutives per a la
vida cristiana. Allà és on Teresa va
posar la mirada i el cor.

50. Com a teòlegs, moralistes,
estudiosos de l’espiritualitat, com a
pastors i com a creients, cadascun en
el seu propi àmbit, encara
necessitem recollir aquesta intuïció
genial de Teresina i treure’n les
conseqüències teòriques i pràctiques,
doctrinals i pastorals, personals i
comunitàries. Cal audàcia i llibertat
interior per a poder-ho fer.



51. Algunes vegades, d’aquesta Santa
se citen només expressions que són
secundàries, o es mencionen
qüestions que ella pot tenir en comú
amb qualsevol altre sant: la pregària,
el sacrifici, la pietat eucarística, i
tants altres bells testimonis, però
d’aquesta manera podríem privar-
nos del més específic del do que ella
va fer a l’Església, oblidant que «cada
sant és una missió; és un projecte del
Pare per a reflectir i encarnar, en un
moment determinat de la història, un
aspecte de l’Evangeli»[78]. Per tant,
«per a reconèixer quina és aquesta
paraula que el Senyor vol dir a través
d’un sant, no cal entretenir-se en els
detalls […]. El que cal contemplar és el
conjunt de la seva vida, el seu camí
sencer de santificació, aquesta figura
que reflecteix alguna cosa de
Jesucrist i que emergeix quan un
aconsegueix compondre el sentit de
la totalitat de la seva persona»[79].
Això val més encara per a santa



Teresina, sent ella una “Doctora de la
síntesi”.

52. Del cel a la terra, l’actualitat de
santa Teresa de l’Infant Jesús i de la
Santa Faç perdura en tota la seva
“petita grandesa”.

En un temps que ens convida a
tancar-nos en els propis interessos,
Teresina ens mostra la bellesa de fer
de la vida un do.

En un moment en què prevalen les
necessitats més superficials, ella és
testimoni de la radicalitat evangèlica.

En un temps d’individualisme, ella
ens fa descobrir el valor de l’amor
que es converteix en intercessió.

En un moment en què l’ésser humà
s’obsessiona per la grandesa i per
noves formes de poder, ella
assenyala el camí de la petitesa.



En un temps en què es descarten
molts éssers humans, ella ens
ensenya la bellesa de cuidar, de fer-
se càrrec de l’altre.

En un moment de complexitat, ella
pot ajudar-nos a redescobrir la
senzillesa, la primacia absoluta de
l’amor, de la confiança i
l’abandonament, superant una lògica
legalista o eticista que omple la vida
cristiana d’obligacions o preceptes i
congela l’alegria de l’Evangeli.

En un temps de replegaments i
tancaments, Teresina ens convida a
la sortida missionera, captivats per
l’atracció de Jesucrist i de l’Evangeli.

53. Un segle i mig després del seu
naixement, Teresina està més viva
que mai enmig de l’Església en camí,
en el cor del Poble de Déu. Està
peregrinant amb nosaltres, fent el bé
a la terra, com tant va desitjar. El
signe més bonic de la seva vitalitat
espiritual són les innombrables



“roses” que va espargint, és a dir, les
gràcies que Déu ens dona per la seva
intercessió plena d’amor, per a
sostenir-nos en el camí de la vida.

Estimada santa Teresina,

l’Església necessita fer resplendir

el color, el perfum, l’alegria de
l’Evangeli.

Envia’ns les teves roses!

Ajuda’ns a tenir confiança sempre,

com tu ho vas fer,

en el gran amor que Déu té per
nosaltres,

perquè puguem imitar cada dia

el teu caminet de santedat.

Amén.

Donat a Roma, a Sant Joan del Laterà,
el 15 d’octubre, memòria de santa



Teresa d’Àvila, de l’any 2023, onzè del
meu Pontificat.

FRANCESC

[1]

 Santa Teresa de l’Infant Jesús i de
la Santa Faç, Obres completes, Cta
197, A sor Maria del Sagrat Cor (17 de
setembre de 1896), ed. Monte
Carmelo, Burgos 2006, p. 555.

Per a la versió castellana dels escrits
de la santa s’utilitza sempre aquesta
edició, amb les següents sigles: Ms A:
Manuscrit «A»; Ms B: Manuscrit «B»;
Ms C: Manuscrit «C»; Cta: Cartes; P:
Poesies; Or: Oracions; QG: Quadern
groc de la mare Inés de Jesús; UC:
Últimes converses.

Per als Manuscrits autobiogràfics:
Teresa de Lisieux, Manuscrits
autobiogràfics (Clàssics del



Cristianisme 63), Editorial Proa,
Barcelona 1996.
[2]

 Or 6, Ofrena de mi mateixa com a
víctima d’holocaust a l’Amor
misericordiós de Déu (9 de juny de
1895), p. 758.

[3] La UNESCO ha inscrit santa Teresa
de l’Infant Jesús entre les
personalitats a homenatjar durant el
bienni 2022-2023, amb motiu del
150è aniversari del seu naixement.

[4] 29 d’abril de 1923.

[5] Cf. Decret de Virtuts (14 d’agost de
1921): AAS 13 (1921), 449-452.

[6] Cf. Homilia per a la canonització
(17 de maig de 1925): AAS 17 (1925),
211. Text italià a D. Bertetto, Discorsi
di Pio XI, vol. I, Torí 1959, 383-384.

[7] Cf. AAS 20 (1928), 147-148.

[8] Cf. AAS 36 (1944), 329-330.



[9] Cf. Carta a Mons. François-Marie
Picaud, bisbe de Bayeux i Lisieux (7
d’agost de 1947). Text francès a 
Analecta OCD 19 (1947), pp. 168-171.
Text espanyol a la Revista de
Espiritualidad 24 (1947), pp. 241-245. 
Radiomissatge per a la consagración
de la Basílica de Lisieux (11 de juliol
1954): AAS 46 (1954), 404-407.

[10] Cf. Carta a Mons. Jean-Marie-
Clément Badré, bisbe de Bayeux i
Lisieux, amb motiu del centenari del
naixement de santa Teresa de l’Infant
Jesús (2 de gener de 1973): AAS 65
(1973), 12-15.

[11] Cf. AAS 90 (1998), 409-413,
930-944.

[12] Carta ap. Novo millennio ineunte (6
de gener de 2001), 42: AAS 93 (2001),
296.

[13] Catequesi (6 d’abril de 2011): 
L’Osservatore Romano, ed. setmanal



en llengua espanyola (10 d’abril de
2011), p. 12.

[14] Catequesi (7 de juny de 2023): 
L’Osservatore Romano (7 de juny de
2023), pp. 2-3.

[15] Cta 220, A l’abat M. Bellière (24 de
febrer de 1897), p. 575.

[16] Ms A, 69v, p. 217.

[17] Cf. Ms C, 33v-37r, pp. 321-326.

[18] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembre de 2013), 14; 264: 
AAS 105 (2013), 1025-1026.

[19] Ms C, 34r, p. 322.

[20] Ibíd., 36r, p. 325.

[21] QG (9 de juny de 1897, 3), p. 809;
UC (9 de juny de 1897), p. 979.

[22] Cf. Ms C, 2v-3r, pp. 273-275.

[23] Ibíd., 2v, p. 274.



[24] Ibíd., 3r, p. 274.

[25] Cf. Ms A, 84v, p. 247.

[26] Cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 de març de 2018), 47-62: AAS 110
(2018), 1124-1129.

[27] Ms A, 32r, p. 139.

[28] Ho va explicar el Concili de
Trento: «Qualsevol, en mirar-se a si
mateix i a la seva pròpia flaquesa i
indisposició, pot tremolar i témer per
la seva gràcia» (Decret sobre la
justificació, IX: DS 1534). Ho reprèn el
Catecisme de l’Església Catòlica quan
ensenya que és impossible tenir
certesa mirant-se a un mateix o a les
pròpies accions (cf. n. 2005). La
certesa de la confiança no es troba en
un mateix, el propi jo no atorga
fonaments per a aquesta seguretat,
que no es basa en una introspecció.
D’alguna manera ho expressava sant
Pau: «Ni tan sols jo no em judico. La
meva consciència no m’acusa de res,



però això no vol dir que jo sigui
irreprensible. El meu jutge és el
Senyor» (1Co 4,3-4). Sant Tomàs
d’Aquino ho explicava de la següent
manera: ja que la gràcia «no sana
l’home totalment» (Summa
Theologiae, I-II, q. 109, art. 9, ad 1),
«queda una certa ombra
d’ignorància en l’intel·lecte» (ibíd.,
co).

[29] Or 6, p. 758.

[30] Catecisme de l’Església Catòlica,
2011.

[31] Ho afirma també amb claredat el
Concili de Trento: «Cap home piadós
pot dubtar de la misericòrdia de
Déu» (Decret sobre la justificació, IX: 
DS 1534). «Tots han de col·locar i
posar la més ferma esperança en
l’auxili de Déu» (ibíd., XIII: DS 1541).

[32] Ms B, 1v, pp. 254-255.



[33] Cf. Ms A, 48v, pp. 171-173; Cta 92, 
A María Guérin (30 de maig de 1889),
pp. 416-418.

[34] Or 6, p. 758.

[35] QG (23 de juliol de 1897, 3), p. 850.

[36] Ms C, 31r, p. 317.

[37] Cf. ibíd., 5r-7v, pp. 277-281.

[38] Ibíd., 5v, p. 278.

[39] Cf. ibíd., 6v, pp. 279-280.

[40] Cf. Carta enc. Lumen fidei (29 de
juny de 2013), 17: AAS 105 (2013),
564-565.

[41] Ms C, 7r, p. 280.

[42] Cta 197, A sor Maria del Sagrat Cor
(17 de setembre de 1896), pp.
554-555.

[43] Ms A, 83v, p. 245.

[44] Cf. ibíd., 45v-46v, pp. 165-168.



[45] Ibíd., 46r, p. 167.

[46] Ibíd.

[47] Ibíd., 46v, p. 167.

[48] Or 2 (8 de setembre de 1890), pp.
753-754.

[49] Summa Theologiae, I-II, q. 62, art.
4.

[50] Cf. Ms C, 11v-31r, pp. 286-317.

[51] Ms B, 1v, p. 255.

[52] Cf. ibíd., 4r, p. 262.

[53] Cta 122, A Celina (14 d’octubre de
1890), p. 449.

[54] P 24, 21, p. 686.

[55] Ibíd., 6, p. 682.

[56] Cf. Ms A, 3r, p. 85.

[57] Cta 247, A l’abat Belliére (21 de
juny de 1897), p. 601.



[58] Cf. Or 6, pp. 757-759.

[59] Ms A, 84r, p. 246.

[60] P 54, 22, p. 741.

[61] Cf. ibíd., 15, p. 740.

[62] Ibíd., 17, p. 740.

[63] Ms C, 29v-30r, p. 315.

[64] Cf. Ms B, 2r-5v, pp. 256-268.

[65] Ibíd., 3v, p. 261.

[66] Ms A, 80v, p. 239. No era una falta
de fe. Sant Tomàs d’Aquino
ensenyava que en la fe obren la
voluntat i la intel·ligència. L’adhesió
de la voluntat pot ser molt sòlida i
arrelada, mentre que la intel·ligència
pot estar enfosquida. Cf. De Veritate
14, 1.

[67] Ms C, 7v, p. 281.



[68] Cta 254, Al P. A. Roulland (14 de
juliol de 1897), p. 606.

[69] QG, (17 de juliol de 1897), p. 846.

[70] Ibíd., (13 de juliol de 1897, 17), p.
839.

[71] Ibíd., (18 de juliol de 1897, 1), p.
846.

[72] UC, (9 de juny 1897), p. 979.

[73] Cta 242, A sor María de la Trinitat
(6 de juny de 1897), p. 596.

[74] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
de novembre de 2013), 35: AAS 105
(2013), 1034.

[75] Ibíd., 36: AAS 105 (2013), 1035.

[76] Ibíd.

[77] Ibíd., 37: AAS 105 (2013), 1035.



[78] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 de març de 2018), 19: AAS 110
(2018), 1117.

[79] Ibíd., 22: AAS 110 (2018), 1117.

Font: Traducció al català a
càrrec del Bisbat d'Urgell

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-
apostolica-cest-la-confiance/

(29/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-cest-la-confiance/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-cest-la-confiance/
https://opusdei.org/ca-es/article/exhortacio-apostolica-cest-la-confiance/

	Exhortació apostòlica «C'est la confiance»: audiollibre i llibre electrònic

