opusdei.org

Enciclica "Lumen
fidei”

Lumen fidei, la llum de la fe, és
la primera enciclica del papa
Francesc. Benet XVI va
comencar a escriure-la amb
motiu de 'Any de la Fe. El papa
Francesc 'ha firmat amb data
29 de juny despreés d'introduir-
hi algunes aportacions.

10/04/2022

LALLUMDE LAFE



Carta enciclica Lumen fidei del
summe pontifex Francesc als bisbes,
als preveres i als diaques, a les
persones consagrades i a tots els
fidels laics sobre la fe

1. La llum de la fe: 1a tradicio de
I’Església ha indicat amb aquesta
expressio el gran do portat per
Jesucrist, que en I’Evangeli de sant
Joan es presenta amb aquestes
paraules: «Jo, que soc la llum, he
vingut al mon perque ningu dels qui
creuen en mino es quedi en la
fosca» (Jn 12,46). També sant Pau
s’expressa en els mateixos termes:
«El mateix Déu que digué: “Que la
llum resplendeixi enmig de les
tenebres”, és el qui ara ha resplendit
en els nostres ors» (2Co 4,6). En el
mon paga, famolenc de llum, shavia
desenvolupat el culte al Sol, al Sol
invictus, invocat en la seva sortida.
Pero, encara que renaixia cada dia,
resultava clar que no podia irradiar
la seva llum sobre tota I’existencia de



I’home. Perqué el sol no il-lumina
tota la realitat; els seus raigs no
poden arribar fins a les ombres de la
mort, alli on els ulls humans es
tanquen a la seva llum. «No es veu
que ningu estigués disposat a morir
per la seva fe en el sol», [1] deia el
martir sant Justi. Conscients del vast
horitzo que la fe els obria, els
cristians anomenaren Crist el sol
veritable, «els raigs del qual donen la
vida».[2] A Marta, que plora la mort
del seu germa Llatzer, Jesus li diu:
«No t’he dit que si creus veuras la
gloria de Déu?» (Jn 11,40). El qui creu
hi veu; hi veu amb una llum que
il-lumina tot el trajecte del cami,
perque arriba a nosaltres des de Crist
ressuscitat, estel del mati que no
coneix posta.

2. Una llum il-lusoria? Tanmateix, en
parlar de la fe com a llum, podem
sentir 'objeccio de molts
contemporanis nostres. En I’epoca
moderna s’ha pensat que aquesta



llum podia bastar per a les societats
antigues, pero que ja no serveix per
als temps nous, per a I’home adult,
cofoi de la seva rao, avid d’explorar
el futur d’'una nova manera. En
aquest sentit, la fe es veia com una
llum il-lusoria, que impedia a I’home
de seguir ’audacia del saber. El jove
Nietzsche invitava la seva germana
Elisabeth a arriscar-se a «emprendre
nous camins... amb la inseguretat de
qui procedeix autonomament». I
afegia: «Aqui es divideixen els
camins de ’home; si vols assolir pau
en ’anima i felicitat, creu; pero si
vols ser deixeble de la veritat,
indaga». [3] Amb la qual cosa creure
seria el contrari de buscar. A partir
d’aqui, Nietzsche critica el
cristianisme per haver rebaixat
I’existéncia humana, traient novetat i
aventura a la vida. La fe seria llavors
com un miratge que ens impedeix
d’avancar com a homes lliures cap al
futur.



3. D’aquesta manera, la fe ha acabat
per ser associada a ’obscuritat. S"ha
pensat de poder-la conservar,
trobant per a ella un ambit que li
permeti de conviure amb la llum de
la ra6. L’espai de la fe es crearia alli
on la llum de la rad no pogués
arribar, alli on I’home ja no pogués
tenir certeses. La fe s’ha vist aixi com
un salt que fem en el buit, per falta
de llum, moguts per un sentiment
cec; o com una llum subjectiva, capac
potser d’enardir el cor, de donar
consol privat, pero que no es pot
proposar als altres com a llum
objectiva i comuna per a il-luminar
el cami. A poc a poc, pero, s’ha vist
que la llum de la raé autonoma no
aconsegueix d’aclarir suficientment
el futur; al capdavall, aquest queda
en ’obscuritat, i deixa ’home amb la
por del desconegut. D’aquesta
manera, ’home ha renunciat a la
recerca d’una llum gran, d’'una
veritat gran, 1 s’ha acontentat amb
petites llums que il-luminen I’instant



fugac, pero que son incapaces d’obrir
el cami. Quan falta la llum, tot es
torna confus, és impossible de
destriar el bé del mal, la via que
mena a la meta d’aquella altra que
ens fa donar voltes i voltes sense una
direccio fixa.

4. Una llum per descobrir Per tant, és
urgent recuperar el caracter
lluminds propi de la fe, perqué quan
la seva flama s’apaga,totes les altres
llums acaben flaquejant. I és que la
caracteristica propia de la llum de la
fe és la capacitat d’il-luminar tota
Pexistencia de ’home. En efecte, una
llum tan potent no pot provenir de
nosaltres mateixos; ha de venir d’una
font més primordial, ha de venir, en
definitiva, de Déu. La fe neix del
trobament amb el Déu viu, que ens
crida i ens revela el seu amor, un
amor que ens precedeix i en el qual
ens podem recolzar per tal d’estar
segurs i construir la vida.
Transformats per aquest amor,



rebem uns ulls nous, experimentem
que en ell hi ha una gran promesa de
plenitud i se’ns obre la mirada al
futur. La fe, que rebem de Déu com a
do sobrenatural, es presenta com a
llum en la sendera, que orienta el
nostre cami en el temps. Per una
banda, procedeix del passat; és la
Ilum d’'una memoria fundant, la
memoria de la vida de Jesus, on el
seu amor s’ha manifestat totalment
fiable, capac de vencer la mort. Pero,
al mateix temps, com que Jesus ha
ressuscitat i ens atrau més enlla de la
mort, la fe és llum que ve del futur,
que ens desvela vastos horitzons i
ens duu més enlla del nostre «jo»
aillat, cap a la més amplia comunio.
Ens adonem, per tant, que la fe no
habita en I’'obscuritat,sin6 que és
llum en les nostres tenebres. Dant, en
la Divina comedia , després d’haver
confessat la seva fe davant sant Pere,
la descriu com una «centella / que
després esdeve flama vivac /i brilla
en mi com en el blau I’estrella». [4]



Desitjo parlar precisament d’aquesta
llum de la fe perque creixi i il-lumini
el present, 1 arribi a convertir-se en
estrella que mostri I'horitzo del
nostre cami en un temps en que
I’home té especialment necessitat de
Hlum.

5. El Senyor, abans de la seva passio,
va dir a Pere: «Jo he pregat per tu,
perque la teva fe no s’apagui» (Lc
22,32). I després li demana que
confirmés els seus germans en
aquesta mateixa fe. Conscient de la
tasca confiada al Successor de Pere,
Benet XVI va decidir convocar aquest
Any de la fe , un temps de gracia que
ens esta ajudant a sentir la gran
alegria de creure, a revifar la
percepcid de 'amplitud d’horitzons
que la fe ens desvela, per a confessar-
la en la seva unitat i integritat, fidels
a la memoria del Senyor, sostinguts
per la seva preséencia i per l’accio de
I’Esperit Sant. La conviccid d’una fe
que fa gran i plena la vida, centrada



en Crist i en la forca de la seva
gracia, animava la missio dels
primers cristians. En les Actes dels
martirs llegim aquest dialeg entre el
prefecte roma Rustic i el cristia
Hierax: «On son els teus pares?»,
pregunta el jutge al martir. I aquest
respon: «El nostre veritable pare és
Crist, i la nostra mare, la fe en ell».
[5] Per a aquells cristians, la fe, en
tant que trobament amb el Déu viu
manifestat en Crist, era una «mare»,
perqueé els donava a llum,
engendrava en ells la vida divina,
una nova experiéncia, una visio
lluminosa de I’existéncia per la qual
estaven disposats a donar
testimoniatge public fins al final.

6. ’Any de la fe ha comencat en el
cinquante aniversari de I’obertura
del Concili Vatica II. Aquesta
coincidéncia ens permet de veure
que el Vatica II ha estat un Concili
sobre la fe, [6] en tant que ens ha
invitat a posar de nou al bell mig de



la nostra vida eclesial i personal el
primat de Déu en Crist. Perquée
I’Església mai no pressuposa la fe
com quelcom descomptat, sino que
sap que aquest do de Déu ha de ser
alimentat i enrobustit perque
continui guiant el seu cami. El Concili
Vatica II ha fet que la fe brilli dins
I’experiencia humana, recorrent aixi
els camins de ’home contemporani.
D’aquesta manera, s’ha vist com la fe
enriqueix I’existencia humana en
totes les seves dimensions.

7. Aquestes consideracions sobre la
fe, en linia amb tot el que el
Magisteri de ’Església ha declarat
sobre aquesta virtut teologal, [7]
pretenen sumar-se al que el Papa
Benet XVI ha escrit en les Cartes
encicliques sobre la caritatil’
esperancga . Ell ja havia completat
practicament una primera redaccio
d’aquesta Carta enciclica sobre la fe.
Li ho agraeixo de cor i, en la
fraternitat de Crist, assumeixo el seu



precids treball, afegint al text algunes
aportacions. El Successor de Pere,
ahir, avui i sempre, és cridat a
«confirmar els seus germans» en
I'incommensurable tresor de la fe,
que Déu dona com a llum sobre el
cami de tot home.

En la fe, do de Déu, virtut
sobrenatural infosa per ell,
reconeixem que ens ha estat donat
un gran Amor, que ens ha estat
adrecada una Paraula bona, i que, si
acollim aquesta Paraula, que és
Jesucrist, Paraula encarnada,
I’Esperit Sant ens transforma,
il-lumina el nostre cami cap al futur,
idona ales a la nostra esperanca per
a recorrer-lo amb alegria. Fe,
esperanca i caritat, en admirable
ordidura, constitueixen el dinamisme
de l’existencia cristiana cap a la
comunio6 plena amb Déu. Quina és la
ruta que la fe ens descobreix? D’on
prové la seva llum poderosa que
permet il-luminar el cami d’una vida



aconseguida i fecunda, plena de
fruit?

Capitol primer
HEM CREGUT EN L’AMOR
(cf. 1Jn 4,16)

8. Abraham, el nostre pare en la fe La
fe ens obre el cami i acompanya els
nostres assos al llarg de la historia.
Per aixo, si volem entendre queé és la
fe, hem de narrar el seu recorregut,
el ami dels homes creients, el
testimoni dels quals trobem n primer
lloc en I’Antic Testament. En aquest,
Abraham, el nostre pare en la fe,
ocupa un lloc destacat. En la seva
vida succeeix quelcom
desconcertant: Déu li adreca la
Paraula, es revela com un Déu que
parlaiel crida pel seu nom. La fe
esta vinculada a I’escolta. Abraham
no veu Déu, pero sent la seva veu.
D’aquesta manera la fe adquireix un
caracter personal. Aqui Déu no es



manifesta com el Déu d’un lloc, ni
tampoc apareix vinculat a un temps
sagrat determinat, siné com el Déu
d’una persona, el Déu d’Abraham,
Isaaci]Jacob, capag¢ d’entrar en
contacte amb I’home i establir-hi una
alianca. La fe és la resposta a una
Paraula que interpel-la
personalment, a un Tu que ens crida
pel nostre nom.

9. Allo que aquesta Paraula
comunica a Abraham és una crida i
una promesa. En primer lloc és una
crida a sortir de la seva terra, una
invitaciod a obrir-se a una vida nova,
comenc¢ament d’un exode que el
porta cap a un futur inesperat. La
visio que la fe dona a Abraham
estara sempre vinculada a aquest pas
endavant que ha de fer: la fe «hi veu»
en la mesura en qué camina, en que
s’endinsa en I’espai obert per la
Paraula de Déu. Aquesta Paraula
enclou a més una promesa: la teva
descendencia sera nombrosa, seras



pare d’un gran poble (cf. Gn 13,16;
15,5; 22,17). Es veritat que, en tant
que resposta a una Paraula que la
precedeix, la fe d’Abraham sera
sempre un acte de memoria.
Tanmateix, aquesta memoria no es
queda en el passat, sind que, essent
memoria d’'una promesa, és capag
d’obrir al futur, d’il-luminar els
passos al llarg del cami. D’aquesta
manera, la fe, en tant que memoria
del futur, memoria futuri, esta
estretament lligada amb ’esperanca.

10. El que es demana a Abraham és
que es fil d’aquesta Paraula. La fe
entén que la paraula, aparentment
efimera 1 passatgera, quan és
pronunciada pel Déu fidel, esdevé la
cosa més segura i indestructible que
hi pugui haver, en el que fa possible
que el nostre cami tingui continuitat
en el temps. La fe acull aquesta
Paraula com roca ferma, per a
construir-hi a sobre amb fonament
solid. Per aixo0, la Biblia, per a parlar



de la fe, fa servir la paraula hebrea
‘emiinah , derivada del verb ‘aman,
I’arrel del qual significa «sostenir». El
terme ‘emtinah pot significar tant la
fidelitat de Déu com la fe de I’home.
L’home fidel rep la seva forca
confiant-se en les mans de Déu.
Jugant amb les dues accepcions de la
paraula —presents també en els
corresponents termes grec ( pistos ) i
llati ( fidelis )-, sant Ciril de Jerusalem
exalca la dignitat del cristia, que rep
el mateix qualificatiu que Déu: tots
dos son anomenats «fidels». [8] Sant
Agusti ho explica aixi: «I’home és
fidel creient Déu, que promet; Déu és
fidel donant el que promet a ’home».

[9]

11. Un darrer aspecte de la historia
d’Abraham és important per a
comprendre la seva fe. La Paraula de
Déu, encara que comporta novetat i
sorpresa, no és pas aliena a la propia
experiéncia del patriarca. Abraham
reconeix en aquesta veu que se li



adreca una crida profunda, inscrita
des de sempre en el seu cor. Déu
associa la seva promesa a aquell
«lloc» en que lexisténcia de I’'home
es manifesta des de sempre
prometedora: la paternitat, la
generacio d’'una nova vida: «Sara et
donara un fill; ’'anomenaras

Isaac» (Gn 17,19). El Déu que demana
a Abraham que es fii totalment d’ell,
es revela com la font de la qual prové
tota vida. D’aquesta manera, la fe es
posa en relacié amb la paternitat de
Déu, de la qual procedeix la creacio:
el Déu que crida Abraham és el Déu
creador, que «crida a I’existencia el
que no existeix» (Rm 4,17), que «ens
va elegir abans de la fundacio del
mon... i ens ha destinat a ser fills
seus» (Ef 1,4-5). Per a Abraham, la fe
en Déu il-lumina les arrels més
profundes del seu ésser, li permet de
reconeixer la font de bondat que hi
ha a I’origen de totes les coses, 1
confirmar que la seva vida no
procedeix del no-res o la casualitat,



sind d’una crida i un amor personal.
El Déu misterios que I’ha cridat no és
un Déu estrany, sino aquell que és
origen de tot i que ho sosté tot. La
gran prova de la fe d’Abraham, el
sacrifici del seu fill Isaac, ens permet
de veure fins a quin punt aquest
amor originari és capa¢ de garantir
la vida fins i tot després de la mort.
La Paraula que ha estat capag de
suscitar un fill amb el seu cos «mig
mort» i «en el si esteril» de Sara (cf.
Rm 4,19), sera també capag de
garantir la promesa d’un futur més
enlla de tota amenaca o perill (cf. He
11,19; Rm 4,21).

12. La fe d’Israel En el llibre de
I’Exode, la historia del poble d’Israel
segueix el rastre de la fe d’Abraham.
La fe neix de nou d’un do originari:
Israel s’obre a la intervencio de Déu,
que vol alliberar-lo de la seva
miséeria. La fe és la crida a un llarg
cami per a adorar el Senyor al Sinai i
heretar la terra promesa. ’amor divi



es descriu amb els trets d’un pare
que acompanya el seu fill pel cami
(cf. Dt 1,31). La confessio de fe
d’Israel es formula com a narracio
dels beneficis de Déu, de la seva
intervencio per alliberar i guiar el
poble (cf. Dt 26,5-11), narracio que el
poble transmet de generacio en
generacio. Per a Israel, la llum de
Déu brilla a través de la memoria de
les obres realitzades pel Senyor,
commemorades i confessades en el
culte, transmeses de pares a fills.
Aprenem aixi que la llum de la fe
esta vinculada al relat concret de la
vida, al record agrait dels beneficis
de Déu i al compliment progressiu de
les seves promeses. L’arquitectura
gotica ho ha expressat molt bé: en les
grans catedrals, la llum arriba del cel
a través dels vitralls en que hi ha
representada la historia sagrada. La
llum de Déu ens arriba a través de la
narracié de la seva revelacio i,
d’aquesta manera, pot il-luminar el
nostre cami en el temps, recordant



els beneficis divins, mostrant com es
compleixen les seves promeses.

13. Per altra banda, la historia
d’Israel també ens permet de veure
com el poble ha caigut moltes
vegades en la temptacio de la
incredulitat. Aqui, el contrari de la fe
es manifesta com a idolatria. Mentre
Moises parla amb Déu al Sinali, el
poble no suporta el misteri del rostre
amagat de Déu, no aguanta el temps
d’espera. La fe, per la seva propia
naturalesa, requereix renunciar a la
possessio immediata que sembla
oferir la visio, és una invitacio a
obrir-se a la font de la llum,
respectant el misteri propi d’'un
Rostre que vol revelar-se
personalment i en el moment oportu.
Martin Buber citava aquesta
definici6 d’idolatria del rabi de Kock:
es dona la idolatria quan «un rostre
s’adreca reverentment a un rostre
que no és un rostre». [10] En lloc de
tenir fe en Déu, hom prefereix



adorar I'idol, el rostre del qual es pot
mirar, 'origen del qual és conegut,
perqué ’hem fet nosaltres. Davant
I’idol, no hi ha risc d’una crida que
faci sortir de les propies seguretats,
perque els idols «tenen boca i no
parlen» (S1 115,5). Veiem llavors que
I’idol és un pretext per a posar-se a si
mateix al bell mig de la realitat,
adorant I’obra de les propies mans.
Perduda l’orientacié fonamental que
dona unitat a la seva existencia,
I’home es disgrega en la multiplicitat
dels seus desigs; negant-se a esperar
el temps de la promesa, es desintegra
en els multiples instants de la seva
historia. Per aixo, la idolatria és
sempre politeista, anar sense cap
meta d’un senyor a l’altre. La
idolatria no presenta un cami, sino
una multitud de viaranys que no
porten enlloc i que formen més aviat
un laberint. Qui no vol fiar-se de Déu
es veu obligat a escoltar les veus de
molts idols que li criden: «Fia’t de
mi.» La fe, en tant que associada a la



conversio, és ’oposat a la idolatria;
és separacio dels idols per a tornar al
Déu viu, mitjan¢ant un trobament
personal. Creure significa confiar-se
a un amor misericordids, que sempre
acull i perdona, que sosté i orienta
I’existéncia, que es manifesta
poderos en la seva capacitat
d’adrecar les coses tortes de la nostra
historia. La fe consisteix en la
disposicio per a deixar-se
transformar una vegada i una altra
per la crida de Déu. Heus aci la
paradoxa: en el continu girar-se cap
al Senyor, I’home troba un cami
segur, que l’allibera de la dispersio a
queé el sotmeten els idols.

14. En la fe d’Israel destaca també la
figura de Moises, el mitjancer. El
poble no pot veure el rostre de Déu;
és Moises qui parla amb Jahve a la
muntanya i transmet a tots la
voluntat del Senyor. Amb aquesta
presencia del mitjancer, Israel ha
apres a caminar unit. ’acte de fe



individual s’insereix en una
comunitat, en el «nosaltres» comu
del poble que, en la fe, és com un sol
home, «el meu fill primogenit», com
Déu anomena Israel (Ex 4,22). La
mediacio no representa aqui un
obstacle, sin6 una obertura: en el
trobament amb els altres, la mirada
s’estén a una veritat més gran que
nosaltres mateixos. J. J. Rousseau
lamentava no poder veure Déu
personalment: «Quants homes entre
Déuijo!». [11] «Es tan senzill i
natural que Déu s’hagi adrecat a
Moises per parlar a Jean Jacques
Rousseau?». [12] Des d’una concepcio
individualista i limitada del
coneixement, no es pot entendre el
sentit de la mediacio, aquesta
capacitat de participar en la visio de
I’altre, aquest saber compartit, que €és
el saber propi de ’amor. La fe és un
do gratuit de Déu que exigeix la
humilitat i el valor de fiar-se i
confiar-se, per tal de poder veure el
cami lluminds del trobament entre



Déu i els homes, la historia de la
salvacié.

15. La plenitud de la fe cristiana
«Abraham [...] s’entusiasma esperant
de veure el meu dia; el veié i se’n va
alegrar» (Jn 8,56). Segons aquestes
paraules de Jesus, la fe d’Abraham
estava orientada ja a ell; en cert
sentit, era una visidanticipada del
seu misteri. Aixi ho entén sant
Agusti, en afirmar que els
patriarques es van salvar per la fe,
pero no la fe en el Crist ja vingut,
sind la fe en el Crist que havia de
venir, una fe en tensio cap a
I’esdeveniment futur de Jesus. [13]
La fe cristiana esta centrada en Crist,
és confessar que Jesus és el Senyor i
que Déu I'ha ressuscitat d’entre els
morts (cf. Rm 10,9). Totes les linies de
I’Antic Testament convergeixen en
Crist; ell és el «si» definitiu a totes les
promeses, el fonament del nostre
«amén» ultim a Déu (cf. 2Co 1,20). La
historia de Jesus és la manifestacio



plena de la fiabilitat de Déu. Si Israel
recordava les grans mostres d’amor
de Déu, que constituien el centre de
la seva confessio i obrien la mirada
de la seva fe, ara la vida de Jesus es
presenta com la intervenci6é suprema
del seu amor per nosaltres. La
Paraula que Déu ens adreca en Jesus
no és una meés entre altres, sino la
seva Paraula eterna (cf. He 1,1-2). No
hi ha garantia més gran que Déu ens
pugui donar per assegurar-nos el seu
amor, com recorda sant Pau (cf. Rm
8,31-39). La fe cristiana és, per tant,
fe en ’Amor ple, en el seu poder
eficag, en la seva capacitat de
transformar el mon i il-luminar el
temps. «Nosaltres hem conegut
I’amor que Déu ens té i hi hem
cregut» (1Jn 4,16). La fe reconeix
I’amor de Déu manifestat en Jesus
com el fonament sobre el qual
s’assenta la realitat i el seu desti
ultim.



16. La major prova de la fiabilitat de
I’amor de Crist es troba en la seva
mort pels homes. Si donar la vida
pels amics és la demostracio més
gran d’amor (cf. Jn 15,13), Jesus ha
ofert la seva per tots, també pels qui
eren els seus enemics, per tal de
transformar els cors. Per aixo, els
evangelistes han situat en I’hora de la
creu el moment culminant de la
mirada de fe, perque en aquesta hora
resplendeix ’'amor divi en tota la
seva altura i amplitud. Sant Joan
introdueix aqui el seu solemne
testimoniatge quan, al costat de la
Mare de Jesus, contempla el qui
havien traspassat (cf. Jn 19,37): «El
qui ho veié en dona testimoni, i el
seu testimoni és digne de credit. Ell
mateix sap que diu la veritat, perque
tambeé vosaltres cregueu» (Jn 19,35).
F. M. Dostoievski, en la seva obra
L’idiota , fa dir al protagonista, el
princep Miskin, a la vista del quadre
de Crist mort en el sepulcre, obra de
Hans Holbein el Jove: «Un quadre



aixi podria fins fer perdre la fe a
algu». [14] En efecte, el quadre
representa amb cruesa els efectes
devastadors de la mort en el cos de
Crist. I, tanmateix, precisament en la
contemplacio de la mort de Jesus, la
fe es refor¢a i rep una llum
resplendent, quan es revela com a fe
en el seu amor indefectible per
nosaltres, que és capag d’arribar fins
a la mort per salvar-nos. En aquest
amor, que no s’ha sostret a la mort
per manifestar fins a quin punt
m’estima, és possible creure; la seva
totalitat venc¢ qualsevol suspicacia i
ens permet de confiar-nos plenament
en Crist.

17. Ara bé, la mort de Crist manifesta
la total fiabilitat de ’amor de Déu a
la llum de la resurreccio. En tant que
ressuscitat, Crist és testimoni fiable,
digne de fe (cf. Ap 1,5; He 2,17),
suport solid per a la nostra fe. «Si
Crist no ha ressuscitat, la vostra fe és
il-lusoria», diu sant Pau (1Co 15,17).



Si’amor del Pare no hagués
ressuscitat Jesus d’entre els morts, si
no hagués pogut retornar la vida al
seu cos, no seria un amor plenament
fiable, capac¢ d’il-luminar també les
tenebres de la mort. Quan sant Pau
parla de la seva nova vida en Crist, es
refereix a la «fe del Fill de Déu, que
m’estima i es lliura per mi» (Ga 2,20).
Aquesta «fe del Fill de Déu» és
certament la fe ’Apostol dels gentils
en Jesus, pero suposa la fiabilitat de
Jesus, que es funda, si, en el seu amor
fins a la mort, pero també en el fet de
ser Fill de Déu. Precisament perqué
Jesus és el Fill, perqueé esta radicat de
manera absoluta en el Pare, ha pogut
vencer la mort i fer resplendir
plenament la vida. La nostra cultura
ha perdut la percepcié d’aquesta
presencia concreta de Déu, de la seva
accio en el mon. Pensem que Déu
sols es troba més enlla, en un altre
nivell de realitat, separat de les
nostres relacions concretes. Pero si
fos aixi, si Déu fos incapag



d’intervenir en el moén, el seu amor
no seria veritablement poderos,
veritablement real, i no seria llavors
ni tan sols veritable amor, capag
d’acomplir aquesta felicitat que
promet. En aquest cas, creure o no
creure en ell seria totalment
indiferent. Els cristians, en canvi,
confessen ’amor concret i eficag de
Déu, que actua veritablement en la
historia i en determina el desti final,
amor que es deixa trobar, que s’ha
revelat en plenitud en la passid, mort
iresurreccio de Crist.

18. La plenitud a qué Jesus porta la fe
té un altre aspecte decisiu. Per a la fe,
Crist no és sols aquell en qui creiem,
la manifestacié maxima de ’amor de
Déu, sino també aquell amb qui ens
unim per poder créixer. La fe no sols
mira Jesus, sind que mira des del
punt de vista de Jesus, amb els seus
ulls: és una participacio en la seva
manera de veure. En molts ambits de
la vida confiem en altres persones



que coneixen les coses més bé que
nosaltres. Tenim confianga en
I’arquitecte que ens construeix la
casa, en el farmaceutic que ens dona
la medecina per a curar-nos, en
I’advocat que ens defensa en el
tribunal. Tenim necessitat també
d’algu que sigui fiable i expert en les
coses de Déu. Jesus, el seu Fill, es
presenta com aquell qui ens explica
Déu (cf. Jn 1,18). La vida de Crist -la
seva manera de coneixer el Pare, de
viure totalment en relacio a ell- obre
un espai nou a ’experiencia humana,
en el qual podem entrar. La
importancia de la relacio personal
amb Jesus mitjancant la fe queda
reflectida en els diversos usos que
sant Joan fa del verb credere . Al
costat de «creure que» és veritat el
que Jesus ens diu (cf. Jn 14,10; 20,31),
sant Joan usa també les
construccions «creure» Jesus i
«creure en» Jesus. «Creiem» Jesus
quan acceptem la seva Paraula, el
seu testimoniatge, perque ell és verag



(cf. Jn 6,30). «Creiem en» Jesus quan
I’acollim personalment en la nostra
vida i ens confiem a ell, unint-nos a
ell mitjancant ’amor i seguint-lo al
llarg del cami (cf. Jn 2,11; 6,47; 12,44).

Per tal que poguéssim coneixer-lo,
acollir-lo i seguir-lo, el Fill de Déu ha
assumit la nostra carn, i aixi la seva
visio del Pare s’ha realitzat també a
la manera humana, mitjancant un
cami i un recorregut temporal. La fe
cristiana és fe en ’encarnacio del
Verb i en la seva resurreccio en la
carn; és fe en un Déu que s’ha fet tan
proper que ha entrat en la nostra
historia. La fe en el Fill de Déu fet
home en Jesus de Natzaret no ens
separa de la realitat, sin6 que ens
permet de captar-ne el significat
profund, descobrir fins a quin punt
Déu estima aquest mon i com
I’'orienta incessantment cap a ell; i
aixo porta el cristia a comprometre’s,
a viure amb major intensitat encara
el cami sobre la terra.



19. La salvacio mitjancant la fe A
partir d’aquesta participacio6 en la
manera de veure de Jesus, ’apostol
Pau ens ha deixat en els seus escrits
una descripcio de I’existéncia
creient. El qui creu, acceptant el do
de la fe, és transformat en una
creatura nova, rep un nou ésser, un
ésser filial que el fa fill en el Fill.
«Abba, Pare», és la paraula més
caracteristica de ’experiéncia de
Jesus, que esdevé el nucli de
I’experiéncia cristiana (cf. Rm 8,15).
La vida en la fe, en tant que
existencia filial, consisteix a
reconeixer el do originari i radical
que hi ha a la base de I’existencia de
I’home, i pot resumir-se en la frase de
sant Pau als Corintis: «Tens res que
no hagis rebut?» (1Co 4,7).
Precisament en aquest punt se situa
el cor de la polemica de sant Pau
amb els fariseus, la discussio sobre la
salvacid mitjancant la fe o mitjancant
les obres de la llei. El que sant Pau
rebutja és l’actitud del qui pretén



justificar-se a si mateix davant de
Déu mitjancant les seves propies
obres. Aquest, encara que obeeixi els
manaments, encara que faci obres
bones, es posa a si mateix al bell mig,
1 no reconeix que 'origen de la
bondat és Déu. Qui obra aixi, qui vol
ser font de la seva propia justicia,
veu com aviat se li esgota i s’adona
que ni tan sols pot mantenir-se fidel
a la llei. Es tanca, aillant-se del
Senyor i dels altres, i per aix0 mateix
la seva vida es torna vana, les seves
obres estérils, com un arbre lluny de
I’aigua. Sant Agusti ho expressa aixi
amb el seu llenguatge concis i eficag:
« Ab eo qui fecit te noli deficere nec ad
te», d’aquell qui t’ha fet, no te
n’allunyis ni tan sols per anar a tu.
[15] Quan ’home pensa que,
allunyant-se de Déu, es trobara a si
mateix, la seva existéncia fracassa
(cf. Lc 15,11-24). La salvacio comenca
amb l'obertura a quelcom que ens
precedeix, a un do originari que
afirma la vida i protegeix



I’existencia. Només obrint-nos a
aquest origen i reconeixent-lo, és
possible de ser transformats, deixant
que la salvaci6 actui en nosaltres i
faci fecunda la vida, plena de bons
fruits. La salvacio mitjancant la fe
consisteix a reconeixer el primat del
do de Déu, com bé resumeix sant
Pau: «Es per la gracia que heu estat
salvats per mitja de la fe! I aix0 no ve
de nosaltres: és un do de Déu» (Ef
2,88).

20. La nova logica de la fe esta
centrada en Crist. La fe en Crist ens
salva perqueé en ell 1a vida s’obre
radicalment a un Amor que ens
precedeix i ens transforma des de
dins, que actua en nosaltres i amb
nosaltres. Aixi apareix amb claredat
en 'exegesi que ’Apostol dels gentils
fa d’un text del Deuteronomi,
interpretant que s’insereix en la
dinamica més profunda de I’Antic
Testament. Moises diu al poble que el
manament de Déu no és massa alt ni



esta massa allunyat de ’home. No
s’ha de dir: «Qui de nosaltres pujara
al celi ens el portara?» o «Qui de
nosaltres travessara el mar i ens el
portara?» (cf. Dt 30,11-14). Pau
interpreta aquesta proximitat de la
paraula de Déu com a referida a la
presencia de Crist en el cristia: «No
diguis en el teu cor: “Qui pujara al
cel?”, és a dir, per fer-ne baixar Crist.
O “qui baixaraa I’abisme?”, és a dir,
per fer-ne pujar Crist d’entre els
morts» (Rm 10,6-7). Crist ha baixat a
la terra i ha ressuscitat d’entre els
morts; amb la seva encarnacio i
resurreccio, el Fill de Déu ha abracat
tot el cami de ’home i habita en els
nostres cors mitjancant ’Esperit
Sant. La fe sap que Déu s’ha fet molt
proper a nosaltres, que Crist se’ns ha
donat com un gran do que ens
transforma interiorment, que habita
en nosaltres, i aixi ens dona la llum
que il-lumina l'origen i el final de la
vida, I’arc complet del cami huma.



21. Aixi podem entendre la novetat
que la fe aporta. El creient és
transformat per ’Amor, al qual
s’obre per la fe, i en obrir-se a aquest
Amor que se li ofereix, la seva
existéncia es dilata més enlla de si
mateix. Per aix0, sant Pau pot
afirmar: «No sOc jo qui viu, és Crist
qui viu en mi» (Ga 2,20), i exhortar:
«Que Crist habiti per la fe en els
vostres cors» (Ef 3,17). En la fe, el
«jo» del creient s’eixampla per a ser
habitat per un Altre, per a viure en
un Altre, i aixi la seva vida es fa més
gran en PAmor. En aixo consisteix
I’accio propia de ’Esperit Sant. El
cristia pot tenir els ulls de Jesus, els
seus sentiments, la seva condicié
filial, perqueé és fet particip del seu
Amor, que és ’Esperit. I en aquest
Amor es rep en certa manera la visio
propia de Jesus. Sense aquesta
conformacié en I’Amor, sense la
presencia de I’Esperit que I’infon en
els nostres cors (cf. Rm 5,5), és



impossible de confessar Jesus com a
Senyor (cf. 1Co 12,3).

22. La forma eclesial de la fe
D’aquesta manera, ’existencia
creient esdevé existéncia eclesial.
Quan sant Pau parla als cristians de
Roma dient que tots els creients
formen un sol cos en Crist, els
demana que no siguin orgullosos,
sino que es captinguin «segons la
mesura de la fe que Déu concedi a
cadascu» (Rm 12,3). El creient aprén
a veure’s a si mateix a partir de la fe
que professa: la figura de Crist és el
mirall en qué descobreix la seva
propia imatge reflectida. I com que
Crist abraca en si tots els creients,
que formen el seu cos, el cristia es
compren a si mateix dins aquest cos,
en relacio originaria amb Crist i amb
els germans en la fe. La imatge del
cos no pretén reduir el creient a una
simple part d’'un tot anonim, a mera
peca d’un gran engranatge, sino que
subratlla més aviat la unio vital de



Crist amb els creients i de tots els
creients entre ells (cf. Rm 12,4-5). Els
cristians son «u» (cf. Ga 3,28), sense
perdre la seva individualitat, i en el
servei als altres cadascu assoleix fins
al fons el seu propi ésser. S’entén
llavors per queé fora d’aquest cos,
d’aquesta unitat de I’Església en Crist,
d’aquesta Església que —segons
I’expressio de Romano Guardini- «és
la portadora historica de la visio
integral de Crist sobre el mon», [16]
la fe perd la seva «mesura», ja no
troba el seu equilibri, I’espai
necessari per a sostenir-se. La fe té
una configuracié necessariament
eclesial, es confessa dins el cos de
Crist, com a comunio real dels
creients. Des d’aquest ambit eclesial,
obre el cristia individual a tots els
homes. La paraula de Crist, un cop
escoltada i pel seu propi dinamisme,
en el cristia es transforma en
resposta, i esdevé paraula
pronunciada, confessio de fe. Com
diu sant Pau: «<Amb el cor es creu [...],



i amb els llavis es professa» (Rm
10,10). La fe no és quelcom privat,
una concepcio individualista, una
opinio subjectiva, sind que neix de
I’escolta i esta destinada a
pronunciar-se i a convertir-se en
anunci. En efecte, «com creuran en
aquell de qui no han sentit parlar?
Com sentiran parlar d’ell sense ningu
que 'anuncii?» (Rm 10,14). La fe es
fa, doncs, operant en el cristia a
partir del do rebut, de ’Amor que
atrau cap a Crist (cf. Ga 5,6),1 el fa
particip del cami de ’Església,
pelegrina en la historia fins al seu
acompliment. Qui ha estat
transformat d’aquesta manera
adquireix una nova forma de veure,
la fe esdevé llum per als seus ulls.

Capitol segon
SI NO CREIEU, NO COMPRENDREU

(cf. Is 7,9)



23. Fe i veritat Si no creieu, no
comprendreu (cf. Is 7,9). La versio
grega de la Biblia hebrea, la
traduccio dels Setantarealitzada a
Alexandria d’Egipte, tradueix aixi les
paraules del profeta Isaies al rei
Acaz. D’aquesta manera, la questio
del coneixement de la veritat es
col-locava al bell mig de la fe. Pero en
el text hebreu llegim de manera
diferent. Aqui, el profeta diu al rei:
«Sino creieu, no subsistireu.» Es
tracta d’un joc de paraules amb dues
formes del verb ‘aman: «creieu» (
ta’aminu), i «subsistireu» ( te’amenu).
Espaordit per la forca dels seus
enemics, el rei busca la seguretat
d’una alianca amb el gran imperi
d’Assiria. El profeta I’invita llavors a
fiar-se unicament de la veritable roca
que no vacil-la, del Déu d’Israel. Ates
que Déu és fiable,és raonable de
tenir fe en ell, fonamentar la propia
seguretat sobre la seva Paraula. Es
aquest el Déu a qui Isaies anomenara
més endavant dues vegades «el Déu



de P’Amén» (Is 65,16), fonament
indestructible de fidelitat a I’alianca.
Es podria pensar que la versio grega
de la Biblia, en traduir «subsistir»
per «comprendre», ha fet un canvi
profund del sentit del text, passant
de la nocio biblica de confianga en
Déu a la grega de comprensio.
Tanmateix, aquesta traduccio, que
acceptava certament el dialeg amb la
cultura hel-lenista, no és aliena a la
dinamica profunda del text hebreu.
En efecte, la subsisténcia que Isaies
promet al rei passa per la
comprensio de ’accio de Déu i de la
historia del poble. El profeta invita a
comprendre les vies del Senyor,
descobrint en la fidelitat de Déu el
pla de saviesa que governa els segles.
Sant Agusti ha fet una sintesi de
«comprendre» 1 «subsistir» en les
seves Confessions , quan parla de
fiar-se de la veritat per a mantenir-se
dempeus: «M’estabilitzaré i
consolidaré en vos [...], en la vostra
veritat». [17] Pel context sabem que



sant Agusti vol mostrar com aquesta
veritat fidedigna de Déu, segons
apareix en la Biblia, és la seva
presencia fidel al llarg de la historia,
la seva capacitat de mantenir units
els temps, recollint la dispersio dels
dies de ’home. [18]

24. Llegit a aquesta llum, el text
d’Isaies porta a una conclusid: ’home
té necessitat de coneixement, té
necessitat de veritat, perqué sense
aquesta no pot subsistir, no va
endavant. La fe, sense veritat, no
salva, no dona seguretat als nostres
passos. Es queda en una bella faula,
projeccio dels nostres desigs de
felicitat, quelcom que ens satisfa
unicament en la mesura en que
vulguem fer-nos una il-lusid. O bé es
redueix a un sentiment bonic, que
consola i entusiasma, pero depenent
dels canvis en el nostre estat d’anim
o0 de la situacio dels temps, i incapag
de donar continuitat al cami de la
vida. Si la fe fos aixo0, el rei Acaz



tindria rad de no jugar-se la seva
vida ila integritat del seu regne per
una emocio. En canvi, gracies a la
seva unio intrinseca amb la veritat,
la fe és capacg d’oferir una llum nova,
superior als calculs del rei, perque hi
veu més enlla, perque compren
I’actuacio de Déu, que és fidel a la
seva alianca i a les seves promeses.

25. Recuperar la connexio de la fe
amb la veritat és avui encara meés
necessari, precisament per la crisi de
veritat en qué ens trobem. En la
cultura contemporania es tendeix
sovint a acceptar com a veritat
nomeés la veritat tecnologica: és
veritat allo que ’home aconsegueix
de construir i mesurar amb la seva
ciencia; és veritat perqué funciona i
aixi fa més comoda i facil la vida.
Avui sembla que aquesta és I'inica
veritat certa, I'inica que es pot
compartir amb altres, ’'iinica sobre la
qual és possible debatre i
comprometre’s junts. Per altra



banda, hi hauria després les veritats
de l'individu, que consisteixen en
l’autenticitat amb alldo que cadascu
sent dintre seu, valides només per a
un mateix, i que no es poden
proposar als altres amb la pretensio
de contribuir al bé comu. La veritat
gran, la veritat que explica la vida
personal i social en el seu conjunt, és
vista amb sospita. ¢No ha estat
aquesta veritat —es pregunten- la que
han pretes els grans totalitarismes
del segle passat, una veritat que
imposava la seva propia concepcio
global per esclafar la historia
concreta de 'individu? Aixi, queda
nomes un relativisme en que la
questio de la veritat completa, que és
en el fons la questio de Déu, ja no
interessa. En aquesta perspectiva, és
logic que hom pretengui desfer la
connexio de la religio amb la veritat,
perque aquest nexe es trobaria a
I’arrel del fanatisme, que intenta
atropellar el qui no comparteix les
propies creences. A proposit d’aixo,



podem parlar d’un gran oblit en el
nostre mon contemporani. En efecte,
la pregunta per la veritat és una
questio de memoria, de memoria
profunda, perque s’adreca a quelcom
que ens precedeix i, d’aquesta
manera, pot aconseguir unir-nos meés
enlla del nostre «jo» petit i limitat. Es
la pregunta sobre l’origen de tot, a la
llum del qual es pot veure la meta i,
amb aixo0, també el sentit del cami
comu.

26. Amor i coneixement de la veritat
En aquesta situacio, pot la fe
cristiana oferir un servei al bé comu
indicant la manera justa d’entendre
la veritat? Per a respondre, és
necessari reflexionar sobre el tipus
de coneixement propi de la fe. Pot
ajudar-nos-hi una expressio de sant
Pau, quan afirma: «<Amb el cor es
creu» (Rm 10,10). En la Biblia el cor
és el centre de ’home, on
s’entrellacen totes les seves
dimensions: el cos i ’esperit, la



interioritat de la persona i la seva
obertura al mon i als altres,
Penteniment, la voluntat, I’afectivitat.
Doncs bé, si el cor és capag de
mantenir unides aquestes
dimensions és perque en ell és on ens
obrim a la veritat i a ’amor, i deixem
que ens toquin i ens transformin en
el més pregon. La fe transforma tota
la persona, precisament perque la fe
s’obre a I’amor. Aquesta interacci6 de
la fe amb ’amor ens permet de
comprendre el tipus de coneixement
propi de la fe, la seva forca de
conviccio, la seva capacitat
d’il-luminar els nostres passos. La fe
coneix pel fet d’estar vinculada a
I’amor, en tant que el mateix amor
porta una llum. La comprensio de la
fe és la que neix quan rebem el gran
amor de Déu que ens transforma
interiorment i ens dona ulls nous per
a veure la realitat.

27. Es coneguda la manera en que el
filosof Ludwig Wittgenstein explica



la connexio entre fe i certesa. Segons
ell, creure seria quelcom semblant a
una experiencia d’enamorament,
entesa com una cosa subjectiva, que
no es pot proposar com a veritat
valida per a tothom. [19] En efecte,
I’home modern creu que la questio
de ’amor té poc a veure amb la
veritat. ’amor es concep avui com
una experiencia que pertany al mon
dels sentiments volubles i no pas a la
veritat.

Pero aquesta descripcio de ’amor, és
veritablement adequada? En realitat,
I’amor no es pot reduir a un
sentiment que va ive. Té a veure
certament amb la nostra afectivitat,
pero per obrir-la a la persona
estimada i iniciar un cami, que
consisteix a sortir de l’aillament del
propi jo per encaminar-se cap a
I’altra persona, per construir una
relacié duradora; ’'amor tendeix a la
unié amb la persona estimada. I aixi
es pot veure en quin sentit 'amor té



necessitat de veritat. Només en tant
que esta fundat en la veritat, ’amor
pot perdurar en el temps, superar la
fugacitat de I'instant i restar ferm per
a donar consisténcia a un cami en
comu. Si’amor no té a veure amb la
veritat, esta subjecte al vaivé dels
sentiments i no supera la prova del
temps. L’amor veritable, en canvi,
unifica tots els elements de la
persona i esdevé una llum nova cap a
una vida gran i plena. Sense veritat,
I’amor no pot oferir un vincle solid,
no aconsegueix d’arribar al «jo» més
enlla del seu aillament, ni alliberar-lo
de la fugacitat de I'instant per tal
d’edificar la vida i donar fruit.

Si’amor necessita la veritat, també
la veritat té necessitat de I’amor.
Amor i veritat no es poden separar.
Sense amor, la veritat es torna freda,
impersonal, opressiva per a la vida
concreta de la persona. La veritat
que busquem, la que ddna sentit als
nostres passos, ens il-lumina quan



I’amor ens toca. Qui estima compren
que ’amor és experiencia de veritat,
que ell mateix obre els nostres ulls
per a veure tota la realitat de manera
nova, en unié amb la persona
estimada. En aquest sentit, sant
Gregori el Gran ha escrit que « amor
ipse notitia est », ’amor mateix és un
coneixement, comporta una logica
nova. [20] Es tracta d’'una manera
relacional de veure el mon, que
esdeveé coneixement compartit, visio
en la visio d’un altre o visiéo comuna
de totes les coses. Guillem de Saint
Thierry, en ’Edat Mitjana, segueix
aquesta tradicio quan comenta el
verset del Cantic dels Cantics en que
I’estimat diu a I’estimada: «Els teus
ulls sén coloms» (Ct 1,15). [21]
Aquests dos ulls, explica Guillem, s6n
la raé creient i 'amor, que
esdevenen un de sol per a arribar a
contemplar Déu, quan ’enteniment
es fa «enteniment d’'un amor
il-luminat». [22]



28. Una expressio eminent d’aquest
descobriment de 'amor com a font
de coneixement, que forma part de
I’experiéncia originaria de tot home,
es troba en la concepcio biblica de la
fe. Assaborint ’'amor amb que Déu
I’ha elegit i ’ha engendrat com a
poble, Israel arriba a comprendre la
unitat del designi divi, des del seu
origen fins al seu acompliment. El
coneixement de la fe, pel fet de
néixer de 'amor de Déu que
estableix I’aliancga, il-lumina un cami
en la historia. Per aixo0, en la Biblia,
veritat i fidelitat van unides, i el Déu
veritable és el Déu fidel, aquell que
manté les seves promeses i permet
de comprendre el seu designi al llarg
del temps. Mitjancant ’experiéncia
dels profetes, en el sofriment de
I’exili i en ’esperancga d’un retorn
definitiu a la ciutat santa, Israel ha
intuit que aquesta veritat de Déu
s’estenia més enlla de la propia
historia, per a abracar tota la historia
del mon, ja des de la creacio. E1



coneixement de la fe il-lumina no
sols el cami particular d’un poble,
sino el decurs complet del moén creat,
des del seu origen fins a laseva
consumacio.

29. La fe com a escolta i visio
Precisament perqueé el coneixement
de la fe va lligat a ’alianga d’un Déu
fidel, que estableix una relacio
d’amor amb I’home i1li adreca la
Paraula, és presentat per la Biblia
com a escolta, i és associat al sentit
de I’oida. Sant Pau fa servir una
formula que ha esdevingut classica:
fides ex auditu , «la fe neix del
missatge que s’escolta» (Rm 10,17). El
coneixement associat a la paraula és
sempre personal: reconeix la veu,
l’acull en llibertat i la segueix en
obediéncia. Per aix0 sant Pau parla
de la «obediéncia de la fe» (cf. Rm
1,5; 16,26). [23] La fe és, a més, un
coneixement vinculat al transcurs
del temps, necessari perque la
paraula sigui pronunciada: és un



coneixement que s’apren tan sols en
un cami de seguiment. L’escolta
ajuda a representar bé el nexe entre
coneixement i amor.

Pel que fa al coneixement de la
veritat, ’escolta s’ha contraposat a
vegades a la visio, que seria més
propia de la cultura grega. La llum, si
per una banda possibilita la
contemplacio de la totalitat, a la qual
I’home sempre ha aspirat, per una
altra sembla prendre espai a la
llibertat, perqué davalla del cel i
arriba directament als ulls, sense
esperar que I'ull respongui. A més,
seria com una invitacid a una
contemplacio extatica, separada del
temps concret en que ’home gaudeix
1 pateix. Segons aquesta perspectiva,
I’acostament biblic al coneixement
estaria oposat al grec, que, buscant
una comprensio completa de la
realitat, ha vinculat el coneixement a
la visio.



Tanmateix, aquesta suposicio no es
correspon amb la dada biblica.
L’Antic Testament ha combinat
ambdos tipus de coneixement,
perque a I’escolta de la Paraula de
Déu hi uneix el desig de veure el seu
rostre. D’aquesta manera, es pogué
entrar en dialeg amb la cultura
hel-lenistica, dialeg que pertany al
cor de ’Escriptura. L’oida possibilita
la crida personal i ’obediéncia, i
també, que la veritat es reveli en el
temps; la vista aporta la visio
completa de tot el recorregut i ens
permet de situar-nos en el gran
projecte de Déu; sense aquesta visio,
tindriem solament fragments aillats
d’un tot desconegut.

30. La connexio entre veure i
escoltar, com a organs de
coneixement de la fe, apareix amb
tota claredat en I’Evangeli de sant
Joan. Per al quart Evangeli, creure és
escoltar i, al mateix temps, veure.
L’escolta de la fe té les mateixes



caracteristiques que el coneixement
propi de ’'amor: és una escolta
personal, que distingeix la veu i
reconeix la del Bon Pastor (cf. Jn
10,3-5); una escolta que requereix
seguiment, com en el cas dels
primers deixebles, que «van sentir
les seves paraules i van seguir

Jesus» (Jn 1,37). Per altra banda, la fe
va unida també a la visio. A vegades,
la visio dels signes de Jesus precedeix
la fe, com en el cas d’aquells jueus
que, despreés de la resurreccio de
Llatzer, «veient el que Jesus havia fet,
cregueren en ell» (Jn 11,45). Altres
vegades, la fe porta a una visié més
profunda: «Si creus, veuras la gloria
de Déu» (Jn 11,40). Al final, creure i
veure estan entrellacats: «El qui creu
en mi [...] creu en el qui m’ha enviat.
I el qui em veu a mi, veu el qui m’ha
enviat» (Jn 12,44-45). Gracies a la
unioé amb l’escolta, el fet de veure
forma també part del seguiment de
Jesus, i la fe es presenta com un cami
de la mirada, en que els ulls



s’acostumen a veure en profunditat.
Aixi, el mati de Pasqua, es passa de
Joan que, encara en la fosca, davant
el sepulcre buit, «veié i cregué» (Jn
20,8), a Maria Magdalena que veu,
ara si, Jesus (cf. Jn 20,14) i vol retenir-
lo, pero se li demana que el
contempli en el seu cami cap al Pare,
fins a arribar a la plena confessio de
la mateixa Magdalena davant els
deixebles: «He vist el Senyor» (Jn
20,18).

Com s’arriba a aquesta sintesi entre
sentir i veure? Ho fa possible la
persona concreta de Jesus, que es pot
veure i sentir. Ell és la Paraula feta
carn, la gloria del qual hem
contemplat (cf. Jn 1,14). La llum de la
fe ésla d’un Rostre en qué hom veu
el Pare. En efecte, en el quart
Evangeli, la veritat que la fe percep
és la manifestacid del Pare en el Fill,
en la seva carn i en les seves obres
terrenals, veritat que es pot definir
com la «vida lluminosa» de Jesus.



[24] Aix0 significa que el
coneixement de la fe no invita a
mirar una veritat purament interior.
La veritat que la fe ens desvela esta
centrada en el trobament amb Crist,
en la contemplacid de la seva vida,
en la percepcio de la seva presencia.
En aquest sentit, sant Tomas
d’Aquino parla de la oculata fides
dels Apostols -la fe que veu- davant
la visio corporia del Ressuscitat. [25]
Van veure Jesus ressuscitat amb els
seus propis ulls i cregueren, és a dir,
pogueren penetrar en la profunditat
d’allo que veien per tal de confessar
el Fill de Déu, assegut a la dreta del
Pare.

31. Solament aixi, mitjancant
I’encarnacio, compartint la nostra
humanitat, el coneixement propi de
I’amor podia arribar a plenitud. En
efecte, la llum de ’amor s’encén
quan som tocats en el cor, acollint la
presencia interior de ’estimat, que
ens permet de reconeixer el seu



misteri. Llavors entenem per que,
per a sant Joan, al costat del veure i
escoltar, la fe és també un tocar, com
afirma en la seva primera Carta:
«Allo que hem sentit, que hem vist
amb els nostres ulls [...], que hem
tocat amb les nostres mans sobre la
Paraula de la vida» (1Jn 1,1). Amb la
seva encarnacio, amb la seva
vinguda entre nosaltres, Jesus ens ha
tocat i, a traveés dels sagraments,
també avui ens toca; d’aquesta
manera, transformant el nostre cor,
ens ha permes i ens continua
permetent de reconeixer-lo i
confessar-lo com a Fill de Déu. Amb
la fe, nosaltres podem tocar-lo, i
rebre la forca de la seva gracia. Sant
Agusti, comentant el passatge de
I’hemorroisa que toca Jesus per
curar-se (cf. Lc 8,45-46), afirma:
«Tocar amb el cor, aixo és creure».
[26] També la multitud s’amuntega
entorn d’ell, pero no el frega amb el
toc personal de la fe, que reconeix el
seu misteri, el misteri del Fill que



manifesta el Pare. Quan estem
configurats amb Jesus, rebem ulls
adequats per a veure’l.

32. Dialeg entre fe i rao La fe
cristiana, en tant que anuncia la
veritat de ’amor total de Déu i obre a
la forga d’aquest amor, arriba al
centre més pregon de I’experiencia
de I’home, que ve a la llum gracies a
I’amor, i és cridat a estimar per a
restar en la llum. Amb el desig
d’il-luminar tota la realitat a partir
de 'amor de Déu manifestat en Jesus,
1 mirant d’estimar amb aquest
mateix amor, els primers cristians
van trobar en el mon grec, en el seu
afany de veritat, un referent adequat
per al dialeg. El trobament del
missatge evangelic amb el
pensament filosofic de ’antiguitat va
ser un moment decisiu perque
I’Evangeli arribés a tots els pobles, i
afavori una fecunda interaccio entre
la fe ila rad, que s’ha anat
desenvolupant al llarg dels segles



fins als nostres dies. El beat Joan Pau
II, en la seva Carta enciclica Fides et
ratio , ha mostrat com la fe i la rao es
reforcen mutuament. [27] Quan
trobem la llum plena de ’amor de
Jesus, ens adonem que en qualsevol
amor nostre hi ha ja un ténue reflex
d’aquella llum i percebem quina és la
seva meta ultima. I, al mateix temps,
el fet que en els nostres amors hi
hagi una llum ens ajuda a veure el
cami de 'amor fins a la donacio
plena i total del Fill de Déu per
nosaltres. En aquest moviment
circular, la llum de la fe il-lumina
totes les nostres relacions humanes,
que poden ser viscudes en unié amb
I’amor i la tendresa de Crist.

33. En la vida de sant Agusti trobem
un exemple significatiu d’aquest
cami en que la recerca de la rao, amb
el seu desig de veritat 1 claredat, s’ha
integrat en I’horitzo de la fe, del qual
ha rebut una nova intel-ligéncia. Per
una banda, sant Agusti accepta la



filosofia grega de la llum amb la seva
insisténcia en la visio. El seu
trobament amb el neoplatonisme li
havia permeés de coneixer el
paradigma de la llum, que davalla de
dalt per il-luminar les coses, i
constitueix aixi un simbol de Déu.
D’aquesta manera, sant Agusti va
comprendre la transcendéncia
divina, i descobri que totes les coses
tenen en si mateixes una
transparencia que pot reflectir la
bondat de Déu, el Bé. Aixi es
desprengué del maniqueisme en que
estava instal-lat i que el duia a
pensar que el mal i el bé lluiten
continuament entre ells, confonent-
se 1 barrejant-se sense contorns clars.
Comprendre que Déu és llum va
donar a la seva existencia una nova
orientacio, li permeté de reconeixer
el mal que havia comes i girar-se cap
al bé.

Per altra banda, en I’experiencia
concreta de sant Agusti, tal com ell



mateix explica en les seves
Confessions , el moment decisiu del
seu cami de fe no va ser una visio de
Déu més enlla d’aquest mon, sino
més aviat una escolta, quan en el
jardi va sentir una veu que deia:
«Pren i llegeix»; prengué el volum de
les Cartes de sant Pau i s’atura en el
capitol tretzeé de la Carta als Romans.
[28] Feia acte de presencia aixi el Déu
personal de la Biblia, capacg de
comunicar-se amb ’home, de baixar
a viure amb ell i d’acompanyar-lo en
el cami de la historia, manifestant-se
en el temps de I’escolta i la resposta.

De tota manera, aquest trobament
amb el Déu de la Paraula no va fer
que sant Agusti prescindis de la llum
ila visio. Integra ambdues
perspectives, guiat sempre per la
revelacié de ’'amor de Déu en Jesus.
I, aixi, elabora una filosofia de la
llum que integra la reciprocitat
propia de la paraula i dona espai a la
llibertat de la mirada davant la llum.



Igual que la paraula requereix una
resposta lliure, aixi la llum té com a
resposta una imatge que la reflecteix.
Sant Agusti, associant escolta i visio,
pot parlar llavors de la «paraula que
resplendeix a dins de ’home». [29]
D’aquesta manera, la llum es
converteix, per dir-ho aixi, en la llum
d’una paraula, perqueé és la llum d’un
Rostre personal, una llum que,
il-luminant-nos, ens crida i vol
reflectir-se en el nostre rostre per tal
de resplendir des de dins de
nosaltres mateixos. Per altra banda,
el desig de la visio global, i no sols
dels fragments de la historia,
continua present i s’lacomplira al
final, quan ’home, com diu el Sant
d’Hipona, veura i estimara. [30] I
aixo, no perque sigui capag de tenir
tota la llum, que sera sempre
inabastable, sin6 perqueé entrara del
tot en la llum.

34. La llum de 'amor, propia de la fe,
pot il-luminar els interrogants del



nostre temps quant a la veritat.
Sovint la veritat queda avui reduida
a ’'autenticitat subjectiva de
I'individu, valida només per a la vida
de cadascu. Una veritat comuna ens
fa por, perque la identifiquem amb la
imposicio intransigent dels
totalitarismes. Tanmateix, si és la
veritat de ’'amor, si és la veritat que
es desvela en el trobament personal
amb I’Altre i amb els altres, llavors
s’allibera de la seva clausura en
I’ambit privat per a formar part del
bé comu. La veritat d’'un amor no
s’imposa amb la violéncia, no aixafa
la persona. Naixent de ’amor pot
arribar al cor, al centre personal de
cada home. Es veu clar aixi que la fe
no és intransigent, sind que creu en
la convivencia que respecta l’altre. El
creient no és arrogant; al contrari, la
veritat el fa humil, sabent que, més
que posseir-la ell, és ella la qui
I’abraca i el posseeix. En lloc de fer-
nos intolerants, la seguretat de la fe



ens posa en cami i fa possible el
testimoniatge i el dialeg amb tothom.

Per altra banda, la llum de la fe,
unida a la veritat de ’amor, no és
aliena al mén material, perquée
I’amor es viu sempre en cos i anima;
la llum de la fe és una llum
encarnada, que procedeix de la vida
lluminosa de Jesus. Il-'lumina fins i
tot la matéria, confia en el seu
ordenament, sap que en ella s’obre
un cami d’harmonia i de comprensio
cada vegada més ampli. La mirada
de la ciéncia es beneficia aixi de la fe:
aquesta invita el cientific a estar
obert a la realitat, en tota la seva
riquesa inesgotable. La fe desperta el
sentit critic, en tant que no permet
que la recerca es conformi amb les
seves formules i ’ajuda a adonar-se
que la natura no es redueix a
aquestes. Invitant a meravellar-se
davant el misteri de la creacio, la fe
eixampla els horitzons de la rad per



il-luminar millor el mon que es
presenta als estudis de la ciéncia.

35. Feirecerca de Déu La llum de la
fe en Jesus il'lumina també el cami
de tots els qui busquen Déu, i
constitueix ’aportacio propia del
cristianisme al dialeg amb els
seguidors de les diverses religions.
La Carta als Hebreus ens parla del
testimoniatge dels justos que, abans
de l’alianca amb Abraham, ja
buscaven Déu amb fe. D’Henoc es diu
que «se li acredita que havia
complagut Déu» (He 11,5), una cosa
impossible sense la fe, perqueé «el qui
s’acosta a Déu ha de creure que
existeix i que recompensa els qui el
cerquen» (He 11,6). Podem entendre
aixi que el cami de I’home religios
passa per la confessiéo d’un Déu que
es preocupa d’ell i que no és pas
inaccessible. Quina millor
recompensa podria donar Déu als
qui el busquen, que deixar-se trobar?
I fins i tot abans d’Henoc, tenim la



figura d’Abel, la fe del qual és també
lloada, i gracies a la qual el Senyor es
complau en els seus dons, en I'ofrena
de les primicies dels seus ramats (cf.
He 11,4). ’home religids intenta
reconeixer els signes de Déu en les
experiéncies quotidianes de la seva
vida, en el cicle de les estacions, en la
fecunditat de la terra i en tot el
moviment del cosmos. Déu és
llumings, 1 es deixa trobar per
aquells qui el cerquen amb cor
sincer.

Imatge d’aquesta recerca son els
Mags, guiats per l'estrella fins a
Betlem (cf. Mt 2,1-12). Per a ells, la
Ilum de Déu s’ha fet cami, com
estrella que guia per una senda de
descobriments. L’estrella parla aixi
de la paciéncia de Déu amb els
nostres ulls, que han d’habituar-se a
la seva esplendor. L’home religids
esta en cami i ha d’estar disposat a
deixar-se guiar, a sortir d’ell mateix,
per tal de trobar el Déu que sempre



sorprén. Aquest respecte de Déu pels
ulls dels homes ens mostra que, quan
I’home s’hi acosta, la lum humana
no es dissol en la immensitat
Iluminosa de Déu, com una estrella
que desapareix a I’alba, sin6 que es
fa més brillant com més propera esta
del foc originari, com mirall que
reflecteix la seva esplendor. La
confessio cristiana de Jesus com a
unic salvador, sosté que tota la llum
de Déu s’ha concentrat en ell, en la
seva «vida lluminosa», en la qual es
desvela l’origen i la consumacio de la
historia. [31] No hi ha cap
experiéncia humana, cap itinerari de
I’home vers Déu, que no pugui ser
integrat, il-luminat i purificat per
aquesta llum. Com més se
submergeix el cristia en I’aureola de
la llum de Crist, més esdevé capag
d’entendre i d’acompanyar el cami
dels homes cap a Déu.

En configurar-se com a via, la fe
concerneix també la vida dels homes



que, encara que no creguin, desitgen
creure i no deixen de buscar. En la
mesura en queé s’obren a ’lamor amb
cor sincer i es posen en marxa amb
aquella llum que aconsegueixen
d’assolir, viuen ja, sense saber-ho, en
la senda cap a la fe. Intenten de viure
com si Déu existis, a vegades perque
reconeixen la seva importancia per a
trobar orientacio segura en la vida
comuna, i altres vegades perque
experimenten el desig de llum en la
fosca, pero també intuint, a la vista
de la grandesa i la bellesa de la vida,
que aquesta seria encara meés gran
amb la presencia de Déu. Diu sant
Ireneu de Li6 que Abraham, abans
de sentir la veu de Déu, ja el buscava
«ardentment en el seu cor», i que
«recorria tot el mon preguntant-se on
era Déu», fins que «Déu tingué pietat
d’aquell qui, pel seu compte, el
cercava en el silenci». [32] Qui es
posa en cami per practicar el bé
s’acosta a Déu, i ja és sostingut per
ell, perqueé és propi de la dinamica de



la llum divina il-luminar els nostres
ulls quan caminem cap a la plenitud
de I’amor.

36. Fe i teologia En tractar-se d’'una
Ilum, la fe ens invita a endinsar-nos-
hi, a explorar cada vegada més els
horitzons que il-lumina, a fi de
coneixer millor allo que estimem.
D’aquest desig neix la teologia
cristiana. Per tant, la teologia és
impossible sense la fe i forma part
del moviment mateix de la fe, que
busca la intel-ligéncia més profunda
de ’autorevelacio de Déu, el cimal de
la qual és el misteri de Crist. La
primera consequencia d’aixo és que
la teologia no consisteix solament en
un esforg de la ra0 per escrutar i
coneixer, com en les ciencies
experimentals. Déu no es pot reduir
a un objecte. Ell és Subjecte que es
deixa coneixer i es manifesta en la
relacio de persona a persona. La fe
recta orienta la ra6 a obrir-se a la
llum que ve de Déu, perque, guiada



per 'amor a la veritat, pugui
coneixer Déu més profundament. Els
grans doctors i teolegs medievals han
indicat que la teologia, com a ciéncia
de la fe, és una participacio en el
coneixement que Déu té de si mateix.
La teologia, per tant, no és solament
paraula sobre Déu, sino abans de tot
acolliment i recerca d’'una
intel-ligéncia més profunda
d’aquesta paraula que Déu ens
adreca, paraula que Déu pronuncia
sobre si mateix, perqueé és un dialeg
etern de comunio, i admet ’home
dins aquest dialeg. [33] Aixi, doncs, la
humilitat que es deixa «tocar» per
Déu forma part de la teologia,
reconeix els seus limits davant el
misteri i es llanca a explorar, amb la
disciplina propia de la rao, les
insondables riqueses d’aquest
misteri.

A més, la teologia participa en la
forma eclesial de la fe; la seva llum és
la llum del subjecte creient que és



I’Església. Aix0 requereix, per una
banda, que la teologia estigui al
servei de la fe dels cristians, s’ocupi
humilment de custodiar i aprofundir
la fe de tots, especialment la dels
senzills. Per altra banda, la teologia,
donat que viu de la fe, no pot
considerar el Magisteri del Papa i
dels Bisbes en comunié amb ell com
una cosa extrinseca, un limit a la
seva llibertat, sin6 al contrari, com
un moment intern, constitutiu, en
tant que el Magisteri assegura el
contacte amb la font originaria, i
ofereix, per tant, la certesa de beure
en la Paraula de Déu en la seva
integritat.

Capitol tercer
TRANSMETO EL QUE HE REBUT
(cf. 1Co 15,3)

37. L’Església, mare de la nostra fe
Qui s’ha obert a ’'amor de Déu, ha
escoltat la seva veu i ha rebut la seva



llum, no pot retenir aquest do per a
ell tot sol. La fe, essent escolta i visio,
es transmet també com a paraula i
llum. I’apostol Pau, parlant als
Corintis, fa servir precisament
aquestes dues imatges. Per una
banda, diu: «Pero tenint el mateix
esperit de fe, segons el que esta
escrit: He cregut i per aixo he parlat ,
també nosaltres creiem i per aixo
parlem» (2Co 4,13). La paraula
rebuda esdevé resposta, confessio i,
d’aquesta manera, ressona per als
altres, invitant-los a creure. Per altra
banda, sant Pau es refereix també a
la llum: «Reflectim la gloria del
Senyor i ens anem transformant a
imatge seva» (2Co 3,18). Es una llum
que es reflecteix de rostre en rostre,
com Moises reflectia la gloria de Déu
després d’haver parlat amb ell:
«[Déu] ha brillat en els nostres cors,
perqueé resplendeixi el coneixement
de la gloria de Déu reflectida en el
rostre de Crist» (2Co 4,6). La llum de
Crist brilla com en un mirall en el



rostre dels cristians, i aixi es difon i
arriba fins a nosaltres, de manera
que també nosaltres puguem
participar en aquesta visio i reflectir-
ne a altres la llum, igual que en la
liturgia pasqual la llum del ciri encén
altres moltes candeles. La fe es
transmet, per dir-ho aixi, per
contacte, de persona a persona, com
una flama encén una altra flama. Els
cristians, en la seva pobresa, planten
una llavor tan fecunda que esdevé
un gran arbre que és capac¢ d’omplir
el mon de fruits.

38. La transmissio de la fe, que brilla
per a tots els homes en tot lloc, passa
també per les coordenades
temporals, de generacio en
generacid. Ates que la fe neix d’'un
trobament que es produeix en la
historia i il-lumina el cami al llarg del
temps, té necessitat de transmetre’s a
traves dels segles. I mitjancant una
cadena ininterrompuda de
testimonis arriba a nosaltres el rostre



de Jesus. Com és possible aix0? Com
podem estar segurs d’arribar al
«veritable Jesus» a través dels segles?
SiI’home fos un individu aillat, si
partissim solament del «jo»
individual, que busca en si mateix la
seguretat del coneixement, aquesta
certesa seria impossible. No puc
veure per mi mateix el que s’ha
esdevingut en una epoca tan distant
de la meva. Pero aquesta no és
I"dinica manera que té I’home de
coneéixer. La persona viu sempre en
relacid. Prové d’altres, pertany a
altres, la seva vida s’eixampla en el
trobament amb altres. Fins i tot el
coneixement de si mateix, la mateixa
autoconsciencia, és relacional i esta
vinculada a altres que ens han
precedit: en primer lloc els nostres
pares, que ens han donat la vida i el
nom. El llenguatge mateix, les
paraules amb queé interpretem la
nostra vida i la nostra realitat, ens
arriba a través d’altres, guardat en la
memoria viva d’altres. E1



coneixement d’'un mateix sols és
possible quan participem en una
memoria més gran. El mateix passa
amb la fe, que duu a la seva plenitud
la manera humana de comprendre.
El passat de la fe, aquell acte d’amor
de Jesus, que ha fet germinar en el
mon una vida nova, ens arriba en la
memoria d’altres, de testimonis,
conservat viu en aquell subjecte unic
de memoria que és ’Església.
[’Església és una Mare que ens
ensenya a parlar el llenguatge de la
fe. Sant Joan, en el seu Evangeli, ha
insistit en aquest aspecte, unint fe i
memoria, i associant-les totes dues a
I’accid de ’Esperit Sant que, com diu
Jesus, «us ho anira recordant tot» (Jn
14,26). L’Amor, que és I’Esperit i que
s’estatja en ’Església, manté units
entre ells tots els temps i ens fa
contemporanis de Jesus, convertint-
se en el guia del nostre cami de fe.

39. Es impossible de creure cadascu
pel seu compte. La fe no és



unicament una opcio individual que
es fa en la intimitat del creient, no és
una relacio exclusiva entre el «jo» del
fidel i el «Tu» divi, entre un subjecte
autonom i Déu. Per la seva mateixa
naturalesa, s’obre al «nosaltres», es
dona sempre dins la comuni6 de
I’Església. Ens ho recorda la forma
dialogada del Credo , usada en la
liturgia baptismal. El creure
s’expressa com a resposta a una
invitacio, a una paraula que ha de
ser escoltada i que no procedeix de
mi, i per aixo forma part d’un dialeg;
no pot ser una mera confessio que
neix de I'individu. Es possible
respondre en primera persona,
«crec», només perque hom forma
part d’'una gran comunio, perquée
també hom diu «creiem». Aquesta
obertura al «nosaltres» eclesial
reflecteix 'obertura propia de ’'amor
de Déu, que no és sols relacio entre el
Pare i el Fill, entre el «jo» 1 el «tu»,
sind que, en ’Esperit, és també un
«nosaltres», una comunio de



persones. Per aixo, el qui creu no
esta mai sol, perque la fe tendeix a
difondre’s, a compartir la seva
alegria amb altres. Qui rep la fe
descobreix que les dimensions del
seu «jo» s’eixamplen, i entaula noves
relacions que enriqueixen la vida.
Tertul'lia ho ha expressat
incisivament, dient que el
catecumen, «despreés del nou
naixement pel baptisme», és rebut a
la casa de la Mare per a alcar les
mans i resar, juntament amb els
germans, el Parenostre, com a signe
de la seva pertinenca a una nova
familia. [34]

Els sagraments i la transmissio de la
fe

40. I’Església, com tota familia,
transmet als seus fills el contingut de
la seva memoria. Com fer-ho de
manera que no es perdi res i, més
aviat, tot s’aprofundeixi cada vegada
més en el patrimoni de la fe?



Mitjancant la tradicid apostolica,
conservada en ’Església amb
I’assisténcia de ’Esperit Sant, tenim
un contacte viu amb la memoria
fundant. Com afirma el Concili
ecumenic Vatica II, «allo que els
Apostols van transmetre compren tot
el necessari per a una vida santa i
per a una fe creixent del Poble de
Déu; aixi I’Església, amb el seu
ensenyament, la seva vida, el seu
culte, conserva i transmet a totes les
edats el que és1i el que creu». [35]

En efecte, la fe necessita un ambit en
el qual es pugui testimoniar i
comunicar, un ambit adequat i
proporcionat al que es comunica. Per
a transmetre un contingut merament
doctrinal, una idea, potser seria
suficient un llibre, o la reproducci6
d’un missatge oral. Pero el que es
comunica en I’Església, el que es
transmet en la seva Tradicio viva, és
la llum nova que neix del trobament
amb el Déu viu, una llum que toca la



persona en el seu centre, en el cor,
implicant la seva ment, la seva
voluntat i la seva afectivitat, obrint-la
a relacions vives en la comunié amb
Déu i amb els altres. Per a transmetre
aquesta riquesa hi ha un mitja
particular, que posa en joc tota la
persona, cos, esperit, interioritat i
relacions. Aquest mitja son els
sagraments, celebrats en la liturgia
de I’Església. En aquests es comunica
una memoria encarnada, lligada als
temps illocs de la vida, associada a
tots els sentits; impliquen la persona,
com a membre d’un subjecte viu,
d’un teixit de relacions comunitaries.
Per aixo, si bé, per una banda, els
sagraments son sagraments de la fe,
[36] també s’ha de dir que la fe té
una estructura sacramental. El
desvetllament de la fe passa pel
desvetllament d’un nou sentit
sacramental de la vida de I’home i de
I’existéncia cristiana, en el qual allo
visible i material esta obert al misteri
d’allo etern.



41. La transmissio de la fe es realitza
en primer lloc mitjancant el
baptisme. Podria semblar que el
baptisme és sols una manera de
simbolitzar la confessid de fe, un acte
pedagogic per a qui té necessitat
d’imatges i gestos, pero del qual, en
darrer terme, es podria prescindir.
Unes paraules de sant Pau, a proposit
del baptisme, ens recorden que no és
pas aixi. Diu ell que «pel baptisme
hem estat sepultats en ell en la mort,
per tal que, aixi com Crist ressuscita
d’entre els morts per la gloria del
Pare, aixi també nosaltres
emprenguem una vida nova» (Rm
6,4). Mitjancant el baptisme ens
convertim en creatures novesien
fills adoptius de Déu. I’Apostol
afirma després que el cristianisme ha
estat lliurat a un «model de

doctrina» ( typos didakhés ), al qual
obeeix de cor (cf. Rm 6,17). En el
baptisme ’home rep també una
doctrina per professar i una forma
concreta de viure, que implica tota la



persona ila posa en el cami del bé.
Es transferit a un ambit nou, col-locat
en un nou ambient, amb una forma
nova d’actuar en comu, en ’Església.
El baptisme ens recorda aixi que la fe
no és obra d’un individu aillat, no és
un acte que I’home pugui realitzar
comptant només amb les seves
forces, sin6 que ha de ser rebuda
entrant en la comunio eclesial que
transmet el do de Déu: ningu no es
bateja a si mateix, igual com ningu
no neix pel seu compte. Hem estat
batejats.

42. Quins son els elements del
baptisme que ens introdueixen en
aquest nou «model de doctrina»?
Sobre el catecumen s’invoca, en
primer lloc, el nom de la Trinitat:
Pare, Fill i Esperit Sant. Se li presenta
aixi des del principi un resum del
cami de la fe. El Déu que ha cridat
Abraham i ha volgut anomenar-se el
seu Déu, el Déu que ha revelat el seu
nom a Moises, el Déu que, en lliurar-



nos el seu Fill, ens ha revelat
plenament el misteri del seu Nom,
dona al batejat una nova condicid
filial. Aixi es veu clar el sentit de
I’accio que es realitza en el baptisme,
la immersio en I'aigua: I’aigua és
simbol de mort, que ens invita a
passar per la conversio del «jo»,
perqueé pugui obrir-se a un «Jo» més
gran; i alhora és simbol de vida, del si
del qual renaixem per a seguir Crist
en la seva nova existencia. D’aquesta
manera, mitjancant la immersio en
I’aigua, el baptisme ens parla de
I’estructura encarnada de la fe.
L’accio de Crist ens toca en la nostra
realitat personal, transformant-nos
radicalment, fent-nos fills adoptius
de Déu, particips de la seva
naturalesa divina; modifica aixi totes
les nostres relacions, la nostra
manera d’estar en el mon i en el
cosmos, obrint-les a la seva mateixa
vida de comunid. Aquest dinamisme
de transformacio propi del baptisme
ens ajuda a comprendre la



importancia que té avui el
catecumenat per a la nova
evangelitzacid, també en les societats
d’antigues arrels cristianes, en les
quals cada vegada més adults
s’acosten al sagrament del baptisme.
El catecumenat és cami de
preparacio per al baptisme, per a la
transformacio de tota I’existencia en
Crist.

Un text del profeta Isaies, que ha
estat relacionat amb el baptisme en
la literatura cristiana antiga, ens pot
ajudar a comprendre la connexid
entre el baptisme ila fe: «Tindra el
seu alcasser en un cimal rocds... amb
provisio d’aigua» (Is 33,16). [37] El
batejat, rescatat de ’aigua de la mort,
pot posar-se dret sobre el «cimal
rocos», perque ha trobat quelcom
consistent on recolzar-se. Aixi,
I’aigua de mort es transforma en
aigua de vida. El text grec ’anomena
aigua pistos , aigua «fidel». L’aigua
del baptisme és fidel perque s’hi pot



confiar, perque el seu corrent
introdueix en la dinamica de I'amor
de Jesus, font de seguretat per al
cami de la nostra vida.

43. L’estructura del baptisme, la seva
configuracio com a nou naixement,
en que rebem un nou nom i una
nova vida, ens ajuda a comprendre el
sentit i la importancia del baptisme
d’infants, que il-lustra en certa
manera el que s’esdevé en tot
baptisme. I’infant no és capa¢ d’'un
acte lliure per a rebre la fe, no pot
confessar-la encara personalment i,
precisament per aixo, la confessen
els seus pares i padrins en el seu
nom. La fe es viu dins la comunitat
de ’Església, s’inscriu en un
«nosaltres» comunitari. Aixi, I'infant
és sostingut per altres, pels seus
pares i padrins, i és acollit en la fe
d’aquests, que és la fe de ’Església,
simbolitzada en la llum que el pare
encén en el ciri durant la liturgia
baptismal. Aquesta estructura del



baptisme destaca la importancia de
la sinergia entre ’Església i la familia
en la transmissio de la fe. Als pares
correspon, segons una sentéencia de
sant Agusti, no sols engendrar els
fills, sin6é també dur-los a Déu,
perqueé siguin regenerats com a fills
de Déu pel baptisme i rebin el do de
la fe. [38] Juntament amb la vida, els
donen aixi ’orientacié fonamental
de l'existencia i la seguretat d’'un
futur de bé, orientacié que sera
ulteriorment corroborada en el
sagrament de la confirmacié amb el
segell de I’Esperit Sant.

44. La naturalesa sacramental de la
fe assoleix la seva maxima expressio
en l'eucaristia, que és el precids
aliment per a la fe, el trobament amb
Crist present realment amb I’acte
suprem d’amor, el do de si mateix,
que genera vida.

En l’eucaristia conflueixen els dos
eixos pels quals discorre el cami de la



fe. Per una banda, I’eix de la historia:
I’eucaristia és un acte de memaoria,
actualitzacid del misteri, en el qual el
passat, com a esdeveniment de mort i
resurreccio, mostra la seva capacitat
d’obrir al futur, d’anticipar la
plenitud final. La litargia ens ho
recorda amb el seu hodie , I’«<avui»
dels misteris de la salvacio. Per altra
banda, hi conflueix també I’eix que
porta del mon visible a I'invisible. En
I’eucaristia aprenem a veure la
profunditat de la realitat. El paiel vi
es transformen en el Cos i Sang de
Crist, que es fa present en el seu cami
pasqual cap al Pare: aquest
moviment ens introdueix, en cos i
anima, en el moviment de tota la
creacio cap a la seva plenitud en Déu.

45. En la celebracio dels sagraments,
I’Església transmet la seva memoria,
en particular mitjancant la professio
de fe. Aquesta no consisteix sols a
assentir a un conjunt de veritats
abstractes. Més aviat, en la confessio



de fe, tota la vida es posa en cami cap
a la comunio plena amb el Déu viu.
Podem dir que en el Credo el creient
és invitat a entrar en el misteri que
professa i a deixar-se transformar
per allo que professa. Per a entendre
el sentit d’aquesta afirmacio, pensem
abans que res en el contingut del
Credo . Té una estructura trinitaria:
el Pare i el Fill s'uneixen en I’Esperit
d’amor. El creient afirma aixi que el
centre de I’ésser, el secret més
profund de totes les coses, és la
comunio divina. A més, el Credo
conté també una professio
cristologica: es recorren els misteris
de la vida de Jesus fins a la seva
mort, resurreccié6 i ascensioé al cel, en
I’espera de la seva vinguda gloriosa a
la fi dels temps. Es diu, per tant, que
aquest Déu comunio, intercanvi
d’amor entre el Pareiel Fill en
I’Esperit, és capag d’abracar la
historia de I’home, d’introduir-la en
el seu dinamisme de comunio, que té
el seu origen i la seva meta ultima en



el Pare. Qui confessa la fe, es veu
implicat en la veritat que confessa.
No pot pronunciar amb veritat les
paraules del Credo sense ser
transformat, sense inserir-se en la
historia d’amor que I’abraca, que
dilata el seu ésser fent-lo part d’'una
comunio gran, del subjecte ultim que
pronuncia el Credo , que és ’Església.
Totes les veritats que es creuen
proclamen el misteri de la vida nova
de la fe com a cami de comuni6 amb
el Déu viu.

46. Fe, oracio i decaleg Dos elements
més son essencials en la transmissio
fidel de la memoria de ’Església. En
primer lloc, 'oracio del Senyor, el
Parenostre. En aquesta, el cristia
apren a compartir la mateixa
experiéncia espiritual de Crist i
comenca a veure-hi amb els ulls de
Crist. A partir d’aquell qui és llum de
llum, del Fill Unigenit del Pare,
també nosaltres coneixem Déu i



podem encendre en els altres el desig
d’acostar-se a ell.

A més, és també important la
connexio entre la fe i el decaleg. La
fe, com hem dit, es presenta com un
cami, una via a recorrer, que s’obre
en el trobament amb el Déu viu. Per
aixo, a la llum de la fe, de la
confianca total en el Déu Salvador, el
decaleg adquireix la seva veritat més
profunda, continguda en les paraules
que introdueixen els deu
manaments: «Jo soc el Senyor, el teu
Déu, que et vaig treure de la terra
d’Egipte» (Ex 20,2). El decaleg no és
un conjunt de preceptes negatius,
sinod indicacions concretes per a
sortir del desert del «jo»
autoreferencial, tancat en si mateix, i
entrar en dialeg amb Déu, deixant-se
abracar per la seva misericordia per
tal de ser portador de la seva
misericordia. Aixi, la fe confessa
I’amor de Déu, origen i fonament de
tot, es deixa portar per aquest amor



per a caminar cap a la plenitud de la
comuni6é amb Déu. El decaleg és el
cami de la gratitud, de la resposta
d’amor, que és possible perque, en la
fe, ens hem obert a ’experiéncia de
I’amor transformador de Déu per
nosaltres. I aquest cami rep una nova
llum en ’ensenyament de Jesus, en el
Sermod de la Muntanya (cf. Mt 5-7).

He tocat aixi els quatre elements que
contenen el tresor de memoria que
I’Església transmet: la confessio de fe,
la celebraci6 dels sagraments, el cami
del decaleg, ’oracio. La catequesi de
I’Església s’ha organitzat entorn
d’aquests, incloent-hi el Catecisme de
PEsglésia Catolica , instrument
fonamental per a aquell acte unitari
amb que I’Església comunica el
contingut complet de la fe, «tot el que
ella és, tot el que creu». [39]

Unitat i integritat de la fe

47. La unitat de ’Església, en el
temps i en I’espai, va lligada a la



unitat de la fe: «Un sol cos i un sol
esperit [...] una sola fe» (Ef 4,4-5).
Avui pot semblar possible una unio
entre els homes en una tasca
comuna, en el fet de compartir els
mateixos sentiments o la mateixa
sort, en un objectiu comu. Pero
resulta molt dificil concebre una
unitat en la mateixa veritat. Ens fa la
impressio que una unio d’aquest
tipus s’oposa a la llibertat de
pensament i a ’autonomia del
subjecte. En canvi, I’experiéncia de
I’amor ens diu que precisament en
I’amor és possible de tenir una visio
comuna, que estimant aprenem a
veure la realitat amb els ulls de
’altre, i que aix0 no ens empobreix,
sind que enriqueix la nostra mirada.
L’amor veritable, a la mesura de
I’amor divi, exigeix la veritat i, en la
mirada comuna de la veritat, que és
Jesucrist, adquireix fermesa i
profunditat. En aix0 consisteix també
el goig de creure, en la unitat de visid
en un sol cos i en un sol esperit. En



aquest sentit, sant Lle6 el Gran deia:
«Sila fe no és una, no és fe». [40]

Quin és el secret d’aquesta unitat? La
fe és «una», en primer lloc, per la
unitat del Déu conegut i confessat.
Tots els articles de la fe es refereixen
a ell, son vies per a coneixer el seu
ésser i el seu actuar, i per aixo
formen una unitat superior a
qualsevol altra que puguem
construir amb el nostre pensament,
la unitat que ens enriqueix, perque
se’ns comunica i ens fa «u».

La fe és una, a més, perque s’adreca
a I'tnic Senyor, a la vida de Jesus, a la
seva historia concreta que
comparteix amb nosaltres. Sant
Ireneu de Lio ha clarificat aquest
punt contra els heretges gnostics.
Aquests distingien dos tipus de fe:
una fe rude, la fe dels simples,
imperfecta, que no anava més enlla
de la carn de Cristide la
contemplacio dels seus misteris; i un



altre tipus de fe, més profund i
perfecte, la fe veritable, reservada a
un petit cercle d’iniciats, que s’eleva
amb l'intel-lecte cap als misteris de la
divinitat desconeguda, més enlla de
la carn de Crist. Davant aquest
plantejament, que continua tenint el
seu atractiu i els seus defensors
també en els nostres dies, sant Ireneu
defensa que la fe és una de sola,
perqueé passa sempre pel punt
concret de I’encarnacio, sense
superar mai la carn i la historia de
Crist, ja que Déu s’ha volgut revelar
plenament en aquesta. I, per aixo, no
hi ha diferéncia entre la fe de «aquell
qui destaca per la seva eloquéncia» i
la del «qui és més debil en la
paraula», entre qui és superior i qui
té menys capacitat: ni el primer pot
ampliar la fe, ni el segon reduir-la.
[41]

Finalment, la fe és una perque és
compartida per tota I’Església, que
forma un sol cos i un sol esperit. En



la comunid de I'tinic subjecte que és
I’Església, rebem una mirada
comuna. Confessant la mateixa fe,
ens recolzem sobre la mateixa roca,
som transformats pel mateix Esperit
d’amor, irradiem una unica llum i
tenim una unica mirada per a
penetrar la realitat.

48. Ates que la fe és una de sola, ha
de ser confessada en tota la seva
puresa i integritat. Precisament
perque tots els articles de la fe
formen una unitat, negar-ne un, ni
que sigui dels que semblen menys
importants, produeix un dany a la
totalitat. Cada epoca pot trobar
alguns punts de la fe més facils o
dificils d’acceptar; per aixo és
important vigilar perque es
transmeti tot el diposit de la fe (cf.
1Tm 6,20), perque s’insisteixi
oportunament en tots els aspectes de
la confessio de fe. En efecte, com que
la unitat de la fe és la unitat de
I’Església, treure alguna cosa a la fe



és treure alguna cosa a la veritat de
la comunid. Els Pares han descrit la
fe com un cos, el cos de la veritat,
que té diversos membres, en
analogia amb el Cos de Crist i amb la
seva prolongacio en I’Església. [42]
La integritat de la fe també s’ha
relacionat amb la imatge de ’Església
verge, amb la seva fidelitat a ’'amor
esponsal a Crist: malmetre la fe
significa malmetre la comunié amb
el Senyor. [43] La unitat de la fe és,
per tant, la d’un organisme viu, com
bé ha explicat el beat John Henry
Newman, que posava entre les notes
caracteristiques per a assegurar la
continuitat de la doctrina en el
temps, la seva capacitat d’assimilar
tot el que troba, [44] purificant-ho i
duent-ho a la seva millor expressio.
La fe es mostra aixi universal,
catolica, perque la seva llum creix
per a il-luminar tot el cosmos i tota la
historia.



49. Com a servei a la unitat de la fe i
a la seva transmissio integra, el
Senyor ha donat a I’Església el do de
la successio apostolica. Per mitja
d’aquesta, la continuitat de la
memoria de ’Església esta garantida
1 és possible beure amb seguretat en
la font pura de la qual raja la fe. Com
que I’Església transmet una fe viva,
han de ser persones vives les que
garanteixin la connexio amb l’origen.
La fe es basa en la fidelitat dels
testimonis que han estat elegits pel
Senyor per a aquesta missio. Per
aixo, el Magisteri parla sempre en
obediéncia a la Paraula originaria
sobre la qual es basa la fe, i és fiable
perque es fia de la Paraula que
escolta, custodia i exposa. [45] En el
discurs de comiat als ancians d’Efes a
Milet, recollit per sant Lluc en els
Fets dels Apostols, sant Pau afirma
haver complert ’encarrec que el
Senyor li confia d’anunciar
«enterament el pla de Déu» (Ac
20,27). Gracies al Magisteri de



I’Església ens pot arribar integre
aquest pla i, amb ell, I’'alegria de
poder complir-lo plenament.

Capitol quart
DEU ELS PREPARA UNA CIUTAT
(cf. He 11,16)

50. Fe i bé comu En presentar la
historia dels patriarques i dels justos
de ’Antic Testament, la Carta als
Hebreus posa en relleu un aspecte
essencial de la seva fe. La fe no sols
es presenta com un cami, siné també
com una edificacio, com la
preparacio d’un lloc en que ’home
pugui conviure amb els altres. El
primer constructor és Noé que, en
I’Arca, aconsegueix de salvar la seva
familia (cf. He 11,7). Després
Abraham, del qual es diu que, mogut
per la fe, habitava en tendes, mentre
esperava la ciutat de solids
fonaments (cf. He 11,9-10). Neix aixi,
en relacio amb la fe, una nova



fiabilitat, una nova solidesa, que
només pot venir de Déu. Si 'home de
fe esrecolza en el Déu de ’Amén, en
el Déu fidel (cf. Is 65,16), i aixi
adquireix solidesa, podem afegir que
la solidesa de la fe s’atribueix també
a la ciutat que Déu esta preparant
per a ’home. La fe revela fins a quin
punt poden ser solids els vincles
humans quan Déu es fa present
enmig d’ells. No es tracta solament
d’una solidesa interior, una conviccio
ferma del creient; la fe il-lumina
també les relacions humanes, perque
neix de I’'amor i segueix la dinamica
de I’amor de Déu. El Déu digne de fe
construeix per als homes una ciutat
fiable.

51. Precisament per la seva connexio
amb I’amor (cf. Ga 5,6), 1a llum de la
fe es posa al servei concret de la
justicia, del dret i de la pau. La fe
neix del trobament amb ’'amor
originari de Déu, en que es manifesta
el sentit i la bondat de la nostra vida,



que és il-luminada en la mesura en
que entra en el dinamisme desplegat
per aquest amor, en tant que es fa
cami i exercici cap a la plenitud de
I’amor. La llum de la fe permet de
valorar la riquesa de les relacions
humanes, la seva capacitat de
mantenir-se, de ser fiables,
d’enriquir la vida comuna. La fe no
aparta del mon ni és aliena als
afanys concrets dels homes del
nostre temps. Sense un amor fiable,
res no podria mantenir
veritablement units els homes. La
unitat entre ells es podria concebre
sols com a fundada en la utilitat, en
la suma d’interessos, en la por, pero
no en la bondat de viure junts, ni en
I’alegria que la sola presencia de
I’altre pot suscitar. La fe permet de
comprendre ’arquitectura de les
relacions humanes, perque en capta
el fonament ultim i el desti definitiu
en Déu, en el seu amor, i aixi
il-lumina I’art de I’edificacio,
contribuint al bé comu. Si, 1a fe és un



bé per a tothom, és un bé comu; la
seva llum no lluu sols dintre
I’Església ni serveix unicament per a
construir una ciutat eterna en el més
enlla; ens ajuda a edificar les nostres
societats, perqué avancin cap al futur
amb esperanca. La Carta als Hebreus
en posa un exemple quan anomena,
al costat d’altres homes de fe, Samuel
i David, als quals la seva fe permeté
de «administrar justicia» (He 11,33).
Aquesta expressio es refereix aqui a
la seva justicia per a governar, a
aquesta saviesa que porta pau al
poble (cf. 1Sa 12,3-5; 2Sa 8,15). Les
mans de la fe s’alcen al cel, pero
alhora edifiquen, en la caritat, una
ciutat construida sobre relacions que
tenen com a fonament ’amor de
Déu.

52. Feifamilia En el cami d’Abraham
cap a la ciutat futura, la Carta als
Hebreus es refereix a una benedicci6
que es transmet de pares a fills (cf.
He 11,20-21). El primer ambit que la



fe il-lumina a la ciutat dels homes és
la familia. Penso sobretot en el
matrimoni, com a unio estable d’'un
home i una dona: neix del seu amor,
signe i preséncia de ’amor de Déu,
del reconeixement i I’acceptacio de la
bondat de la diferenciaci6 sexual,
que permet als conjuges d’unir-se en
una sola carn (cf. Gn 2,24) i ser
capacos d’engendrar una vida nova,
manifestacio de la bondat del
Creador, de la seva saviesa i del seu
designi d’amor. Fundats en aquest
amor, home i dona poden prometre’s
amor mutu amb un gest que
compromet tota la vida i que recorda
molts trets de la fe. Prometre un
amor per sempre €s possible quan es
descobreix un pla que sobrepassa els
propis projectes, que ens sosté i ens
permet de lliurar totalment el nostre
futur a la persona estimada. La fe, a
més, ajuda a copsar en tota la seva
profunditat i riquesa la generacio
dels fills, perque fa reconéixer-hi
I’amor creador que ens dona i ens



confia el misteri d’una nova persona.
En aquest sentit, Sara arriba a ser
mare per la fe, comptant amb la
fidelitat de Déu a les seves promeses
(cf. He 11,11).

53. En la familia, la fe hi és present
en totes les etapes de la vida,
comencant per la infancia: els infants
aprenen a fiar-se de I’amor dels seus
pares. Per aixo, és important que els
pares conrein practiques comunes de
fe en la familia, que acompanyin el
creixement en la fe dels fills.
Sobretot els joves, que travessen una
edat tan complexa, rica i important
per a la fe, han de sentir la
proximitat i ’atenci6 de la familia i
de la comunitat eclesial en el seu
cami de creixement en la fe. Tots
hem vist com, en les Jornades
Mundials de la Joventut, els joves
manifesten I’alegria de la fe, el
compromis de viure una fe cada
vegada més solida i generosa. Els
joves aspiren a una vida gran. El



trobament amb Crist, el fet de deixar-
se aferrar i guiar pel seu amor,
amplia I’horitzo de l’existencia, li
dona una esperanca solida que no
defrauda. La fe no és un refugi per a
gent pusil-lanime, sin6 que eixampla
la vida. Fa descobrir una gran crida,
la vocaci6 a 'amor, i assegura que
aquest amor és digne de fe, que val la
pena de posar-se a les seves mans,
perque esta fundat en la fidelitat de
Déu, més forta que totes les nostres
febleses.

54. Llum per a la vida en societat
Assimilada i aprofundida en la
familia, la fe il-lumina totes les
relacions socials. Com a experiencia
de la paternitat i de la misericordia
de Déu, s’expandeix en un cami
fratern. En la «xmodernitat» s’ha
intentat de construir la fraternitat
universal entre els homes fundant-se
sobre la igualtat. A poc a poc, pero,
hem compreés que aquesta
fraternitat, sense referencia a un



Pare comu com a fonament ultim, no
aconsegueix de subsistir. Cal tornar a
la veritable arrel de la fraternitat.
Des del seu mateix origen, la historia
de la fe és una historia de fraternitat,
si bé no exempta de conflictes. Déu
crida Abraham a sortir de la seva
terra ili promet fer d’ell una sola
gran nacio, un gran poble, sobre el
qual davalla la benedicci6 de Déu (cf.
Gn 12,1-3). Al llarg de la historia de la
salvacid, 'home descobreix que Déu
vol fer particips a tots, com a
germans, de I'inica benediccio, que
troba la seva plenitud en Jesus,
perque tots siguin u. L’amor
inesgotable del Pare se’ns comunica
en Jesus, també mitjancant la
presencia del germa. La fe ens
ensenya que cada home és una
benediccio per a mi, que la llum del
rostre de Déu m’il-lumina a través
del rostre del germa. Quants
beneficis no ha aportat la mirada de
la fe a la ciutat dels homes per a
contribuir a la seva vida en comu!



Gracies a la fe, hem descobert la
dignitat unica de cada persona, que
no era pas tan evident en el mén
antic. En el segle II, el paga Cels
retreia als cristians el que 1i
semblava una il-lusio i un engany:
pensar que Déu hagués creat el mon
per a I’home, posant-lo al capdamunt
de tot el cosmos. Es preguntava: «Per
que pretendre que [I’herba] creixi
per als homes, i no pas per als
animals salvatges irracionals?». [46]
«S1 mirem la terra des del cel, quina
diferencia hi ha entre les nostres
ocupacions i el que fan les formigues
iles abelles?». [47] Al bell mig de la
fe biblica hi ha ’amor de Déu, la seva
sol-licitud concreta per cada persona,
el seu designi de salvacio que abraca
la humanitat sencera i tota la creacio,
i que assoleix el seu cimal en
I’encarnacid, mort i resurreccio de
Jesucrist. Quan s’enfosqueix aquesta
realitat, falta el criteri per a distingir
el que fa preciosa i unica la vida de
I’home. Aquest perd el seu lloc en



I'univers, es perd en la natura,
renunciant a la seva responsabilitat
moral, o bé pretén ser ’arbitre
absolut, atribuint-se un poder de
manipulacio sense limits.

55. La fe, a més, revelant-nos I’amor
de Déu, ens fa respectar més la
natura, perque ens hi fa reconeixer
una gramatica escrita per ell i una
estanca que ens ha confiat per a
conrear-la i salvaguardar-la; ens
invita a buscar models de
desenvolupament que no es basin
solament en la utilitat i el profit, sino
que considerin la creacié com un do
del qual tots som deutors; ens
ensenya a identificar formes de
govern justes, reconeixent que
I’autoritat ve de Déu per a estar al
servei del bé comu. La fe afirma
també la possibilitat del perdd, que
moltes vegades necessita temps,
esforg, paciencia i compromis; perdo
possible quan es descobreix que el bé
és sempre més originari i més fort



que el mal, que la paraula amb quée
Déu afirma la nostra vida és més
profunda que totes les nostres
negacions. A més, fins des d’un punt
de vista simplement antropologic, la
unitat és superior al conflicte; hem
de comptar també amb el conflicte,
pero el fet d’experimentar-lo ha de
portar-nos a resoldre’], a superar-lo,
transformant-lo en una baula d’una
cadena, en un pas més cap a la
unitat.

Quan la fe s’apaga, es corre el risc
que els fonaments de la vida
s’afebleixin amb aquesta, com
advertia el poeta T. S. Eliot: «Per
ventura teniu necessitat que us
diguin que adhuc aquells modestos
assoliments / que us permeten
d’estar orgullosos d’una societat
educada / dificilment sobreviuran a
la fe que els dona sentit?». [48] Si
féssim desapareixer la fe en Déu de
les nostres ciutats, es debilitaria la
confianga entre nosaltres, perquée



quedariem units només per la por, i
I’estabilitat estaria compromesa. La
Carta als Hebreus afirma: «Déu no
s’avergonyeix d’anomenar-se el seu
Déu, ja que els ha preparat una
ciutat» (He 11,16). L’expressio «no
s’avergonyeix» fa referencia a un
reconeixement public. Indica que
Déu, amb la seva intervencio
concreta, amb la seva preséncia
entre nosaltres, confessa
publicament el seu desig de donar
consisténcia a les relacions humanes.
iSerem, en canvi, nosaltres els qui
ens avergonyirem d’anomenar Déu
el nostre Déu? ;Serem capacos de
confessar-lo com a tal en la nostra
vida publica, de no proposar la
grandesa de la vida comuna que ell
fa possible? La fe il-lumina la vida en
societat; posant tots els
esdeveniments en relacio amb
I’'origen i el desti de tot en el Pare que
ens estima, els il'lumina amb una
llum creativa en cada nou moment
de la historia.



56. Forca que conforta en el
sofriment Sant Pau, escrivint als
cristians de Corint sobre les seves
tribulacions i sofriments, posa la
seva fe en relacié amb la predicacid
de I’Evangeli. Diu que aixi es
compleix en ell el passatge de
I’Escriptura: «He cregut i per aixo he
parlat» (2Co 4,13). Es una citaci6 del
Salm 116. ’Apostol es refereix a una
expressioen que el salmista exclama:
«Em sento ple de fe, tot i que deia:
“Que en soc, de dissortat!”» (v. 10).
Parlar de fe comporta sovint parlar
també de proves doloroses, pero
precisament en aquestes sant Pau hi
veu ’anunci més convincent de
I’Evangeli, perque en la feblesa i en
el sofriment es fa manifest i palpable
el poder de Déu que supera la nostra
feblesa i el nostre sofriment.
L’Apostol mateix es troba en perill de
mort, una mort que es convertira en
vida per als cristians (cf. 2Co 4,7-12).
En I’hora de la prova, la fe ens
il-lumina i, precisament enmig del



sofriment i la feblesa, apareix clar
que «no ens prediquem a nosaltres
mateixos, sino Jesucrist com a
Senyor» (2Co 4,5). El capitol 11 de la
Carta als Hebreus acaba amb una
referencia a aquells qui han sofert
per la fe (cf. He 11,35-38), entre els
quals ocupa un lloc destacat Moises,
que ha assumit I’afront de Crist (cf. v.
26). El cristia sap que sempre hi
haura sofriment, pero que li pot
donar sentit, pot convertir-se en acte
d’amor, de lliurament confiat en les
mans de Déu, que no ens abandona,
1, d’aquesta manera, pot constituir
una etapa de creixement en la fe i en
I’amor. Veient la unio de Crist amb el
Pare, fins i tot en el moment de
major sofriment en la creu (cf. Mc
15,34), el cristia apren a participar en
la mateixa mirada de Crist. Fins la
mort queda il-luminada i pot ser
viscuda com I’'dltima crida de la fe,
I'ultim «Surt de la teva terra», I'altim
«Vine», pronunciat pel Pare, en les
mans del qual ens posem amb la



confianca que ens sostindra adhuc
en el pas definitiu.

57. La llum de la fe no ens porta pas
a oblidar-nos dels sofriments del
mon. Quants homes i dones de fe no
han rebut llum de les persones que
sofreixen! Sant Francesc d’Assis, del
lepros; la beata Mare Teresa de
Calcuta, dels seus pobres. Han copsat
el misteri que s’amaga en ells.
Acostant-s’hi, no els han pres tots els
seus sofriments, ni han pogut donar
raé complerta de tots els mals que
pateixen. La llum de la fe no dissipa
totes les nostres tenebres, sino que,
com una llantia, guia els nostres
passos en la nit, i aixo basta per a
caminar. A ’home que sofreix, Déu
no li déona un raonament que ho
expliqui tot, sino que li respon amb
una presencia que I’acompanya, amb
una historia de bé que s’uneix a tota
historia de sofriment per a obrir-hi
una escletxa de llum. En Crist, Déu
mateix ha volgut compartir amb



nosaltres aquest cami i oferir-nos la
seva mirada per donar-nos llum.
Crist és aquell qui, havent suportat el
dolor, «inicia i completa la nostra

fe» (He 12,2).

El sofriment ens recorda que el
servei de la fe al bé comu és sempre
un servei d’esperanca, que mira
endavant, sabent que només en Déu,
en el futur que ve de Jesus
ressuscitat, pot trobar la nostra
societat fonaments solids i duradors.
En aquest sentit, la fe va
acompanyada de I’esperancga,
perqueé, encara que el nostre estatge
terrenal es destrueix, tenim una
mansio eterna, que Déu ha inaugurat
ja en Crist, en el seu cos (cf. 2Co 4,16-
5,5). El dinamisme de fe, esperanca i
caritat (cf. 1Te 1,3; 1Co 13,13) ens
permet aixi d’integrar les
preocupacions de tots els homes en el
nostre cami cap aquella ciutat
«’arquitecte i constructor de la qual



seria Déu» (He 11,10), perqué
«l’esperanca no defrauda» (Rm 5,5).

En unitat amb la fe i la caritat,
I’esperanca ens projecta cap a un
futur cert, que se situa en una
perspectiva diferent de les propostes
il-lusories dels idols del moén, pero
que dona un impuls i una forga nova
per a viure cada dia. No ens deixem
robar I’esperanca, no permetem que
la banalitzin amb solucions i
propostes immediates que
obstrueixen el cami, que
«fragmenten» el temps,
transformant-lo en espai. El temps és
sempre superior a I’espai. L’espai
cristal- litza els processos; el temps,
en canvi, projecta cap al futur i
impulsa a caminar amb esperanca.

Benaurada la qui ha cregut (Lc 1,45)

58. En la parabola del sembrador,
sant Lluc ens ha deixat aquestes
paraules amb que Jesus explica el
significat de la «terra bona»: «Son els



qui escolten la paraula amb un cor
noble i generos, la guarden i donen
fruit amb perseveranca» (Lc 8,15). En
el context de I’Evangeli de Lluc, la
mencio del cor noble i generos, que
escolta i guarda la Paraula, és un
retrat implicit de la fe de la Verge
Maria. El mateix evangelista parla de
la memoria de Maria, que
conservava en el seu cor tot el que
escoltava i veia, de manera

que la Paraula donés fruit en la seva
vida. La Mare del Senyor és icona
perfecta de la fe, com diu santa
Elisabet: «Benaurada la qui ha
cregut» (Lc 1,45).

En Maria, Filla de Sid, es compleix la
llarga historia de fe de I’Antic
Testament, que inclou la historia de
tantes dones fidels, comencant per
Sara, dones que, juntament amb els
patriarques, van ser testimonis del
compliment de les promeses de Déu i
del sorgiment de la vida nova. En la



plenitud dels temps, la Paraula de
Déu fou adrecada a Maria, i ella
I’acolli amb tot el seu ésser, en el seu
cor, perque prengués carn en ella i
nasqués com a llum per als homes. El
martir sant Justi, en el seu Dialeg
amb Trifo , té una bella expressio, en
que diu que Maria, en acceptar el
missatge de I’Angel, concebé «fe i
alegria». [49] En la Mare de Jesus, la
fe ha donat el seu millor fruit, i quan
la nostra vida espiritual déna fruit,
ens omplim d’alegria, que és el signe
més evident de la grandesa de la fe.
En la seva vida, Maria ha realitzat el
pelegrinatge de la fe, seguint el seu
Fill. [50] Aixi, en Maria, el cami de fe
de I’Antic Testament és assumit en el
seguiment de Jesus i es deixa
transformar per ell, entrant a formar
part de la mirada unica del Fill de
Déu encarnat.

59. Podem dir que en la benaurada
Verge Maria es realitza aixo0 en que
abans he insistit, que el creient esta



totalment implicat en la seva
confessio de fe. Maria esta
intimament associada, per la seva
unié amb Crist, al que creiem. En la
concepcio virginal de Maria tenim un
signe clar de la filiaci6 divina de
Crist. L’origen etern de Crist esta en
el Pare; ell és el Fill, en sentit total i
unic; i per aixo és engendrat en el
temps sense concurs d’home. Essent
Fill, Jesus pot portar al mon un nou
comencament i una nova llum, la
plenitud de I’amor fidel de Déu, que
es lliura als homes. Per altra banda,
la veritable maternitat de Maria ha
assegurat per al Fill de Déu una
veritable historia humana, una
veritable carn, en la qual morira en
la creu i ressuscitara dels morts.
Maria ’acompanyara fins a la creu
(cf. Jn 19,25), des d’on la seva
maternitat s’estendra a tots els
deixebles del seu Fill (cf. Jn 19,26-27).
També sera present en el Cenacle,
després de la resurreccio i de
I’ascensio, per implorar el do de



I’Esperit amb els apostols (cf. Ac
1,14). El moviment d’amor entre el
Pare i el Fill en ’Esperit ha
recorregut la nostra historia; Crist
ens atrau a ell per salvar-nos (cf. Jn
12,32). Al bell mig de la fe s’hi troba
la confessio de Jesus, Fill de Déu,
nascut de dona, que ens introdueix,
mitjancant el do de ’Esperit Sant, en
la filiacio adoptiva (cf. Ga 4,4-6).

60. Ens adrecem en pregaria a Maria,
mare de ’Església i mare de la nostra
fe.

Mare, ajudeu la nostra fe!

Obriu la nostra oida a la Paraula,
perque reconeguem la veu de Déu i
la seva crida.

Revifeu en nosaltres el desig de
seguir els seus passos, sortint de la
nostra terra i confiant en la seva
promesa.



Ajudeu-nos a deixar-nos tocar pel seu
amor, perque puguem tocar-lo en la
fe.

Ajudeu-nos a fiar-nos plenament
d’ell, a creure en el seu amor,
sobretot en els moments de
tribulacid i de creu, quan la nostra fe
és cridada a créixer i a madurar.

Sembreu en la nostra fe 1’alegria del
Ressuscitat.

Recordeu-nos que el qui creu no esta
mai sol.

Ensenyeu-nos a mirar amb els ulls de
Jesus, perque ell sigui llum en el
nostre cami.

I que aquesta llum de la fe creixi
continuament en nosaltres, fins que
arribi el dia sense posta, que és el
mateix Crist, el vostre Fill, nostre
Senyor.



Donat a Roma, prop de Sant Pere, el
29 de juny, solemnitat dels Sants
Apostols Pere i1 Pau, de 'any 2013,
primer del meu Pontificat.

Francesc

[1] Dialogus cum Tryphone Iudaeo ,
121, 2: PG 6, 758.

[2] Climent d’Alexandria,
Protrepticus , IX: PG 8, 195.

[3] Brief an Elisabeth Nietzsche (11
juny 1865), a Werke in drei Bdnden ,
Miunchen 1954, 953s.

[4] Paradis XXIV, 145-147.
[5] Acta Sanctorum, Junii, I, 21.

[6] «Si el Concili no tracta
expressament de la fe, en parla en
cadascuna de les seves pagines, en
reconeix el caracter vital i



sobrenatural, la puposa integra i
forta, i construeix damunt d’ella les
seves doctrines. Bastaria recordar les
afirmacions conciliars pera donar-se
de la importancia esencial que el
Concili, coherent amb la tradicio
doctrinal de ’Església, atribueix a la
fe, a la veritable fe, la que té per font
Crist 1 per canal el magisteri de
I’Església» (Pau VI, Audiencia general
8 marg¢ 1967: Insegnamenti V 1967,
705).

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const.
dogm. Dei Filius , sobre la fe catolica,
cap. III: DS 3008-3020; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la divina revelacio, 5;
Catecisme de I’Església catolica,
153-165.

[8] Cf. Catechesis 'V, 1: PG 33, 505A.
[9] In Psal . 32,11, s. 1, 9: PL 36, 284.

[10] M. Buber, Die Erzdhlungen der
Chassidim , Zirich 1949, 793.



[11] Emile , Paris 1966, 387.

[12] Lettre a Christophe de
Beaumont , Lausanne 1993, 110.

[13] Cf. In Ioh. Evang ., 45, 9: PL 35,
1722-1723.

[14] Part II, IV.
[15] De continentia , 4,11: PL 40, 356.

[16] Vom Wesen katholischer
Weltanschauung (1923), a
Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923-1963,
Mainz 1963, 24.

[17] Confessiones X1, 30, 40: PL 32,
825: «et stabo atque solidabor in te,
in forma mea, veritate tua...».

[18] Cf. ibid ., 825-826.

[19] Cf. Vermischte Bemerkungen /
Culture and Value, G. H. von Wright,
ed., Oxford 1991, 32-33, 61-64.



[20] Homiliae in Evangelia , 11, 27, 4:
PL 76, 1207.

[21] Cf. Expositio super Cantica
Canticorum , XVIII, 88: CCL,
Continuatio Mediaevalis 87, 67.

[22] Ibid ., XIX, 90: CCL, Continuatio
Mediaevalis 87, 69.

[23] «Al Déu que es revela cal retre-li
I'obediencia de la fe (Rm 16,26; cf.
Rm 1,5; 2Co 10,5-6), mitjancant la
qual I'home es confia tot sencer i
lliurement a Déu, oferint
«'homenatge de I'enteniment i de la
voluntat al Déu que es revela», i
acceptant voluntariament la
revelacio que d'ell hem rebut. Per
poder confessar aquesta fe, cal la
gracia de Déu, que arriba la primera
i ens ajuda, i cal I'auxili interior de
I'Esperit Sant, que mou el coriel
converteix a Déu, que obre els ulls de
la intel-ligéncia i dona «a tothom la
suavitat per a acceptar i creure la
veritat». I per tal que la comprensio



de la revelacio sigui cada vegada més
profunda, el mateix Esperit Sant
perfecciona constantment la fe per
mitja dels seus dons» (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la divina revelacid, 5).

[24] Cf. H. Schlier, Meditationen tiber
den Johanneischen Begriff der
Wahrheit, en Besinnung auf das Neue
Testament. Exegetische Aufsctze und
Vortrdage 2, Freiburg, Basel, Wien
1959, 272.

[25] Cf. S. Th. III, q. 55, a. 2, ad 1.

[26] Sermo 229/L, 2: PLS 2, 576:
«Tangere autem corde, hoc est
credere».

[27] Cf. Carta enc. Fides et ratio (14
setembre 1998): ASS (1999), 61-62.

[28] Cf. Confessiones , VIII, 12, 29: PL
32,762.



[29] De Trinitate , XV, 11, 20: PL 42,
1071: «Verbum quod intus lucet.»

[30] Cf. De civitate Dei , XXII, 30, 5: PL
41, 804.

[31] Cf. Congregacio per a la doctrina
de la fe, Decl. Dominus Iesus (6 agost
2000), 15: AAS 92 (2000), 756.

[32] Demonstratio apostolicce
preedicationis , 24: SC 406, 117.

[33] Cf. Bonaventura, Breviloquium,
Prol.: Opera Omnia , V, Quaracchi
1891, p. 201; In I Sent., proem., q. 1,
resp.: Opera Omnia , I, Quaracchi
1891, p. 7; Tomas d’Aquino, S. Th. I, q.
1.

[34] Cf. De Baptismo , 20, 5: CCL I,
295.

[35] Const. dogm. Dei Verbum , sobre
la divina revelacio, 8.



[36] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. S
acrosanctum Concilium , sobre la
sagrada liturgia, 59.

[37] Cf. Epistula Barnabee , 11, 5: SC
172, 162.

[38] Cf. De nuptiis et concupiscentia ,
I, 4, 5: PL 44,413: «<Habent quippe
intentionem generandi
regenerandos, ut qui ex eis saeculi
filii nascuntur in Dei filios
renascantur.»

[39] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la divina
revelacio, 8.

[40] In nativitate Domini sermo 4, 6:
SC 22, 110.

[41] Cf. Ireneu, Adversus haereses , 1,
10, 2: SC 264, 160.

[42] Cf. ibid ., 11, 27, 1: SC 294, 264.

[43] Cf. Agusti, De sancta virginitate ,
48, 48: PL 40, 424-425: «Servatur et in



fide inviolata quaedam castitas
virginalis, qua Ecclesia uni viro virgo
casta cooptatur.»

[44] Cf. An Essay on the Development
of Christian Doctrine , Uniform
Edition: Longmans, Green and
Company, London, 1868-1881,
185-189.

[45] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la divina
revelacio, 10.

[46] Origenes, Contra Celsum , 1V, 75:
SC 136, 372.

[47] Ibid ., 85: SC 136, 394.

[48] «Choruses from The Rock», a The
Collected Poems and Plays 1909-1950 ,
New York 1980, 106.

[49] Cf. Dialogus cum Tryphone
Iudaeo , 100, 5: PG 6, 710.



[50] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium , sobre
I’Església, 58.

Traduccio al catala de
Documents d’Església

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/enciclica-
lumen-fidei/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/

	Encíclica "Lumen fidei"

