
opusdei.org

Encíclica "Lumen
fidei"

Lumen fidei, la llum de la fe, és
la primera encíclica del papa
Francesc. Benet XVI va
començar a escriure-la amb
motiu de l'Any de la Fe. El papa
Francesc l'ha firmat amb data
29 de juny després d'introduir-
hi algunes aportacions.

10/04/2022

LA LLUM DE LA FE



Carta encíclica Lumen fidei del
summe pontífex Francesc als bisbes,
als preveres i als diaques, a les
persones consagrades i a tots els
fidels laics sobre la fe

1. La llum de la fe: la tradició de
l’Església ha indicat amb aquesta
expressió el gran do portat per
Jesucrist, que en l’Evangeli de sant
Joan es presenta amb aquestes
paraules: «Jo, que sóc la llum, he
vingut al món perquè ningú dels qui
creuen en mi no es quedi en la
fosca» (Jn 12,46). També sant Pau
s’expressa en els mateixos termes:
«El mateix Déu que digué: “Que la
llum resplendeixi enmig de les
tenebres”, és el qui ara ha resplendit
en els nostres ors» (2Co 4,6). En el
món pagà, famolenc de llum, shavia
desenvolupat el culte al Sol, al Sol
invictus, invocat en la seva sortida.
Però, encara que renaixia cada dia,
resultava clar que no podia irradiar
la seva llum sobre tota l’existència de



l’home. Perquè el sol no il·lumina
tota la realitat; els seus raigs no
poden arribar fins a les ombres de la
mort, allí on els ulls humans es
tanquen a la seva llum. «No es veu
que ningú estigués disposat a morir
per la seva fe en el sol», [1] deia el
màrtir sant Justí. Conscients del vast
horitzó que la fe els obria, els
cristians anomenaren Crist el sol
veritable, «els raigs del qual donen la
vida».[2] A Marta, que plora la mort
del seu germà Llàtzer, Jesús li diu:
«No t’he dit que si creus veuràs la
glòria de Déu?» (Jn 11,40). El qui creu
hi veu; hi veu amb una llum que
il·lumina tot el trajecte del camí,
perquè arriba a nosaltres des de Crist
ressuscitat, estel del matí que no
coneix posta.

2. Una llum il·lusòria? Tanmateix, en
parlar de la fe com a llum, podem
sentir l’objecció de molts
contemporanis nostres. En l’època
moderna s’ha pensat que aquesta



llum podia bastar per a les societats
antigues, però que ja no serveix per
als temps nous, per a l’home adult,
cofoi de la seva raó, àvid d’explorar
el futur d’una nova manera. En
aquest sentit, la fe es veia com una
llum il·lusòria, que impedia a l’home
de seguir l’audàcia del saber. El jove
Nietzsche invitava la seva germana
Elisabeth a arriscar-se a «emprendre
nous camins... amb la inseguretat de
qui procedeix autònomament». I
afegia: «Aquí es divideixen els
camins de l’home; si vols assolir pau
en l’ànima i felicitat, creu; però si
vols ser deixeble de la veritat,
indaga». [3] Amb la qual cosa creure
seria el contrari de buscar. A partir
d’aquí, Nietzsche critica el
cristianisme per haver rebaixat
l’existència humana, traient novetat i
aventura a la vida. La fe seria llavors
com un miratge que ens impedeix
d’avançar com a homes lliures cap al
futur.



3. D’aquesta manera, la fe ha acabat
per ser associada a l’obscuritat. S’ha
pensat de poder-la conservar,
trobant per a ella un àmbit que li
permeti de conviure amb la llum de
la raó. L’espai de la fe es crearia allí
on la llum de la raó no pogués
arribar, allí on l’home ja no pogués
tenir certeses. La fe s’ha vist així com
un salt que fem en el buit, per falta
de llum, moguts per un sentiment
cec; o com una llum subjectiva, capaç
potser d’enardir el cor, de donar
consol privat, però que no es pot
proposar als altres com a llum
objectiva i comuna per a il·luminar
el camí. A poc a poc, però, s’ha vist
que la llum de la raó autònoma no
aconsegueix d’aclarir suficientment
el futur; al capdavall, aquest queda
en l’obscuritat, i deixa l’home amb la
por del desconegut. D’aquesta
manera, l’home ha renunciat a la
recerca d’una llum gran, d’una
veritat gran, i s’ha acontentat amb
petites llums que il·luminen l’instant



fugaç, però que són incapaces d’obrir
el camí. Quan falta la llum, tot es
torna confús, és impossible de
destriar el bé del mal, la via que
mena a la meta d’aquella altra que
ens fa donar voltes i voltes sense una
direcció fixa.

4. Una llum per descobrir Per tant, és
urgent recuperar el caràcter
lluminós propi de la fe, perquè quan
la seva flama s’apaga,totes les altres
llums acaben flaquejant. I és que la
característica pròpia de la llum de la
fe és la capacitat d’il·luminar tota
l’existència de l’home. En efecte, una
llum tan potent no pot provenir de
nosaltres mateixos; ha de venir d’una
font més primordial, ha de venir, en
definitiva, de Déu. La fe neix del
trobament amb el Déu viu, que ens
crida i ens revela el seu amor, un
amor que ens precedeix i en el qual
ens podem recolzar per tal d’estar
segurs i construir la vida.
Transformats per aquest amor,



rebem uns ulls nous, experimentem
que en ell hi ha una gran promesa de
plenitud i se’ns obre la mirada al
futur. La fe, que rebem de Déu com a
do sobrenatural, es presenta com a
llum en la sendera, que orienta el
nostre camí en el temps. Per una
banda, procedeix del passat; és la
llum d’una memòria fundant, la
memòria de la vida de Jesús, on el
seu amor s’ha manifestat totalment
fiable, capaç de vèncer la mort. Però,
al mateix temps, com que Jesús ha
ressuscitat i ens atrau més enllà de la
mort, la fe és llum que ve del futur,
que ens desvela vastos horitzons i
ens duu més enllà del nostre «jo»
aïllat, cap a la més àmplia comunió.
Ens adonem, per tant, que la fe no
habita en l’obscuritat,sinó que és
llum en les nostres tenebres. Dant, en
la Divina comèdia , després d’haver
confessat la seva fe davant sant Pere,
la descriu com una «centella / que
després esdevé flama vivaç / i brilla
en mi com en el blau l’estrella». [4]



Desitjo parlar precisament d’aquesta
llum de la fe perquè creixi i il·lumini
el present, i arribi a convertir-se en
estrella que mostri l’horitzó del
nostre camí en un temps en què
l’home té especialment necessitat de
llum.

5. El Senyor, abans de la seva passió,
va dir a Pere: «Jo he pregat per tu,
perquè la teva fe no s’apagui» (Lc
22,32). I després li demanà que
confirmés els seus germans en
aquesta mateixa fe. Conscient de la
tasca confiada al Successor de Pere,
Benet XVI va decidir convocar aquest
Any de la fe , un temps de gràcia que
ens està ajudant a sentir la gran
alegria de creure, a revifar la
percepció de l’amplitud d’horitzons
que la fe ens desvela, per a confessar-
la en la seva unitat i integritat, fidels
a la memòria del Senyor, sostinguts
per la seva presència i per l’acció de
l’Esperit Sant. La convicció d’una fe
que fa gran i plena la vida, centrada



en Crist i en la força de la seva
gràcia, animava la missió dels
primers cristians. En les Actes dels
màrtirs llegim aquest diàleg entre el
prefecte romà Rústic i el cristià
Hièrax: «On són els teus pares?»,
pregunta el jutge al màrtir. I aquest
respon: «El nostre veritable pare és
Crist, i la nostra mare, la fe en ell». 
[5] Per a aquells cristians, la fe, en
tant que trobament amb el Déu viu
manifestat en Crist, era una «mare»,
perquè els donava a llum,
engendrava en ells la vida divina,
una nova experiència, una visió
lluminosa de l’existència per la qual
estaven disposats a donar
testimoniatge públic fins al final.

6. L’Any de la fe ha començat en el
cinquantè aniversari de l’obertura
del Concili Vaticà II. Aquesta
coincidència ens permet de veure
que el Vaticà II ha estat un Concili
sobre la fe, [6] en tant que ens ha
invitat a posar de nou al bell mig de



la nostra vida eclesial i personal el
primat de Déu en Crist. Perquè
l’Església mai no pressuposa la fe
com quelcom descomptat, sinó que
sap que aquest do de Déu ha de ser
alimentat i enrobustit perquè
continuï guiant el seu camí. El Concili
Vaticà II ha fet que la fe brilli dins
l’experiència humana, recorrent així
els camins de l’home contemporani.
D’aquesta manera, s’ha vist com la fe
enriqueix l’existència humana en
totes les seves dimensions.

7. Aquestes consideracions sobre la
fe, en línia amb tot el que el
Magisteri de l’Església ha declarat
sobre aquesta virtut teologal, [7]
pretenen sumar-se al que el Papa
Benet XVI ha escrit en les Cartes
encícliques sobre la caritat i l’ 
esperança . Ell ja havia completat
pràcticament una primera redacció
d’aquesta Carta encíclica sobre la fe.
Li ho agraeixo de cor i, en la
fraternitat de Crist, assumeixo el seu



preciós treball, afegint al text algunes
aportacions. El Successor de Pere,
ahir, avui i sempre, és cridat a
«confirmar els seus germans» en
l’incommensurable tresor de la fe,
que Déu dóna com a llum sobre el
camí de tot home.

En la fe, do de Déu, virtut
sobrenatural infosa per ell,
reconeixem que ens ha estat donat
un gran Amor, que ens ha estat
adreçada una Paraula bona, i que, si
acollim aquesta Paraula, que és
Jesucrist, Paraula encarnada,
l’Esperit Sant ens transforma,
il·lumina el nostre camí cap al futur,
i dóna ales a la nostra esperança per
a recórrer-lo amb alegria. Fe,
esperança i caritat, en admirable
ordidura, constitueixen el dinamisme
de l’existència cristiana cap a la
comunió plena amb Déu. Quina és la
ruta que la fe ens descobreix? D’on
prové la seva llum poderosa que
permet il·luminar el camí d’una vida



aconseguida i fecunda, plena de
fruit?

Capítol primer

HEM CREGUT EN L’AMOR

(cf. 1Jn 4,16)

8. Abraham, el nostre pare en la fe La
fe ens obre el camí i acompanya els
nostres assos al llarg de la història.
Per això, si volem entendre què és la
fe, hem de narrar el seu recorregut,
el amí dels homes creients, el
testimoni dels quals trobem n primer
lloc en l’Antic Testament. En aquest,
Abraham, el nostre pare en la fe,
ocupa un lloc destacat. En la seva
vida succeeix quelcom
desconcertant: Déu li adreça la
Paraula, es revela com un Déu que
parla i el crida pel seu nom. La fe
està vinculada a l’escolta. Abraham
no veu Déu, però sent la seva veu.
D’aquesta manera la fe adquireix un
caràcter personal. Aquí Déu no es



manifesta com el Déu d’un lloc, ni
tampoc apareix vinculat a un temps
sagrat determinat, sinó com el Déu
d’una persona, el Déu d’Abraham,
Isaac i Jacob, capaç d’entrar en
contacte amb l’home i establir-hi una
aliança. La fe és la resposta a una
Paraula que interpel·la
personalment, a un Tu que ens crida
pel nostre nom.

9. Allò que aquesta Paraula
comunica a Abraham és una crida i
una promesa. En primer lloc és una
crida a sortir de la seva terra, una
invitació a obrir-se a una vida nova,
començament d’un èxode que el
porta cap a un futur inesperat. La
visió que la fe dóna a Abraham
estarà sempre vinculada a aquest pas
endavant que ha de fer: la fe «hi veu»
en la mesura en què camina, en què
s’endinsa en l’espai obert per la
Paraula de Déu. Aquesta Paraula
enclou a més una promesa: la teva
descendència serà nombrosa, seràs



pare d’un gran poble (cf. Gn 13,16;
15,5; 22,17). És veritat que, en tant
que resposta a una Paraula que la
precedeix, la fe d’Abraham serà
sempre un acte de memòria.
Tanmateix, aquesta memòria no es
queda en el passat, sinó que, essent
memòria d’una promesa, és capaç
d’obrir al futur, d’il·luminar els
passos al llarg del camí. D’aquesta
manera, la fe, en tant que memòria
del futur, memoria futuri , està
estretament lligada amb l’esperança.

10. El que es demana a Abraham és
que es fiï d’aquesta Paraula. La fe
entén que la paraula, aparentment
efímera i passatgera, quan és
pronunciada pel Déu fidel, esdevé la
cosa més segura i indestructible que
hi pugui haver, en el que fa possible
que el nostre camí tingui continuïtat
en el temps. La fe acull aquesta
Paraula com roca ferma, per a
construir-hi a sobre amb fonament
sòlid. Per això, la Bíblia, per a parlar



de la fe, fa servir la paraula hebrea 
‘emûnah , derivada del verb ‘aman ,
l’arrel del qual significa «sostenir». El
terme ‘emûnah pot significar tant la
fidelitat de Déu com la fe de l’home.
L’home fidel rep la seva força
confiant-se en les mans de Déu.
Jugant amb les dues accepcions de la
paraula –presents també en els
corresponents termes grec ( pistós ) i
llatí ( fidelis )–, sant Ciril de Jerusalem
exalça la dignitat del cristià, que rep
el mateix qualificatiu que Déu: tots
dos són anomenats «fidels». [8] Sant
Agustí ho explica així: «L’home és
fidel creient Déu, que promet; Déu és
fidel donant el que promet a l’home».
[9]

11. Un darrer aspecte de la història
d’Abraham és important per a
comprendre la seva fe. La Paraula de
Déu, encara que comporta novetat i
sorpresa, no és pas aliena a la pròpia
experiència del patriarca. Abraham
reconeix en aquesta veu que se li



adreça una crida profunda, inscrita
des de sempre en el seu cor. Déu
associa la seva promesa a aquell
«lloc» en què l’existència de l’home
es manifesta des de sempre
prometedora: la paternitat, la
generació d’una nova vida: «Sara et
donarà un fill; l’anomenaràs
Isaac» (Gn 17,19). El Déu que demana
a Abraham que es fiï totalment d’ell,
es revela com la font de la qual prové
tota vida. D’aquesta manera, la fe es
posa en relació amb la paternitat de
Déu, de la qual procedeix la creació:
el Déu que crida Abraham és el Déu
creador, que «crida a l’existència el
que no existeix» (Rm 4,17), que «ens
va elegir abans de la fundació del
món... i ens ha destinat a ser fills
seus» (Ef 1,4-5). Per a Abraham, la fe
en Déu il·lumina les arrels més
profundes del seu ésser, li permet de
reconèixer la font de bondat que hi
ha a l’origen de totes les coses, i
confirmar que la seva vida no
procedeix del no-res o la casualitat,



sinó d’una crida i un amor personal.
El Déu misteriós que l’ha cridat no és
un Déu estrany, sinó aquell que és
origen de tot i que ho sosté tot. La
gran prova de la fe d’Abraham, el
sacrifici del seu fill Isaac, ens permet
de veure fins a quin punt aquest
amor originari és capaç de garantir
la vida fins i tot després de la mort.
La Paraula que ha estat capaç de
suscitar un fill amb el seu cos «mig
mort» i «en el si estèril» de Sara (cf.
Rm 4,19), serà també capaç de
garantir la promesa d’un futur més
enllà de tota amenaça o perill (cf. He
11,19; Rm 4,21).

12. La fe d’Israel En el llibre de
l’Èxode, la història del poble d’Israel
segueix el rastre de la fe d’Abraham.
La fe neix de nou d’un do originari:
Israel s’obre a la intervenció de Déu,
que vol alliberar-lo de la seva
misèria. La fe és la crida a un llarg
camí per a adorar el Senyor al Sinaí i
heretar la terra promesa. L’amor diví



es descriu amb els trets d’un pare
que acompanya el seu fill pel camí
(cf. Dt 1,31). La confessió de fe
d’Israel es formula com a narració
dels beneficis de Déu, de la seva
intervenció per alliberar i guiar el
poble (cf. Dt 26,5-11), narració que el
poble transmet de generació en
generació. Per a Israel, la llum de
Déu brilla a través de la memòria de
les obres realitzades pel Senyor,
commemorades i confessades en el
culte, transmeses de pares a fills.
Aprenem així que la llum de la fe
està vinculada al relat concret de la
vida, al record agraït dels beneficis
de Déu i al compliment progressiu de
les seves promeses. L’arquitectura
gòtica ho ha expressat molt bé: en les
grans catedrals, la llum arriba del cel
a través dels vitralls en què hi ha
representada la història sagrada. La
llum de Déu ens arriba a través de la
narració de la seva revelació i,
d’aquesta manera, pot il·luminar el
nostre camí en el temps, recordant



els beneficis divins, mostrant com es
compleixen les seves promeses.

13. Per altra banda, la història
d’Israel també ens permet de veure
com el poble ha caigut moltes
vegades en la temptació de la
incredulitat. Aquí, el contrari de la fe
es manifesta com a idolatria. Mentre
Moisès parla amb Déu al Sinaí, el
poble no suporta el misteri del rostre
amagat de Déu, no aguanta el temps
d’espera. La fe, per la seva pròpia
naturalesa, requereix renunciar a la
possessió immediata que sembla
oferir la visió, és una invitació a
obrir-se a la font de la llum,
respectant el misteri propi d’un
Rostre que vol revelar-se
personalment i en el moment oportú.
Martin Buber citava aquesta
definició d’idolatria del rabí de Kock:
es dóna la idolatria quan «un rostre
s’adreça reverentment a un rostre
que no és un rostre». [10] En lloc de
tenir fe en Déu, hom prefereix



adorar l’ídol, el rostre del qual es pot
mirar, l’origen del qual és conegut,
perquè l’hem fet nosaltres. Davant
l’ídol, no hi ha risc d’una crida que
faci sortir de les pròpies seguretats,
perquè els ídols «tenen boca i no
parlen» (Sl 115,5). Veiem llavors que
l’ídol és un pretext per a posar-se a si
mateix al bell mig de la realitat,
adorant l’obra de les pròpies mans.
Perduda l’orientació fonamental que
dóna unitat a la seva existència,
l’home es disgrega en la multiplicitat
dels seus desigs; negant-se a esperar
el temps de la promesa, es desintegra
en els múltiples instants de la seva
història. Per això, la idolatria és
sempre politeista, anar sense cap
meta d’un senyor a l’altre. La
idolatria no presenta un camí, sinó
una multitud de viaranys que no
porten enlloc i que formen més aviat
un laberint. Qui no vol fiar-se de Déu
es veu obligat a escoltar les veus de
molts ídols que li criden: «Fia’t de
mi.» La fe, en tant que associada a la



conversió, és l’oposat a la idolatria;
és separació dels ídols per a tornar al
Déu viu, mitjançant un trobament
personal. Creure significa confiar-se
a un amor misericordiós, que sempre
acull i perdona, que sosté i orienta
l’existència, que es manifesta
poderós en la seva capacitat
d’adreçar les coses tortes de la nostra
història. La fe consisteix en la
disposició per a deixar-se
transformar una vegada i una altra
per la crida de Déu. Heus ací la
paradoxa: en el continu girar-se cap
al Senyor, l’home troba un camí
segur, que l’allibera de la dispersió a
què el sotmeten els ídols.

14. En la fe d’Israel destaca també la
figura de Moisès, el mitjancer. El
poble no pot veure el rostre de Déu;
és Moisès qui parla amb Jahvè a la
muntanya i transmet a tots la
voluntat del Senyor. Amb aquesta
presència del mitjancer, Israel ha
après a caminar unit. L’acte de fe



individual s’insereix en una
comunitat, en el «nosaltres» comú
del poble que, en la fe, és com un sol
home, «el meu fill primogènit», com
Déu anomena Israel (Ex 4,22). La
mediació no representa aquí un
obstacle, sinó una obertura: en el
trobament amb els altres, la mirada
s’estén a una veritat més gran que
nosaltres mateixos. J. J. Rousseau
lamentava no poder veure Déu
personalment: «Quants homes entre
Déu i jo!». [11] «És tan senzill i
natural que Déu s’hagi adreçat a
Moisès per parlar a Jean Jacques
Rousseau?». [12] Des d’una concepció
individualista i limitada del
coneixement, no es pot entendre el
sentit de la mediació, aquesta
capacitat de participar en la visió de
l’altre, aquest saber compartit, que és
el saber propi de l’amor. La fe és un
do gratuït de Déu que exigeix la
humilitat i el valor de fiar-se i
confiar-se, per tal de poder veure el
camí lluminós del trobament entre



Déu i els homes, la història de la
salvació.

15. La plenitud de la fe cristiana
«Abraham [...] s’entusiasmà esperant
de veure el meu dia; el veié i se’n va
alegrar» (Jn 8,56). Segons aquestes
paraules de Jesús, la fe d’Abraham
estava orientada ja a ell; en cert
sentit, era una visióanticipada del
seu misteri. Així ho entén sant
Agustí, en afirmar que els
patriarques es van salvar per la fe,
però no la fe en el Crist ja vingut,
sinó la fe en el Crist que havia de
venir, una fe en tensió cap a
l’esdeveniment futur de Jesús. [13]
La fe cristiana està centrada en Crist,
és confessar que Jesús és el Senyor i
que Déu l’ha ressuscitat d’entre els
morts (cf. Rm 10,9). Totes les línies de
l’Antic Testament convergeixen en
Crist; ell és el «sí» definitiu a totes les
promeses, el fonament del nostre
«amén» últim a Déu (cf. 2Co 1,20). La
història de Jesús és la manifestació



plena de la fiabilitat de Déu. Si Israel
recordava les grans mostres d’amor
de Déu, que constituïen el centre de
la seva confessió i obrien la mirada
de la seva fe, ara la vida de Jesús es
presenta com la intervenció suprema
del seu amor per nosaltres. La
Paraula que Déu ens adreça en Jesús
no és una més entre altres, sinó la
seva Paraula eterna (cf. He 1,1-2). No
hi ha garantia més gran que Déu ens
pugui donar per assegurar-nos el seu
amor, com recorda sant Pau (cf. Rm
8,31-39). La fe cristiana és, per tant,
fe en l’Amor ple, en el seu poder
eficaç, en la seva capacitat de
transformar el món i il·luminar el
temps. «Nosaltres hem conegut
l’amor que Déu ens té i hi hem
cregut» (1Jn 4,16). La fe reconeix
l’amor de Déu manifestat en Jesús
com el fonament sobre el qual
s’assenta la realitat i el seu destí
últim.



16. La major prova de la fiabilitat de
l’amor de Crist es troba en la seva
mort pels homes. Si donar la vida
pels amics és la demostració més
gran d’amor (cf. Jn 15,13), Jesús ha
ofert la seva per tots, també pels qui
eren els seus enemics, per tal de
transformar els cors. Per això, els
evangelistes han situat en l’hora de la
creu el moment culminant de la
mirada de fe, perquè en aquesta hora
resplendeix l’amor diví en tota la
seva altura i amplitud. Sant Joan
introdueix aquí el seu solemne
testimoniatge quan, al costat de la
Mare de Jesús, contempla el qui
havien traspassat (cf. Jn 19,37): «El
qui ho veié en dóna testimoni, i el
seu testimoni és digne de crèdit. Ell
mateix sap que diu la veritat, perquè
també vosaltres cregueu» (Jn 19,35).
F. M. Dostoievski, en la seva obra 
L’idiota , fa dir al protagonista, el
príncep Miskin, a la vista del quadre
de Crist mort en el sepulcre, obra de
Hans Holbein el Jove: «Un quadre



així podria fins fer perdre la fe a
algú». [14] En efecte, el quadre
representa amb cruesa els efectes
devastadors de la mort en el cos de
Crist. I, tanmateix, precisament en la
contemplació de la mort de Jesús, la
fe es reforça i rep una llum
resplendent, quan es revela com a fe
en el seu amor indefectible per
nosaltres, que és capaç d’arribar fins
a la mort per salvar-nos. En aquest
amor, que no s’ha sostret a la mort
per manifestar fins a quin punt
m’estima, és possible creure; la seva
totalitat venç qualsevol suspicàcia i
ens permet de confiar-nos plenament
en Crist.

17. Ara bé, la mort de Crist manifesta
la total fiabilitat de l’amor de Déu a
la llum de la resurrecció. En tant que
ressuscitat, Crist és testimoni fiable,
digne de fe (cf. Ap 1,5; He 2,17),
suport sòlid per a la nostra fe. «Si
Crist no ha ressuscitat, la vostra fe és
il·lusòria», diu sant Pau (1Co 15,17).



Si l’amor del Pare no hagués
ressuscitat Jesús d’entre els morts, si
no hagués pogut retornar la vida al
seu cos, no seria un amor plenament
fiable, capaç d’il·luminar també les
tenebres de la mort. Quan sant Pau
parla de la seva nova vida en Crist, es
refereix a la «fe del Fill de Déu, que
m’estimà i es lliurà per mi» (Ga 2,20).
Aquesta «fe del Fill de Déu» és
certament la fe l’Apòstol dels gentils
en Jesús, però suposa la fiabilitat de
Jesús, que es funda, sí, en el seu amor
fins a la mort, però també en el fet de
ser Fill de Déu. Precisament perquè
Jesús és el Fill, perquè està radicat de
manera absoluta en el Pare, ha pogut
vèncer la mort i fer resplendir
plenament la vida. La nostra cultura
ha perdut la percepció d’aquesta
presència concreta de Déu, de la seva
acció en el món. Pensem que Déu
sols es troba més enllà, en un altre
nivell de realitat, separat de les
nostres relacions concretes. Però si
fos així, si Déu fos incapaç



d’intervenir en el món, el seu amor
no seria veritablement poderós,
veritablement real, i no seria llavors
ni tan sols veritable amor, capaç
d’acomplir aquesta felicitat que
promet. En aquest cas, creure o no
creure en ell seria totalment
indiferent. Els cristians, en canvi,
confessen l’amor concret i eficaç de
Déu, que actua veritablement en la
història i en determina el destí final,
amor que es deixa trobar, que s’ha
revelat en plenitud en la passió, mort
i resurrecció de Crist.

18. La plenitud a què Jesús porta la fe
té un altre aspecte decisiu. Per a la fe,
Crist no és sols aquell en qui creiem,
la manifestació màxima de l’amor de
Déu, sinó també aquell amb qui ens
unim per poder créixer. La fe no sols
mira Jesús, sinó que mira des del
punt de vista de Jesús, amb els seus
ulls: és una participació en la seva
manera de veure. En molts àmbits de
la vida confiem en altres persones



que coneixen les coses més bé que
nosaltres. Tenim confiança en
l’arquitecte que ens construeix la
casa, en el farmacèutic que ens dóna
la medecina per a curar-nos, en
l’advocat que ens defensa en el
tribunal. Tenim necessitat també
d’algú que sigui fiable i expert en les
coses de Déu. Jesús, el seu Fill, es
presenta com aquell qui ens explica
Déu (cf. Jn 1,18). La vida de Crist –la
seva manera de conèixer el Pare, de
viure totalment en relació a ell– obre
un espai nou a l’experiència humana,
en el qual podem entrar. La
importància de la relació personal
amb Jesús mitjançant la fe queda
reflectida en els diversos usos que
sant Joan fa del verb credere . Al
costat de «creure que» és veritat el
que Jesús ens diu (cf. Jn 14,10; 20,31),
sant Joan usa també les
construccions «creure» Jesús i
«creure en» Jesús. «Creiem» Jesús
quan acceptem la seva Paraula, el
seu testimoniatge, perquè ell és veraç



(cf. Jn 6,30). «Creiem en» Jesús quan
l’acollim personalment en la nostra
vida i ens confiem a ell, unint-nos a
ell mitjançant l’amor i seguint-lo al
llarg del camí (cf. Jn 2,11; 6,47; 12,44).

Per tal que poguéssim conèixer-lo,
acollir-lo i seguir-lo, el Fill de Déu ha
assumit la nostra carn, i així la seva
visió del Pare s’ha realitzat també a
la manera humana, mitjançant un
camí i un recorregut temporal. La fe
cristiana és fe en l’encarnació del
Verb i en la seva resurrecció en la
carn; és fe en un Déu que s’ha fet tan
proper que ha entrat en la nostra
història. La fe en el Fill de Déu fet
home en Jesús de Natzaret no ens
separa de la realitat, sinó que ens
permet de captar-ne el significat
profund, descobrir fins a quin punt
Déu estima aquest món i com
l’orienta incessantment cap a ell; i
això porta el cristià a comprometre’s,
a viure amb major intensitat encara
el camí sobre la terra.



19. La salvació mitjançant la fe A
partir d’aquesta participació en la
manera de veure de Jesús, l’apòstol
Pau ens ha deixat en els seus escrits
una descripció de l’existència
creient. El qui creu, acceptant el do
de la fe, és transformat en una
creatura nova, rep un nou ésser, un
ésser filial que el fa fill en el Fill.
«Abba, Pare», és la paraula més
característica de l’experiència de
Jesús, que esdevé el nucli de
l’experiència cristiana (cf. Rm 8,15).
La vida en la fe, en tant que
existència filial, consisteix a
reconèixer el do originari i radical
que hi ha a la base de l’existència de
l’home, i pot resumir-se en la frase de
sant Pau als Corintis: «Tens res que
no hagis rebut?» (1Co 4,7).
Precisament en aquest punt se situa
el cor de la polèmica de sant Pau
amb els fariseus, la discussió sobre la
salvació mitjançant la fe o mitjançant
les obres de la llei. El que sant Pau
rebutja és l’actitud del qui pretén



justificar-se a si mateix davant de
Déu mitjançant les seves pròpies
obres. Aquest, encara que obeeixi els
manaments, encara que faci obres
bones, es posa a si mateix al bell mig,
i no reconeix que l’origen de la
bondat és Déu. Qui obra així, qui vol
ser font de la seva pròpia justícia,
veu com aviat se li esgota i s’adona
que ni tan sols pot mantenir-se fidel
a la llei. Es tanca, aïllant-se del
Senyor i dels altres, i per això mateix
la seva vida es torna vana, les seves
obres estèrils, com un arbre lluny de
l’aigua. Sant Agustí ho expressa així
amb el seu llenguatge concís i eficaç:
« Ab eo qui fecit te noli deficere nec ad
te», d’aquell qui t’ha fet, no te
n’allunyis ni tan sols per anar a tu. 
[15] Quan l’home pensa que,
allunyant-se de Déu, es trobarà a si
mateix, la seva existència fracassa
(cf. Lc 15,11-24). La salvació comença
amb l’obertura a quelcom que ens
precedeix, a un do originari que
afirma la vida i protegeix



l’existència. Només obrint-nos a
aquest origen i reconeixent-lo, és
possible de ser transformats, deixant
que la salvació actuï en nosaltres i
faci fecunda la vida, plena de bons
fruits. La salvació mitjançant la fe
consisteix a reconèixer el primat del
do de Déu, com bé resumeix sant
Pau: «És per la gràcia que heu estat
salvats per mitjà de la fe! I això no ve
de nosaltres: és un do de Déu» (Ef
2,8s).

20. La nova lògica de la fe està
centrada en Crist. La fe en Crist ens
salva perquè en ell la vida s’obre
radicalment a un Amor que ens
precedeix i ens transforma des de
dins, que actua en nosaltres i amb
nosaltres. Així apareix amb claredat
en l’exegesi que l’Apòstol dels gentils
fa d’un text del Deuteronomi,
interpretant que s’insereix en la
dinàmica més profunda de l’Antic
Testament. Moisès diu al poble que el
manament de Déu no és massa alt ni



està massa allunyat de l’home. No
s’ha de dir: «Qui de nosaltres pujarà
al cel i ens el portarà?» o «Qui de
nosaltres travessarà el mar i ens el
portarà?» (cf. Dt 30,11-14). Pau
interpreta aquesta proximitat de la
paraula de Déu com a referida a la
presència de Crist en el cristià: «No
diguis en el teu cor: “Qui pujarà al
cel?”, és a dir, per fer-ne baixar Crist.
O “qui baixaràa l’abisme?”, és a dir,
per fer-ne pujar Crist d’entre els
morts» (Rm 10,6-7). Crist ha baixat a
la terra i ha ressuscitat d’entre els
morts; amb la seva encarnació i
resurrecció, el Fill de Déu ha abraçat
tot el camí de l’home i habita en els
nostres cors mitjançant l’Esperit
Sant. La fe sap que Déu s’ha fet molt
proper a nosaltres, que Crist se’ns ha
donat com un gran do que ens
transforma interiorment, que habita
en nosaltres, i així ens dóna la llum
que il·lumina l’origen i el final de la
vida, l’arc complet del camí humà.



21. Així podem entendre la novetat
que la fe aporta. El creient és
transformat per l’Amor, al qual
s’obre per la fe, i en obrir-se a aquest
Amor que se li ofereix, la seva
existència es dilata més enllà de si
mateix. Per això, sant Pau pot
afirmar: «No sóc jo qui viu, és Crist
qui viu en mi» (Ga 2,20), i exhortar:
«Que Crist habiti per la fe en els
vostres cors» (Ef 3,17). En la fe, el
«jo» del creient s’eixampla per a ser
habitat per un Altre, per a viure en
un Altre, i així la seva vida es fa més
gran en l’Amor. En això consisteix
l’acció pròpia de l’Esperit Sant. El
cristià pot tenir els ulls de Jesús, els
seus sentiments, la seva condició
filial, perquè és fet partícip del seu
Amor, que és l’Esperit. I en aquest
Amor es rep en certa manera la visió
pròpia de Jesús. Sense aquesta
conformació en l’Amor, sense la
presència de l’Esperit que l’infon en
els nostres cors (cf. Rm 5,5), és



impossible de confessar Jesús com a
Senyor (cf. 1Co 12,3).

22. La forma eclesial de la fe
D’aquesta manera, l’existència
creient esdevé existència eclesial.
Quan sant Pau parla als cristians de
Roma dient que tots els creients
formen un sol cos en Crist, els
demana que no siguin orgullosos,
sinó que es captinguin «segons la
mesura de la fe que Déu concedí a
cadascú» (Rm 12,3). El creient aprèn
a veure’s a si mateix a partir de la fe
que professa: la figura de Crist és el
mirall en què descobreix la seva
pròpia imatge reflectida. I com que
Crist abraça en si tots els creients,
que formen el seu cos, el cristià es
comprèn a si mateix dins aquest cos,
en relació originària amb Crist i amb
els germans en la fe. La imatge del
cos no pretén reduir el creient a una
simple part d’un tot anònim, a mera
peça d’un gran engranatge, sinó que
subratlla més aviat la unió vital de



Crist amb els creients i de tots els
creients entre ells (cf. Rm 12,4-5). Els
cristians són «u» (cf. Ga 3,28), sense
perdre la seva individualitat, i en el
servei als altres cadascú assoleix fins
al fons el seu propi ésser. S’entén
llavors per què fora d’aquest cos,
d’aquesta unitat de l’Església en Crist,
d’aquesta Església que –segons
l’expressió de Romano Guardini– «és
la portadora històrica de la visió
integral de Crist sobre el món», [16]
la fe perd la seva «mesura», ja no
troba el seu equilibri, l’espai
necessari per a sostenir-se. La fe té
una configuració necessàriament
eclesial, es confessa dins el cos de
Crist, com a comunió real dels
creients. Des d’aquest àmbit eclesial,
obre el cristià individual a tots els
homes. La paraula de Crist, un cop
escoltada i pel seu propi dinamisme,
en el cristià es transforma en
resposta, i esdevé paraula
pronunciada, confessió de fe. Com
diu sant Pau: «Amb el cor es creu [...],



i amb els llavis es professa» (Rm
10,10). La fe no és quelcom privat,
una concepció individualista, una
opinió subjectiva, sinó que neix de
l’escolta i està destinada a
pronunciar-se i a convertir-se en
anunci. En efecte, «com creuran en
aquell de qui no han sentit parlar?
Com sentiran parlar d’ell sense ningú
que l’anunciï?» (Rm 10,14). La fe es
fa, doncs, operant en el cristià a
partir del do rebut, de l’Amor que
atrau cap a Crist (cf. Ga 5,6), i el fa
partícip del camí de l’Església,
pelegrina en la història fins al seu
acompliment. Qui ha estat
transformat d’aquesta manera
adquireix una nova forma de veure,
la fe esdevé llum per als seus ulls.

Capítol segon

SI NO CREIEU, NO COMPRENDREU

(cf. Is 7,9)



23. Fe i veritat Si no creieu, no
comprendreu (cf. Is 7,9). La versió
grega de la Bíblia hebrea, la
traducció dels Setantarealitzada a
Alexandria d’Egipte, tradueix així les
paraules del profeta Isaïes al rei
Acaz. D’aquesta manera, la qüestió
del coneixement de la veritat es
col·locava al bell mig de la fe. Però en
el text hebreu llegim de manera
diferent. Aquí, el profeta diu al rei:
«Si no creieu, no subsistireu.» Es
tracta d’un joc de paraules amb dues
formes del verb ‘aman: «creieu» ( 
ta’aminu), i «subsistireu» ( te’amenu).
Espaordit per la força dels seus
enemics, el rei busca la seguretat
d’una aliança amb el gran imperi
d’Assíria. El profeta l’invita llavors a
fiar-se únicament de la veritable roca
que no vacil·la, del Déu d’Israel. Atès
que Déu és fiable,és raonable de
tenir fe en ell, fonamentar la pròpia
seguretat sobre la seva Paraula. És
aquest el Déu a qui Isaïes anomenarà
més endavant dues vegades «el Déu



de l’Amén» (Is 65,16), fonament
indestructible de fidelitat a l’aliança.
Es podria pensar que la versió grega
de la Bíblia, en traduir «subsistir»
per «comprendre», ha fet un canvi
profund del sentit del text, passant
de la noció bíblica de confiança en
Déu a la grega de comprensió.
Tanmateix, aquesta traducció, que
acceptava certament el diàleg amb la
cultura hel·lenista, no és aliena a la
dinàmica profunda del text hebreu.
En efecte, la subsistència que Isaïes
promet al rei passa per la
comprensió de l’acció de Déu i de la
història del poble. El profeta invita a
comprendre les vies del Senyor,
descobrint en la fidelitat de Déu el
pla de saviesa que governa els segles.
Sant Agustí ha fet una síntesi de
«comprendre» i «subsistir» en les
seves Confessions , quan parla de
fiar-se de la veritat per a mantenir-se
dempeus: «M’estabilitzaré i
consolidaré en vós [...], en la vostra
veritat». [17] Pel context sabem que



sant Agustí vol mostrar com aquesta
veritat fidedigna de Déu, segons
apareix en la Bíblia, és la seva
presència fidel al llarg de la història,
la seva capacitat de mantenir units
els temps, recollint la dispersió dels
dies de l’home. [18]

24. Llegit a aquesta llum, el text
d’Isaïes porta a una conclusió: l’home
té necessitat de coneixement, té
necessitat de veritat, perquè sense
aquesta no pot subsistir, no va
endavant. La fe, sense veritat, no
salva, no dóna seguretat als nostres
passos. Es queda en una bella faula,
projecció dels nostres desigs de
felicitat, quelcom que ens satisfà
únicament en la mesura en què
vulguem fer-nos una il·lusió. O bé es
redueix a un sentiment bonic, que
consola i entusiasma, però depenent
dels canvis en el nostre estat d’ànim
o de la situació dels temps, i incapaç
de donar continuïtat al camí de la
vida. Si la fe fos això, el rei Acaz



tindria raó de no jugar-se la seva
vida i la integritat del seu regne per
una emoció. En canvi, gràcies a la
seva unió intrínseca amb la veritat,
la fe és capaç d’oferir una llum nova,
superior als càlculs del rei, perquè hi
veu més enllà, perquè comprèn
l’actuació de Déu, que és fidel a la
seva aliança i a les seves promeses.

25. Recuperar la connexió de la fe
amb la veritat és avui encara més
necessari, precisament per la crisi de
veritat en què ens trobem. En la
cultura contemporània es tendeix
sovint a acceptar com a veritat
només la veritat tecnològica: és
veritat allò que l’home aconsegueix
de construir i mesurar amb la seva
ciència; és veritat perquè funciona i
així fa més còmoda i fàcil la vida.
Avui sembla que aquesta és l’única
veritat certa, l’única que es pot
compartir amb altres, l’única sobre la
qual és possible debatre i
comprometre’s junts. Per altra



banda, hi hauria després les veritats
de l’individu, que consisteixen en
l’autenticitat amb allò que cadascú
sent dintre seu, vàlides només per a
un mateix, i que no es poden
proposar als altres amb la pretensió
de contribuir al bé comú. La veritat
gran, la veritat que explica la vida
personal i social en el seu conjunt, és
vista amb sospita. ¿No ha estat
aquesta veritat –es pregunten– la que
han pretès els grans totalitarismes
del segle passat, una veritat que
imposava la seva pròpia concepció
global per esclafar la història
concreta de l’individu? Així, queda
només un relativisme en què la
qüestió de la veritat completa, que és
en el fons la qüestió de Déu, ja no
interessa. En aquesta perspectiva, és
lògic que hom pretengui desfer la
connexió de la religió amb la veritat,
perquè aquest nexe es trobaria a
l’arrel del fanatisme, que intenta
atropellar el qui no comparteix les
pròpies creences. A propòsit d’això,



podem parlar d’un gran oblit en el
nostre món contemporani. En efecte,
la pregunta per la veritat és una
qüestió de memòria, de memòria
profunda, perquè s’adreça a quelcom
que ens precedeix i, d’aquesta
manera, pot aconseguir unir-nos més
enllà del nostre «jo» petit i limitat. És
la pregunta sobre l’origen de tot, a la
llum del qual es pot veure la meta i,
amb això, també el sentit del camí
comú.

26. Amor i coneixement de la veritat
En aquesta situació, pot la fe
cristiana oferir un servei al bé comú
indicant la manera justa d’entendre
la veritat? Per a respondre, és
necessari reflexionar sobre el tipus
de coneixement propi de la fe. Pot
ajudar-nos-hi una expressió de sant
Pau, quan afirma: «Amb el cor es
creu» (Rm 10,10). En la Bíblia el cor
és el centre de l’home, on
s’entrellacen totes les seves
dimensions: el cos i l’esperit, la



interioritat de la persona i la seva
obertura al món i als altres,
l’enteniment, la voluntat, l’afectivitat.
Doncs bé, si el cor és capaç de
mantenir unides aquestes
dimensions és perquè en ell és on ens
obrim a la veritat i a l’amor, i deixem
que ens toquin i ens transformin en
el més pregon. La fe transforma tota
la persona, precisament perquè la fe
s’obre a l’amor. Aquesta interacció de
la fe amb l’amor ens permet de
comprendre el tipus de coneixement
propi de la fe, la seva força de
convicció, la seva capacitat
d’il·luminar els nostres passos. La fe
coneix pel fet d’estar vinculada a
l’amor, en tant que el mateix amor
porta una llum. La comprensió de la
fe és la que neix quan rebem el gran
amor de Déu que ens transforma
interiorment i ens dóna ulls nous per
a veure la realitat.

27. És coneguda la manera en què el
filòsof Ludwig Wittgenstein explica



la connexió entre fe i certesa. Segons
ell, creure seria quelcom semblant a
una experiència d’enamorament,
entesa com una cosa subjectiva, que
no es pot proposar com a veritat
vàlida per a tothom. [19] En efecte,
l’home modern creu que la qüestió
de l’amor té poc a veure amb la
veritat. L’amor es concep avui com
una experiència que pertany al món
dels sentiments volubles i no pas a la
veritat.

Però aquesta descripció de l’amor, és
veritablement adequada? En realitat,
l’amor no es pot reduir a un
sentiment que va i ve. Té a veure
certament amb la nostra afectivitat,
però per obrir-la a la persona
estimada i iniciar un camí, que
consisteix a sortir de l’aïllament del
propi jo per encaminar-se cap a
l’altra persona, per construir una
relació duradora; l’amor tendeix a la
unió amb la persona estimada. I així
es pot veure en quin sentit l’amor té



necessitat de veritat. Només en tant
que està fundat en la veritat, l’amor
pot perdurar en el temps, superar la
fugacitat de l’instant i restar ferm per
a donar consistència a un camí en
comú. Si l’amor no té a veure amb la
veritat, està subjecte al vaivé dels
sentiments i no supera la prova del
temps. L’amor veritable, en canvi,
unifica tots els elements de la
persona i esdevé una llum nova cap a
una vida gran i plena. Sense veritat,
l’amor no pot oferir un vincle sòlid,
no aconsegueix d’arribar al «jo» més
enllà del seu aïllament, ni alliberar-lo
de la fugacitat de l’instant per tal
d’edificar la vida i donar fruit.

Si l’amor necessita la veritat, també
la veritat té necessitat de l’amor.
Amor i veritat no es poden separar.
Sense amor, la veritat es torna freda,
impersonal, opressiva per a la vida
concreta de la persona. La veritat
que busquem, la que dóna sentit als
nostres passos, ens il·lumina quan



l’amor ens toca. Qui estima comprèn
que l’amor és experiència de veritat,
que ell mateix obre els nostres ulls
per a veure tota la realitat de manera
nova, en unió amb la persona
estimada. En aquest sentit, sant
Gregori el Gran ha escrit que « amor
ipse notitia est », l’amor mateix és un
coneixement, comporta una lògica
nova. [20] Es tracta d’una manera
relacional de veure el món, que
esdevé coneixement compartit, visió
en la visió d’un altre o visió comuna
de totes les coses. Guillem de Saint
Thierry, en l’Edat Mitjana, segueix
aquesta tradició quan comenta el
verset del Càntic dels Càntics en què
l’estimat diu a l’estimada: «Els teus
ulls són coloms» (Ct 1,15). [21]
Aquests dos ulls, explica Guillem, són
la raó creient i l’amor, que
esdevenen un de sol per a arribar a
contemplar Déu, quan l’enteniment
es fa «enteniment d’un amor
il·luminat». [22]



28. Una expressió eminent d’aquest
descobriment de l’amor com a font
de coneixement, que forma part de
l’experiència originària de tot home,
es troba en la concepció bíblica de la
fe. Assaborint l’amor amb què Déu
l’ha elegit i l’ha engendrat com a
poble, Israel arriba a comprendre la
unitat del designi diví, des del seu
origen fins al seu acompliment. El
coneixement de la fe, pel fet de
néixer de l’amor de Déu que
estableix l’aliança, il·lumina un camí
en la història. Per això, en la Bíblia,
veritat i fidelitat van unides, i el Déu
veritable és el Déu fidel, aquell que
manté les seves promeses i permet
de comprendre el seu designi al llarg
del temps. Mitjançant l’experiència
dels profetes, en el sofriment de
l’exili i en l’esperança d’un retorn
definitiu a la ciutat santa, Israel ha
intuït que aquesta veritat de Déu
s’estenia més enllà de la pròpia
història, per a abraçar tota la història
del món, ja des de la creació. El



coneixement de la fe il·lumina no
sols el camí particular d’un poble,
sinó el decurs complet del món creat,
des del seu origen fins a laseva
consumació.

29. La fe com a escolta i visió
Precisament perquè el coneixement
de la fe va lligat a l’aliança d’un Déu
fidel, que estableix una relació
d’amor amb l’home i li adreça la
Paraula, és presentat per la Bíblia
com a escolta, i és associat al sentit
de l’oïda. Sant Pau fa servir una
fórmula que ha esdevingut clàssica: 
fides ex auditu , «la fe neix del
missatge que s’escolta» (Rm 10,17). El
coneixement associat a la paraula és
sempre personal: reconeix la veu,
l’acull en llibertat i la segueix en
obediència. Per això sant Pau parla
de la «obediència de la fe» (cf. Rm
1,5; 16,26). [23] La fe és, a més, un
coneixement vinculat al transcurs
del temps, necessari perquè la
paraula sigui pronunciada: és un



coneixement que s’aprèn tan sols en
un camí de seguiment. L’escolta
ajuda a representar bé el nexe entre
coneixement i amor.

Pel que fa al coneixement de la
veritat, l’escolta s’ha contraposat a
vegades a la visió, que seria més
pròpia de la cultura grega. La llum, si
per una banda possibilita la
contemplació de la totalitat, a la qual
l’home sempre ha aspirat, per una
altra sembla prendre espai a la
llibertat, perquè davalla del cel i
arriba directament als ulls, sense
esperar que l’ull respongui. A més,
seria com una invitació a una
contemplació extàtica, separada del
temps concret en què l’home gaudeix
i pateix. Segons aquesta perspectiva,
l’acostament bíblic al coneixement
estaria oposat al grec, que, buscant
una comprensió completa de la
realitat, ha vinculat el coneixement a
la visió.



Tanmateix, aquesta suposició no es
correspon amb la dada bíblica.
L’Antic Testament ha combinat
ambdós tipus de coneixement,
perquè a l’escolta de la Paraula de
Déu hi uneix el desig de veure el seu
rostre. D’aquesta manera, es pogué
entrar en diàleg amb la cultura
hel·lenística, diàleg que pertany al
cor de l’Escriptura. L’oïda possibilita
la crida personal i l’obediència, i
també, que la veritat es reveli en el
temps; la vista aporta la visió
completa de tot el recorregut i ens
permet de situar-nos en el gran
projecte de Déu; sense aquesta visió,
tindríem solament fragments aïllats
d’un tot desconegut.

30. La connexió entre veure i
escoltar, com a òrgans de
coneixement de la fe, apareix amb
tota claredat en l’Evangeli de sant
Joan. Per al quart Evangeli, creure és
escoltar i, al mateix temps, veure.
L’escolta de la fe té les mateixes



característiques que el coneixement
propi de l’amor: és una escolta
personal, que distingeix la veu i
reconeix la del Bon Pastor (cf. Jn
10,3-5); una escolta que requereix
seguiment, com en el cas dels
primers deixebles, que «van sentir
les seves paraules i van seguir
Jesús» (Jn 1,37). Per altra banda, la fe
va unida també a la visió. A vegades,
la visió dels signes de Jesús precedeix
la fe, com en el cas d’aquells jueus
que, després de la resurrecció de
Llàtzer, «veient el que Jesús havia fet,
cregueren en ell» (Jn 11,45). Altres
vegades, la fe porta a una visió més
profunda: «Si creus, veuràs la glòria
de Déu» (Jn 11,40). Al final, creure i
veure estan entrellaçats: «El qui creu
en mi [...] creu en el qui m’ha enviat.
I el qui em veu a mi, veu el qui m’ha
enviat» (Jn 12,44-45). Gràcies a la
unió amb l’escolta, el fet de veure
forma també part del seguiment de
Jesús, i la fe es presenta com un camí
de la mirada, en què els ulls



s’acostumen a veure en profunditat.
Així, el matí de Pasqua, es passa de
Joan que, encara en la fosca, davant
el sepulcre buit, «veié i cregué» (Jn
20,8), a Maria Magdalena que veu,
ara sí, Jesús (cf. Jn 20,14) i vol retenir-
lo, però se li demana que el
contempli en el seu camí cap al Pare,
fins a arribar a la plena confessió de
la mateixa Magdalena davant els
deixebles: «He vist el Senyor» (Jn
20,18).

Com s’arriba a aquesta síntesi entre
sentir i veure? Ho fa possible la
persona concreta de Jesús, que es pot
veure i sentir. Ell és la Paraula feta
carn, la glòria del qual hem
contemplat (cf. Jn 1,14). La llum de la
fe és la d’un Rostre en què hom veu
el Pare. En efecte, en el quart
Evangeli, la veritat que la fe percep
és la manifestació del Pare en el Fill,
en la seva carn i en les seves obres
terrenals, veritat que es pot definir
com la «vida lluminosa» de Jesús. 



[24] Això significa que el
coneixement de la fe no invita a
mirar una veritat purament interior.
La veritat que la fe ens desvela està
centrada en el trobament amb Crist,
en la contemplació de la seva vida,
en la percepció de la seva presència.
En aquest sentit, sant Tomàs
d’Aquino parla de la oculata fides
dels Apòstols –la fe que veu– davant
la visió corpòria del Ressuscitat. [25]
Van veure Jesús ressuscitat amb els
seus propis ulls i cregueren, és a dir,
pogueren penetrar en la profunditat
d’allò que veien per tal de confessar
el Fill de Déu, assegut a la dreta del
Pare.

31. Solament així, mitjançant
l’encarnació, compartint la nostra
humanitat, el coneixement propi de
l’amor podia arribar a plenitud. En
efecte, la llum de l’amor s’encén
quan som tocats en el cor, acollint la
presència interior de l’estimat, que
ens permet de reconèixer el seu



misteri. Llavors entenem per què,
per a sant Joan, al costat del veure i
escoltar, la fe és també un tocar, com
afirma en la seva primera Carta:
«Allò que hem sentit, que hem vist
amb els nostres ulls [...], que hem
tocat amb les nostres mans sobre la
Paraula de la vida» (1Jn 1,1). Amb la
seva encarnació, amb la seva
vinguda entre nosaltres, Jesús ens ha
tocat i, a través dels sagraments,
també avui ens toca; d’aquesta
manera, transformant el nostre cor,
ens ha permès i ens continua
permetent de reconèixer-lo i
confessar-lo com a Fill de Déu. Amb
la fe, nosaltres podem tocar-lo, i
rebre la força de la seva gràcia. Sant
Agustí, comentant el passatge de
l’hemorroïsa que toca Jesús per
curar-se (cf. Lc 8,45-46), afirma:
«Tocar amb el cor, això és creure». 
[26] També la multitud s’amuntega
entorn d’ell, però no el frega amb el
toc personal de la fe, que reconeix el
seu misteri, el misteri del Fill que



manifesta el Pare. Quan estem
configurats amb Jesús, rebem ulls
adequats per a veure’l.

32. Diàleg entre fe i raó La fe
cristiana, en tant que anuncia la
veritat de l’amor total de Déu i obre a
la força d’aquest amor, arriba al
centre més pregon de l’experiència
de l’home, que ve a la llum gràcies a
l’amor, i és cridat a estimar per a
restar en la llum. Amb el desig
d’il·luminar tota la realitat a partir
de l’amor de Déu manifestat en Jesús,
i mirant d’estimar amb aquest
mateix amor, els primers cristians
van trobar en el món grec, en el seu
afany de veritat, un referent adequat
per al diàleg. El trobament del
missatge evangèlic amb el
pensament filosòfic de l’antiguitat va
ser un moment decisiu perquè
l’Evangeli arribés a tots els pobles, i
afavorí una fecunda interacció entre
la fe i la raó, que s’ha anat
desenvolupant al llarg dels segles



fins als nostres dies. El beat Joan Pau
II, en la seva Carta encíclica Fides et
ratio , ha mostrat com la fe i la raó es
reforcen mútuament. [27] Quan
trobem la llum plena de l’amor de
Jesús, ens adonem que en qualsevol
amor nostre hi ha ja un tènue reflex
d’aquella llum i percebem quina és la
seva meta última. I, al mateix temps,
el fet que en els nostres amors hi
hagi una llum ens ajuda a veure el
camí de l’amor fins a la donació
plena i total del Fill de Déu per
nosaltres. En aquest moviment
circular, la llum de la fe il·lumina
totes les nostres relacions humanes,
que poden ser viscudes en unió amb
l’amor i la tendresa de Crist.

33. En la vida de sant Agustí trobem
un exemple significatiu d’aquest
camí en què la recerca de la raó, amb
el seu desig de veritat i claredat, s’ha
integrat en l’horitzó de la fe, del qual
ha rebut una nova intel·ligència. Per
una banda, sant Agustí accepta la



filosofia grega de la llum amb la seva
insistència en la visió. El seu
trobament amb el neoplatonisme li
havia permès de conèixer el
paradigma de la llum, que davalla de
dalt per il·luminar les coses, i
constitueix així un símbol de Déu.
D’aquesta manera, sant Agustí va
comprendre la transcendència
divina, i descobrí que totes les coses
tenen en si mateixes una
transparència que pot reflectir la
bondat de Déu, el Bé. Així es
desprengué del maniqueisme en què
estava instal·lat i que el duia a
pensar que el mal i el bé lluiten
contínuament entre ells, confonent-
se i barrejant-se sense contorns clars.
Comprendre que Déu és llum va
donar a la seva existència una nova
orientació, li permeté de reconèixer
el mal que havia comès i girar-se cap
al bé.

Per altra banda, en l’experiència
concreta de sant Agustí, tal com ell



mateix explica en les seves 
Confessions , el moment decisiu del
seu camí de fe no va ser una visió de
Déu més enllà d’aquest món, sinó
més aviat una escolta, quan en el
jardí va sentir una veu que deia:
«Pren i llegeix»; prengué el volum de
les Cartes de sant Pau i s’aturà en el
capítol tretzè de la Carta als Romans. 
[28] Feia acte de presència així el Déu
personal de la Bíblia, capaç de
comunicar-se amb l’home, de baixar
a viure amb ell i d’acompanyar-lo en
el camí de la història, manifestant-se
en el temps de l’escolta i la resposta.

De tota manera, aquest trobament
amb el Déu de la Paraula no va fer
que sant Agustí prescindís de la llum
i la visió. Integrà ambdues
perspectives, guiat sempre per la
revelació de l’amor de Déu en Jesús.
I, així, elaborà una filosofia de la
llum que integra la reciprocitat
pròpia de la paraula i dóna espai a la
llibertat de la mirada davant la llum.



Igual que la paraula requereix una
resposta lliure, així la llum té com a
resposta una imatge que la reflecteix.
Sant Agustí, associant escolta i visió,
pot parlar llavors de la «paraula que
resplendeix a dins de l’home». [29]
D’aquesta manera, la llum es
converteix, per dir-ho així, en la llum
d’una paraula, perquè és la llum d’un
Rostre personal, una llum que,
il·luminant-nos, ens crida i vol
reflectir-se en el nostre rostre per tal
de resplendir des de dins de
nosaltres mateixos. Per altra banda,
el desig de la visió global, i no sols
dels fragments de la història,
continua present i s’acomplirà al
final, quan l’home, com diu el Sant
d’Hipona, veurà i estimarà. [30] I
això, no perquè sigui capaç de tenir
tota la llum, que serà sempre
inabastable, sinó perquè entrarà del
tot en la llum.

34. La llum de l’amor, pròpia de la fe,
pot il·luminar els interrogants del



nostre temps quant a la veritat.
Sovint la veritat queda avui reduïda
a l’autenticitat subjectiva de
l’individu, vàlida només per a la vida
de cadascú. Una veritat comuna ens
fa por, perquè la identifiquem amb la
imposició intransigent dels
totalitarismes. Tanmateix, si és la
veritat de l’amor, si és la veritat que
es desvela en el trobament personal
amb l’Altre i amb els altres, llavors
s’allibera de la seva clausura en
l’àmbit privat per a formar part del
bé comú. La veritat d’un amor no
s’imposa amb la violència, no aixafa
la persona. Naixent de l’amor pot
arribar al cor, al centre personal de
cada home. Es veu clar així que la fe
no és intransigent, sinó que creu en
la convivència que respecta l’altre. El
creient no és arrogant; al contrari, la
veritat el fa humil, sabent que, més
que posseir-la ell, és ella la qui
l’abraça i el posseeix. En lloc de fer-
nos intolerants, la seguretat de la fe



ens posa en camí i fa possible el
testimoniatge i el diàleg amb tothom.

Per altra banda, la llum de la fe,
unida a la veritat de l’amor, no és
aliena al món material, perquè
l’amor es viu sempre en cos i ànima;
la llum de la fe és una llum
encarnada, que procedeix de la vida
lluminosa de Jesús. Il·lumina fins i
tot la matèria, confia en el seu
ordenament, sap que en ella s’obre
un camí d’harmonia i de comprensió
cada vegada més ampli. La mirada
de la ciència es beneficia així de la fe:
aquesta invita el científic a estar
obert a la realitat, en tota la seva
riquesa inesgotable. La fe desperta el
sentit crític, en tant que no permet
que la recerca es conformi amb les
seves fórmules i l’ajuda a adonar-se
que la natura no es redueix a
aquestes. Invitant a meravellar-se
davant el misteri de la creació, la fe
eixampla els horitzons de la raó per



il·luminar millor el món que es
presenta als estudis de la ciència.

35. Fe i recerca de Déu La llum de la
fe en Jesús il·lumina també el camí
de tots els qui busquen Déu, i
constitueix l’aportació pròpia del
cristianisme al diàleg amb els
seguidors de les diverses religions.
La Carta als Hebreus ens parla del
testimoniatge dels justos que, abans
de l’aliança amb Abraham, ja
buscaven Déu amb fe. D’Henoc es diu
que «se li acredità que havia
complagut Déu» (He 11,5), una cosa
impossible sense la fe, perquè «el qui
s’acosta a Déu ha de creure que
existeix i que recompensa els qui el
cerquen» (He 11,6). Podem entendre
així que el camí de l’home religiós
passa per la confessió d’un Déu que
es preocupa d’ell i que no és pas
inaccessible. Quina millor
recompensa podria donar Déu als
qui el busquen, que deixar-se trobar?
I fins i tot abans d’Henoc, tenim la



figura d’Abel, la fe del qual és també
lloada, i gràcies a la qual el Senyor es
complau en els seus dons, en l’ofrena
de les primícies dels seus ramats (cf.
He 11,4). L’home religiós intenta
reconèixer els signes de Déu en les
experiències quotidianes de la seva
vida, en el cicle de les estacions, en la
fecunditat de la terra i en tot el
moviment del cosmos. Déu és
lluminós, i es deixa trobar per
aquells qui el cerquen amb cor
sincer.

Imatge d’aquesta recerca són els
Mags, guiats per l’estrella fins a
Betlem (cf. Mt 2,1-12). Per a ells, la
llum de Déu s’ha fet camí, com
estrella que guia per una senda de
descobriments. L’estrella parla així
de la paciència de Déu amb els
nostres ulls, que han d’habituar-se a
la seva esplendor. L’home religiós
està en camí i ha d’estar disposat a
deixar-se guiar, a sortir d’ell mateix,
per tal de trobar el Déu que sempre



sorprèn. Aquest respecte de Déu pels
ulls dels homes ens mostra que, quan
l’home s’hi acosta, la llum humana
no es dissol en la immensitat
lluminosa de Déu, com una estrella
que desapareix a l’alba, sinó que es
fa més brillant com més propera està
del foc originari, com mirall que
reflecteix la seva esplendor. La
confessió cristiana de Jesús com a
únic salvador, sosté que tota la llum
de Déu s’ha concentrat en ell, en la
seva «vida lluminosa», en la qual es
desvela l’origen i la consumació de la
història. [31] No hi ha cap
experiència humana, cap itinerari de
l’home vers Déu, que no pugui ser
integrat, il·luminat i purificat per
aquesta llum. Com més se
submergeix el cristià en l’aurèola de
la llum de Crist, més esdevé capaç
d’entendre i d’acompanyar el camí
dels homes cap a Déu.

En configurar-se com a via, la fe
concerneix també la vida dels homes



que, encara que no creguin, desitgen
creure i no deixen de buscar. En la
mesura en què s’obren a l’amor amb
cor sincer i es posen en marxa amb
aquella llum que aconsegueixen
d’assolir, viuen ja, sense saber-ho, en
la senda cap a la fe. Intenten de viure
com si Déu existís, a vegades perquè
reconeixen la seva importància per a
trobar orientació segura en la vida
comuna, i altres vegades perquè
experimenten el desig de llum en la
fosca, però també intuint, a la vista
de la grandesa i la bellesa de la vida,
que aquesta seria encara més gran
amb la presència de Déu. Diu sant
Ireneu de Lió que Abraham, abans
de sentir la veu de Déu, ja el buscava
«ardentment en el seu cor», i que
«recorria tot el món preguntant-se on
era Déu», fins que «Déu tingué pietat
d’aquell qui, pel seu compte, el
cercava en el silenci». [32] Qui es
posa en camí per practicar el bé
s’acosta a Déu, i ja és sostingut per
ell, perquè és propi de la dinàmica de



la llum divina il·luminar els nostres
ulls quan caminem cap a la plenitud
de l’amor.

36. Fe i teologia En tractar-se d’una
llum, la fe ens invita a endinsar-nos-
hi, a explorar cada vegada més els
horitzons que il·lumina, a fi de
conèixer millor allò que estimem.
D’aquest desig neix la teologia
cristiana. Per tant, la teologia és
impossible sense la fe i forma part
del moviment mateix de la fe, que
busca la intel·ligència més profunda
de l’autorevelació de Déu, el cimal de
la qual és el misteri de Crist. La
primera conseqüència d’això és que
la teologia no consisteix solament en
un esforç de la raó per escrutar i
conèixer, com en les ciències
experimentals. Déu no es pot reduir
a un objecte. Ell és Subjecte que es
deixa conèixer i es manifesta en la
relació de persona a persona. La fe
recta orienta la raó a obrir-se a la
llum que ve de Déu, perquè, guiada



per l’amor a la veritat, pugui
conèixer Déu més profundament. Els
grans doctors i teòlegs medievals han
indicat que la teologia, com a ciència
de la fe, és una participació en el
coneixement que Déu té de si mateix.
La teologia, per tant, no és solament
paraula sobre Déu, sinó abans de tot
acolliment i recerca d’una
intel·ligència més profunda
d’aquesta paraula que Déu ens
adreça, paraula que Déu pronuncia
sobre si mateix, perquè és un diàleg
etern de comunió, i admet l’home
dins aquest diàleg. [33] Així, doncs, la
humilitat que es deixa «tocar» per
Déu forma part de la teologia,
reconeix els seus límits davant el
misteri i es llança a explorar, amb la
disciplina pròpia de la raó, les
insondables riqueses d’aquest
misteri.

A més, la teologia participa en la
forma eclesial de la fe; la seva llum és
la llum del subjecte creient que és



l’Església. Això requereix, per una
banda, que la teologia estigui al
servei de la fe dels cristians, s’ocupi
humilment de custodiar i aprofundir
la fe de tots, especialment la dels
senzills. Per altra banda, la teologia,
donat que viu de la fe, no pot
considerar el Magisteri del Papa i
dels Bisbes en comunió amb ell com
una cosa extrínseca, un límit a la
seva llibertat, sinó al contrari, com
un moment intern, constitutiu, en
tant que el Magisteri assegura el
contacte amb la font originària, i
ofereix, per tant, la certesa de beure
en la Paraula de Déu en la seva
integritat.

Capítol tercer

TRANSMETO EL QUE HE REBUT

(cf. 1Co 15,3)

37. L’Església, mare de la nostra fe
Qui s’ha obert a l’amor de Déu, ha
escoltat la seva veu i ha rebut la seva



llum, no pot retenir aquest do per a
ell tot sol. La fe, essent escolta i visió,
es transmet també com a paraula i
llum. L’apòstol Pau, parlant als
Corintis, fa servir precisament
aquestes dues imatges. Per una
banda, diu: «Però tenint el mateix
esperit de fe, segons el que està
escrit: He cregut i per això he parlat ,
també nosaltres creiem i per això
parlem» (2Co 4,13). La paraula
rebuda esdevé resposta, confessió i,
d’aquesta manera, ressona per als
altres, invitant-los a creure. Per altra
banda, sant Pau es refereix també a
la llum: «Reflectim la glòria del
Senyor i ens anem transformant a
imatge seva» (2Co 3,18). És una llum
que es reflecteix de rostre en rostre,
com Moisès reflectia la glòria de Déu
després d’haver parlat amb ell:
«[Déu] ha brillat en els nostres cors,
perquè resplendeixi el coneixement
de la glòria de Déu reflectida en el
rostre de Crist» (2Co 4,6). La llum de
Crist brilla com en un mirall en el



rostre dels cristians, i així es difon i
arriba fins a nosaltres, de manera
que també nosaltres puguem
participar en aquesta visió i reflectir-
ne a altres la llum, igual que en la
litúrgia pasqual la llum del ciri encén
altres moltes candeles. La fe es
transmet, per dir-ho així, per
contacte, de persona a persona, com
una flama encén una altra flama. Els
cristians, en la seva pobresa, planten
una llavor tan fecunda que esdevé
un gran arbre que és capaç d’omplir
el món de fruits.

38. La transmissió de la fe, que brilla
per a tots els homes en tot lloc, passa
també per les coordenades
temporals, de generació en
generació. Atès que la fe neix d’un
trobament que es produeix en la
història i il·lumina el camí al llarg del
temps, té necessitat de transmetre’s a
través dels segles. I mitjançant una
cadena ininterrompuda de
testimonis arriba a nosaltres el rostre



de Jesús. Com és possible això? Com
podem estar segurs d’arribar al
«veritable Jesús» a través dels segles?
Si l’home fos un individu aïllat, si
partíssim solament del «jo»
individual, que busca en si mateix la
seguretat del coneixement, aquesta
certesa seria impossible. No puc
veure per mi mateix el que s’ha
esdevingut en una època tan distant
de la meva. Però aquesta no és
l’única manera que té l’home de
conèixer. La persona viu sempre en
relació. Prové d’altres, pertany a
altres, la seva vida s’eixampla en el
trobament amb altres. Fins i tot el
coneixement de si mateix, la mateixa
autoconsciència, és relacional i està
vinculada a altres que ens han
precedit: en primer lloc els nostres
pares, que ens han donat la vida i el
nom. El llenguatge mateix, les
paraules amb què interpretem la
nostra vida i la nostra realitat, ens
arriba a través d’altres, guardat en la
memòria viva d’altres. El



coneixement d’un mateix sols és
possible quan participem en una
memòria més gran. El mateix passa
amb la fe, que duu a la seva plenitud
la manera humana de comprendre.
El passat de la fe, aquell acte d’amor
de Jesús, que ha fet germinar en el
món una vida nova, ens arriba en la
memòria d’altres, de testimonis,
conservat viu en aquell subjecte únic
de memòria que és l’Església.
L’Església és una Mare que ens
ensenya a parlar el llenguatge de la
fe. Sant Joan, en el seu Evangeli, ha
insistit en aquest aspecte, unint fe i
memòria, i associant-les totes dues a
l’acció de l’Esperit Sant que, com diu
Jesús, «us ho anirà recordant tot» (Jn
14,26). L’Amor, que és l’Esperit i que
s’estatja en l’Església, manté units
entre ells tots els temps i ens fa
contemporanis de Jesús, convertint-
se en el guia del nostre camí de fe.

39. És impossible de creure cadascú
pel seu compte. La fe no és



únicament una opció individual que
es fa en la intimitat del creient, no és
una relació exclusiva entre el «jo» del
fidel i el «Tu» diví, entre un subjecte
autònom i Déu. Per la seva mateixa
naturalesa, s’obre al «nosaltres», es
dóna sempre dins la comunió de
l’Església. Ens ho recorda la forma
dialogada del Credo , usada en la
litúrgia baptismal. El creure
s’expressa com a resposta a una
invitació, a una paraula que ha de
ser escoltada i que no procedeix de
mi, i per això forma part d’un diàleg;
no pot ser una mera confessió que
neix de l’individu. És possible
respondre en primera persona,
«crec», només perquè hom forma
part d’una gran comunió, perquè
també hom diu «creiem». Aquesta
obertura al «nosaltres» eclesial
reflecteix l’obertura pròpia de l’amor
de Déu, que no és sols relació entre el
Pare i el Fill, entre el «jo» i el «tu»,
sinó que, en l’Esperit, és també un
«nosaltres», una comunió de



persones. Per això, el qui creu no
està mai sol, perquè la fe tendeix a
difondre’s, a compartir la seva
alegria amb altres. Qui rep la fe
descobreix que les dimensions del
seu «jo» s’eixamplen, i entaula noves
relacions que enriqueixen la vida.
Tertul·lià ho ha expressat
incisivament, dient que el
catecumen, «després del nou
naixement pel baptisme», és rebut a
la casa de la Mare per a alçar les
mans i resar, juntament amb els
germans, el Parenostre, com a signe
de la seva pertinença a una nova
família. [34]

Els sagraments i la transmissió de la
fe

40. L’Església, com tota família,
transmet als seus fills el contingut de
la seva memòria. Com fer-ho de
manera que no es perdi res i, més
aviat, tot s’aprofundeixi cada vegada
més en el patrimoni de la fe?



Mitjançant la tradició apostòlica,
conservada en l’Església amb
l’assistència de l’Esperit Sant, tenim
un contacte viu amb la memòria
fundant. Com afirma el Concili
ecumènic Vaticà II, «allò que els
Apòstols van transmetre comprèn tot
el necessari per a una vida santa i
per a una fe creixent del Poble de
Déu; així l’Església, amb el seu
ensenyament, la seva vida, el seu
culte, conserva i transmet a totes les
edats el que és i el que creu». [35]

En efecte, la fe necessita un àmbit en
el qual es pugui testimoniar i
comunicar, un àmbit adequat i
proporcionat al que es comunica. Per
a transmetre un contingut merament
doctrinal, una idea, potser seria
suficient un llibre, o la reproducció
d’un missatge oral. Però el que es
comunica en l’Església, el que es
transmet en la seva Tradició viva, és
la llum nova que neix del trobament
amb el Déu viu, una llum que toca la



persona en el seu centre, en el cor,
implicant la seva ment, la seva
voluntat i la seva afectivitat, obrint-la
a relacions vives en la comunió amb
Déu i amb els altres. Per a transmetre
aquesta riquesa hi ha un mitjà
particular, que posa en joc tota la
persona, cos, esperit, interioritat i
relacions. Aquest mitjà són els
sagraments, celebrats en la litúrgia
de l’Església. En aquests es comunica
una memòria encarnada, lligada als
temps i llocs de la vida, associada a
tots els sentits; impliquen la persona,
com a membre d’un subjecte viu,
d’un teixit de relacions comunitàries.
Per això, si bé, per una banda, els
sagraments són sagraments de la fe, 
[36] també s’ha de dir que la fe té
una estructura sacramental. El
desvetllament de la fe passa pel
desvetllament d’un nou sentit
sacramental de la vida de l’home i de
l’existència cristiana, en el qual allò
visible i material està obert al misteri
d’allò etern.



41. La transmissió de la fe es realitza
en primer lloc mitjançant el
baptisme. Podria semblar que el
baptisme és sols una manera de
simbolitzar la confessió de fe, un acte
pedagògic per a qui té necessitat
d’imatges i gestos, però del qual, en
darrer terme, es podria prescindir.
Unes paraules de sant Pau, a propòsit
del baptisme, ens recorden que no és
pas així. Diu ell que «pel baptisme
hem estat sepultats en ell en la mort,
per tal que, així com Crist ressuscità
d’entre els morts per la glòria del
Pare, així també nosaltres
emprenguem una vida nova» (Rm
6,4). Mitjançant el baptisme ens
convertim en creatures noves i en
fills adoptius de Déu. L’Apòstol
afirma després que el cristianisme ha
estat lliurat a un «model de
doctrina» ( typos didakhés ), al qual
obeeix de cor (cf. Rm 6,17). En el
baptisme l’home rep també una
doctrina per professar i una forma
concreta de viure, que implica tota la



persona i la posa en el camí del bé.
És transferit a un àmbit nou, col·locat
en un nou ambient, amb una forma
nova d’actuar en comú, en l’Església.
El baptisme ens recorda així que la fe
no és obra d’un individu aïllat, no és
un acte que l’home pugui realitzar
comptant només amb les seves
forces, sinó que ha de ser rebuda
entrant en la comunió eclesial que
transmet el do de Déu: ningú no es
bateja a si mateix, igual com ningú
no neix pel seu compte. Hem estat
batejats.

42. Quins són els elements del
baptisme que ens introdueixen en
aquest nou «model de doctrina»?
Sobre el catecumen s’invoca, en
primer lloc, el nom de la Trinitat:
Pare, Fill i Esperit Sant. Se li presenta
així des del principi un resum del
camí de la fe. El Déu que ha cridat
Abraham i ha volgut anomenar-se el
seu Déu, el Déu que ha revelat el seu
nom a Moisès, el Déu que, en lliurar-



nos el seu Fill, ens ha revelat
plenament el misteri del seu Nom,
dóna al batejat una nova condició
filial. Així es veu clar el sentit de
l’acció que es realitza en el baptisme,
la immersió en l’aigua: l’aigua és
símbol de mort, que ens invita a
passar per la conversió del «jo»,
perquè pugui obrir-se a un «Jo» més
gran; i alhora és símbol de vida, del si
del qual renaixem per a seguir Crist
en la seva nova existència. D’aquesta
manera, mitjançant la immersió en
l’aigua, el baptisme ens parla de
l’estructura encarnada de la fe.
L’acció de Crist ens toca en la nostra
realitat personal, transformant-nos
radicalment, fent-nos fills adoptius
de Déu, partícips de la seva
naturalesa divina; modifica així totes
les nostres relacions, la nostra
manera d’estar en el món i en el
cosmos, obrint-les a la seva mateixa
vida de comunió. Aquest dinamisme
de transformació propi del baptisme
ens ajuda a comprendre la



importància que té avui el
catecumenat per a la nova
evangelització, també en les societats
d’antigues arrels cristianes, en les
quals cada vegada més adults
s’acosten al sagrament del baptisme.
El catecumenat és camí de
preparació per al baptisme, per a la
transformació de tota l’existència en
Crist.

Un text del profeta Isaïes, que ha
estat relacionat amb el baptisme en
la literatura cristiana antiga, ens pot
ajudar a comprendre la connexió
entre el baptisme i la fe: «Tindrà el
seu alcàsser en un cimal rocós... amb
provisió d’aigua» (Is 33,16). [37] El
batejat, rescatat de l’aigua de la mort,
pot posar-se dret sobre el «cimal
rocós», perquè ha trobat quelcom
consistent on recolzar-se. Així,
l’aigua de mort es transforma en
aigua de vida. El text grec l’anomena
aigua pistós , aigua «fidel». L’aigua
del baptisme és fidel perquè s’hi pot



confiar, perquè el seu corrent
introdueix en la dinàmica de l’amor
de Jesús, font de seguretat per al
camí de la nostra vida.

43. L’estructura del baptisme, la seva
configuració com a nou naixement,
en què rebem un nou nom i una
nova vida, ens ajuda a comprendre el
sentit i la importància del baptisme
d’infants, que il·lustra en certa
manera el que s’esdevé en tot
baptisme. L’infant no és capaç d’un
acte lliure per a rebre la fe, no pot
confessar-la encara personalment i,
precisament per això, la confessen
els seus pares i padrins en el seu
nom. La fe es viu dins la comunitat
de l’Església, s’inscriu en un
«nosaltres» comunitari. Així, l’infant
és sostingut per altres, pels seus
pares i padrins, i és acollit en la fe
d’aquests, que és la fe de l’Església,
simbolitzada en la llum que el pare
encén en el ciri durant la litúrgia
baptismal. Aquesta estructura del



baptisme destaca la importància de
la sinergia entre l’Església i la família
en la transmissió de la fe. Als pares
correspon, segons una sentència de
sant Agustí, no sols engendrar els
fills, sinó també dur-los a Déu,
perquè siguin regenerats com a fills
de Déu pel baptisme i rebin el do de
la fe. [38] Juntament amb la vida, els
donen així l’orientació fonamental
de l’existència i la seguretat d’un
futur de bé, orientació que serà
ulteriorment corroborada en el
sagrament de la confirmació amb el
segell de l’Esperit Sant.

44. La naturalesa sacramental de la
fe assoleix la seva màxima expressió
en l’eucaristia, que és el preciós
aliment per a la fe, el trobament amb
Crist present realment amb l’acte
suprem d’amor, el do de si mateix,
que genera vida.

En l’eucaristia conflueixen els dos
eixos pels quals discorre el camí de la



fe. Per una banda, l’eix de la història:
l’eucaristia és un acte de memòria,
actualització del misteri, en el qual el
passat, com a esdeveniment de mort i
resurrecció, mostra la seva capacitat
d’obrir al futur, d’anticipar la
plenitud final. La litúrgia ens ho
recorda amb el seu hodie , l’«avui»
dels misteris de la salvació. Per altra
banda, hi conflueix també l’eix que
porta del món visible a l’invisible. En
l’eucaristia aprenem a veure la
profunditat de la realitat. El pa i el vi
es transformen en el Cos i Sang de
Crist, que es fa present en el seu camí
pasqual cap al Pare: aquest
moviment ens introdueix, en cos i
ànima, en el moviment de tota la
creació cap a la seva plenitud en Déu.

45. En la celebració dels sagraments,
l’Església transmet la seva memòria,
en particular mitjançant la professió
de fe. Aquesta no consisteix sols a
assentir a un conjunt de veritats
abstractes. Més aviat, en la confessió



de fe, tota la vida es posa en camí cap
a la comunió plena amb el Déu viu.
Podem dir que en el Credo el creient
és invitat a entrar en el misteri que
professa i a deixar-se transformar
per allò que professa. Per a entendre
el sentit d’aquesta afirmació, pensem
abans que res en el contingut del 
Credo . Té una estructura trinitària:
el Pare i el Fill s’uneixen en l’Esperit
d’amor. El creient afirma així que el
centre de l’ésser, el secret més
profund de totes les coses, és la
comunió divina. A més, el Credo
conté també una professió
cristològica: es recorren els misteris
de la vida de Jesús fins a la seva
mort, resurrecció i ascensió al cel, en
l’espera de la seva vinguda gloriosa a
la fi dels temps. Es diu, per tant, que
aquest Déu comunió, intercanvi
d’amor entre el Pare i el Fill en
l’Esperit, és capaç d’abraçar la
història de l’home, d’introduir-la en
el seu dinamisme de comunió, que té
el seu origen i la seva meta última en



el Pare. Qui confessa la fe, es veu
implicat en la veritat que confessa.
No pot pronunciar amb veritat les
paraules del Credo sense ser
transformat, sense inserir-se en la
història d’amor que l’abraça, que
dilata el seu ésser fent-lo part d’una
comunió gran, del subjecte últim que
pronuncia el Credo , que és l’Església.
Totes les veritats que es creuen
proclamen el misteri de la vida nova
de la fe com a camí de comunió amb
el Déu viu.

46. Fe, oració i decàleg Dos elements
més són essencials en la transmissió
fidel de la memòria de l’Església. En
primer lloc, l’oració del Senyor, el
Parenostre. En aquesta, el cristià
aprèn a compartir la mateixa
experiència espiritual de Crist i
comença a veure-hi amb els ulls de
Crist. A partir d’aquell qui és llum de
llum, del Fill Unigènit del Pare,
també nosaltres coneixem Déu i



podem encendre en els altres el desig
d’acostar-se a ell.

A més, és també important la
connexió entre la fe i el decàleg. La
fe, com hem dit, es presenta com un
camí, una via a recórrer, que s’obre
en el trobament amb el Déu viu. Per
això, a la llum de la fe, de la
confiança total en el Déu Salvador, el
decàleg adquireix la seva veritat més
profunda, continguda en les paraules
que introdueixen els deu
manaments: «Jo sóc el Senyor, el teu
Déu, que et vaig treure de la terra
d’Egipte» (Ex 20,2). El decàleg no és
un conjunt de preceptes negatius,
sinó indicacions concretes per a
sortir del desert del «jo»
autoreferencial, tancat en si mateix, i
entrar en diàleg amb Déu, deixant-se
abraçar per la seva misericòrdia per
tal de ser portador de la seva
misericòrdia. Així, la fe confessa
l’amor de Déu, origen i fonament de
tot, es deixa portar per aquest amor



per a caminar cap a la plenitud de la
comunió amb Déu. El decàleg és el
camí de la gratitud, de la resposta
d’amor, que és possible perquè, en la
fe, ens hem obert a l’experiència de
l’amor transformador de Déu per
nosaltres. I aquest camí rep una nova
llum en l’ensenyament de Jesús, en el
Sermó de la Muntanya (cf. Mt 5-7).

He tocat així els quatre elements que
contenen el tresor de memòria que
l’Església transmet: la confessió de fe,
la celebració dels sagraments, el camí
del decàleg, l’oració. La catequesi de
l’Església s’ha organitzat entorn
d’aquests, incloent-hi el Catecisme de
l’Església Catòlica , instrument
fonamental per a aquell acte unitari
amb què l’Església comunica el
contingut complet de la fe, «tot el que
ella és, tot el que creu». [39]

Unitat i integritat de la fe

47. La unitat de l’Església, en el
temps i en l’espai, va lligada a la



unitat de la fe: «Un sol cos i un sol
esperit [...] una sola fe» (Ef 4,4-5).
Avui pot semblar possible una unió
entre els homes en una tasca
comuna, en el fet de compartir els
mateixos sentiments o la mateixa
sort, en un objectiu comú. Però
resulta molt difícil concebre una
unitat en la mateixa veritat. Ens fa la
impressió que una unió d’aquest
tipus s’oposa a la llibertat de
pensament i a l’autonomia del
subjecte. En canvi, l’experiència de
l’amor ens diu que precisament en
l’amor és possible de tenir una visió
comuna, que estimant aprenem a
veure la realitat amb els ulls de
l’altre, i que això no ens empobreix,
sinó que enriqueix la nostra mirada.
L’amor veritable, a la mesura de
l’amor diví, exigeix la veritat i, en la
mirada comuna de la veritat, que és
Jesucrist, adquireix fermesa i
profunditat. En això consisteix també
el goig de creure, en la unitat de visió
en un sol cos i en un sol esperit. En



aquest sentit, sant Lleó el Gran deia:
«Si la fe no és una, no és fe». [40]

Quin és el secret d’aquesta unitat? La
fe és «una», en primer lloc, per la
unitat del Déu conegut i confessat.
Tots els articles de la fe es refereixen
a ell, són vies per a conèixer el seu
ésser i el seu actuar, i per això
formen una unitat superior a
qualsevol altra que puguem
construir amb el nostre pensament,
la unitat que ens enriqueix, perquè
se’ns comunica i ens fa «u».

La fe és una, a més, perquè s’adreça
a l’únic Senyor, a la vida de Jesús, a la
seva història concreta que
comparteix amb nosaltres. Sant
Ireneu de Lió ha clarificat aquest
punt contra els heretges gnòstics.
Aquests distingien dos tipus de fe:
una fe rude, la fe dels simples,
imperfecta, que no anava més enllà
de la carn de Crist i de la
contemplació dels seus misteris; i un



altre tipus de fe, més profund i
perfecte, la fe veritable, reservada a
un petit cercle d’iniciats, que s’eleva
amb l’intel·lecte cap als misteris de la
divinitat desconeguda, més enllà de
la carn de Crist. Davant aquest
plantejament, que continua tenint el
seu atractiu i els seus defensors
també en els nostres dies, sant Ireneu
defensa que la fe és una de sola,
perquè passa sempre pel punt
concret de l’encarnació, sense
superar mai la carn i la història de
Crist, ja que Déu s’ha volgut revelar
plenament en aquesta. I, per això, no
hi ha diferència entre la fe de «aquell
qui destaca per la seva eloqüència» i
la del «qui és més dèbil en la
paraula», entre qui és superior i qui
té menys capacitat: ni el primer pot
ampliar la fe, ni el segon reduir-la. 
[41]

Finalment, la fe és una perquè és
compartida per tota l’Església, que
forma un sol cos i un sol esperit. En



la comunió de l’únic subjecte que és
l’Església, rebem una mirada
comuna. Confessant la mateixa fe,
ens recolzem sobre la mateixa roca,
som transformats pel mateix Esperit
d’amor, irradiem una única llum i
tenim una única mirada per a
penetrar la realitat.

48. Atès que la fe és una de sola, ha
de ser confessada en tota la seva
puresa i integritat. Precisament
perquè tots els articles de la fe
formen una unitat, negar-ne un, ni
que sigui dels que semblen menys
importants, produeix un dany a la
totalitat. Cada època pot trobar
alguns punts de la fe més fàcils o
difícils d’acceptar; per això és
important vigilar perquè es
transmeti tot el dipòsit de la fe (cf.
1Tm 6,20), perquè s’insisteixi
oportunament en tots els aspectes de
la confessió de fe. En efecte, com que
la unitat de la fe és la unitat de
l’Església, treure alguna cosa a la fe



és treure alguna cosa a la veritat de
la comunió. Els Pares han descrit la
fe com un cos, el cos de la veritat,
que té diversos membres, en
analogia amb el Cos de Crist i amb la
seva prolongació en l’Església. [42]
La integritat de la fe també s’ha
relacionat amb la imatge de l’Església
verge, amb la seva fidelitat a l’amor
esponsal a Crist: malmetre la fe
significa malmetre la comunió amb
el Senyor. [43] La unitat de la fe és,
per tant, la d’un organisme viu, com
bé ha explicat el beat John Henry
Newman, que posava entre les notes
característiques per a assegurar la
continuïtat de la doctrina en el
temps, la seva capacitat d’assimilar
tot el que troba, [44] purificant-ho i
duent-ho a la seva millor expressió.
La fe es mostra així universal,
catòlica, perquè la seva llum creix
per a il·luminar tot el cosmos i tota la
història.



49. Com a servei a la unitat de la fe i
a la seva transmissió íntegra, el
Senyor ha donat a l’Església el do de
la successió apostòlica. Per mitjà
d’aquesta, la continuïtat de la
memòria de l’Església està garantida
i és possible beure amb seguretat en
la font pura de la qual raja la fe. Com
que l’Església transmet una fe viva,
han de ser persones vives les que
garanteixin la connexió amb l’origen.
La fe es basa en la fidelitat dels
testimonis que han estat elegits pel
Senyor per a aquesta missió. Per
això, el Magisteri parla sempre en
obediència a la Paraula originària
sobre la qual es basa la fe, i és fiable
perquè es fia de la Paraula que
escolta, custodia i exposa. [45] En el
discurs de comiat als ancians d’Efes a
Milet, recollit per sant Lluc en els
Fets dels Apòstols, sant Pau afirma
haver complert l’encàrrec que el
Senyor li confià d’anunciar
«enterament el pla de Déu» (Ac
20,27). Gràcies al Magisteri de



l’Església ens pot arribar íntegre
aquest pla i, amb ell, l’alegria de
poder complir-lo plenament.

Capítol quart

DÉU ELS PREPARA UNA CIUTAT

(cf. He 11,16)

50. Fe i bé comú En presentar la
història dels patriarques i dels justos
de l’Antic Testament, la Carta als
Hebreus posa en relleu un aspecte
essencial de la seva fe. La fe no sols
es presenta com un camí, sinó també
com una edificació, com la
preparació d’un lloc en què l’home
pugui conviure amb els altres. El
primer constructor és Noè que, en
l’Arca, aconsegueix de salvar la seva
família (cf. He 11,7). Després
Abraham, del qual es diu que, mogut
per la fe, habitava en tendes, mentre
esperava la ciutat de sòlids
fonaments (cf. He 11,9-10). Neix així,
en relació amb la fe, una nova



fiabilitat, una nova solidesa, que
només pot venir de Déu. Si l’home de
fe es recolza en el Déu de l’Amén, en
el Déu fidel (cf. Is 65,16), i així
adquireix solidesa, podem afegir que
la solidesa de la fe s’atribueix també
a la ciutat que Déu està preparant
per a l’home. La fe revela fins a quin
punt poden ser sòlids els vincles
humans quan Déu es fa present
enmig d’ells. No es tracta solament
d’una solidesa interior, una convicció
ferma del creient; la fe il·lumina
també les relacions humanes, perquè
neix de l’amor i segueix la dinàmica
de l’amor de Déu. El Déu digne de fe
construeix per als homes una ciutat
fiable.

51. Precisament per la seva connexió
amb l’amor (cf. Ga 5,6), la llum de la
fe es posa al servei concret de la
justícia, del dret i de la pau. La fe
neix del trobament amb l’amor
originari de Déu, en què es manifesta
el sentit i la bondat de la nostra vida,



que és il·luminada en la mesura en
què entra en el dinamisme desplegat
per aquest amor, en tant que es fa
camí i exercici cap a la plenitud de
l’amor. La llum de la fe permet de
valorar la riquesa de les relacions
humanes, la seva capacitat de
mantenir-se, de ser fiables,
d’enriquir la vida comuna. La fe no
aparta del món ni és aliena als
afanys concrets dels homes del
nostre temps. Sense un amor fiable,
res no podria mantenir
veritablement units els homes. La
unitat entre ells es podria concebre
sols com a fundada en la utilitat, en
la suma d’interessos, en la por, però
no en la bondat de viure junts, ni en
l’alegria que la sola presència de
l’altre pot suscitar. La fe permet de
comprendre l’arquitectura de les
relacions humanes, perquè en capta
el fonament últim i el destí definitiu
en Déu, en el seu amor, i així
il·lumina l’art de l’edificació,
contribuint al bé comú. Sí, la fe és un



bé per a tothom, és un bé comú; la
seva llum no lluu sols dintre
l’Església ni serveix únicament per a
construir una ciutat eterna en el més
enllà; ens ajuda a edificar les nostres
societats, perquè avancin cap al futur
amb esperança. La Carta als Hebreus
en posa un exemple quan anomena,
al costat d’altres homes de fe, Samuel
i David, als quals la seva fe permeté
de «administrar justícia» (He 11,33).
Aquesta expressió es refereix aquí a
la seva justícia per a governar, a
aquesta saviesa que porta pau al
poble (cf. 1Sa 12,3-5; 2Sa 8,15). Les
mans de la fe s’alcen al cel, però
alhora edifiquen, en la caritat, una
ciutat construïda sobre relacions que
tenen com a fonament l’amor de
Déu.

52. Fe i família En el camí d’Abraham
cap a la ciutat futura, la Carta als
Hebreus es refereix a una benedicció
que es transmet de pares a fills (cf.
He 11,20-21). El primer àmbit que la



fe il·lumina a la ciutat dels homes és
la família. Penso sobretot en el
matrimoni, com a unió estable d’un
home i una dona: neix del seu amor,
signe i presència de l’amor de Déu,
del reconeixement i l’acceptació de la
bondat de la diferenciació sexual,
que permet als cònjuges d’unir-se en
una sola carn (cf. Gn 2,24) i ser
capaços d’engendrar una vida nova,
manifestació de la bondat del
Creador, de la seva saviesa i del seu
designi d’amor. Fundats en aquest
amor, home i dona poden prometre’s
amor mutu amb un gest que
compromet tota la vida i que recorda
molts trets de la fe. Prometre un
amor per sempre és possible quan es
descobreix un pla que sobrepassa els
propis projectes, que ens sosté i ens
permet de lliurar totalment el nostre
futur a la persona estimada. La fe, a
més, ajuda a copsar en tota la seva
profunditat i riquesa la generació
dels fills, perquè fa reconèixer-hi
l’amor creador que ens dóna i ens



confia el misteri d’una nova persona.
En aquest sentit, Sara arribà a ser
mare per la fe, comptant amb la
fidelitat de Déu a les seves promeses
(cf. He 11,11).

53. En la família, la fe hi és present
en totes les etapes de la vida,
començant per la infància: els infants
aprenen a fiar-se de l’amor dels seus
pares. Per això, és important que els
pares conreïn pràctiques comunes de
fe en la família, que acompanyin el
creixement en la fe dels fills.
Sobretot els joves, que travessen una
edat tan complexa, rica i important
per a la fe, han de sentir la
proximitat i l’atenció de la família i
de la comunitat eclesial en el seu
camí de creixement en la fe. Tots
hem vist com, en les Jornades
Mundials de la Joventut, els joves
manifesten l’alegria de la fe, el
compromís de viure una fe cada
vegada més sòlida i generosa. Els
joves aspiren a una vida gran. El



trobament amb Crist, el fet de deixar-
se aferrar i guiar pel seu amor,
amplia l’horitzó de l’existència, li
dóna una esperança sòlida que no
defrauda. La fe no és un refugi per a
gent pusil·lànime, sinó que eixampla
la vida. Fa descobrir una gran crida,
la vocació a l’amor, i assegura que
aquest amor és digne de fe, que val la
pena de posar-se a les seves mans,
perquè està fundat en la fidelitat de
Déu, més forta que totes les nostres
febleses.

54. Llum per a la vida en societat
Assimilada i aprofundida en la
família, la fe il·lumina totes les
relacions socials. Com a experiència
de la paternitat i de la misericòrdia
de Déu, s’expandeix en un camí
fratern. En la «modernitat» s’ha
intentat de construir la fraternitat
universal entre els homes fundant-se
sobre la igualtat. A poc a poc, però,
hem comprès que aquesta
fraternitat, sense referència a un



Pare comú com a fonament últim, no
aconsegueix de subsistir. Cal tornar a
la veritable arrel de la fraternitat.
Des del seu mateix origen, la història
de la fe és una història de fraternitat,
si bé no exempta de conflictes. Déu
crida Abraham a sortir de la seva
terra i li promet fer d’ell una sola
gran nació, un gran poble, sobre el
qual davalla la benedicció de Déu (cf.
Gn 12,1-3). Al llarg de la història de la
salvació, l’home descobreix que Déu
vol fer partícips a tots, com a
germans, de l’única benedicció, que
troba la seva plenitud en Jesús,
perquè tots siguin u. L’amor
inesgotable del Pare se’ns comunica
en Jesús, també mitjançant la
presència del germà. La fe ens
ensenya que cada home és una
benedicció per a mi, que la llum del
rostre de Déu m’il·lumina a través
del rostre del germà. Quants
beneficis no ha aportat la mirada de
la fe a la ciutat dels homes per a
contribuir a la seva vida en comú!



Gràcies a la fe, hem descobert la
dignitat única de cada persona, que
no era pas tan evident en el món
antic. En el segle II, el pagà Cels
retreia als cristians el que li
semblava una il·lusió i un engany:
pensar que Déu hagués creat el món
per a l’home, posant-lo al capdamunt
de tot el cosmos. Es preguntava: «Per
què pretendre que [l’herba] creixi
per als homes, i no pas per als
animals salvatges irracionals?». [46]
«Si mirem la terra des del cel, quina
diferència hi ha entre les nostres
ocupacions i el que fan les formigues
i les abelles?». [47] Al bell mig de la
fe bíblica hi ha l’amor de Déu, la seva
sol·licitud concreta per cada persona,
el seu designi de salvació que abraça
la humanitat sencera i tota la creació,
i que assoleix el seu cimal en
l’encarnació, mort i resurrecció de
Jesucrist. Quan s’enfosqueix aquesta
realitat, falta el criteri per a distingir
el que fa preciosa i única la vida de
l’home. Aquest perd el seu lloc en



l’univers, es perd en la natura,
renunciant a la seva responsabilitat
moral, o bé pretén ser l’àrbitre
absolut, atribuint-se un poder de
manipulació sense límits.

55. La fe, a més, revelant-nos l’amor
de Déu, ens fa respectar més la
natura, perquè ens hi fa reconèixer
una gramàtica escrita per ell i una
estança que ens ha confiat per a
conrear-la i salvaguardar-la; ens
invita a buscar models de
desenvolupament que no es basin
solament en la utilitat i el profit, sinó
que considerin la creació com un do
del qual tots som deutors; ens
ensenya a identificar formes de
govern justes, reconeixent que
l’autoritat ve de Déu per a estar al
servei del bé comú. La fe afirma
també la possibilitat del perdó, que
moltes vegades necessita temps,
esforç, paciència i compromís; perdó
possible quan es descobreix que el bé
és sempre més originari i més fort



que el mal, que la paraula amb què
Déu afirma la nostra vida és més
profunda que totes les nostres
negacions. A més, fins des d’un punt
de vista simplement antropològic, la
unitat és superior al conflicte; hem
de comptar també amb el conflicte,
però el fet d’experimentar-lo ha de
portar-nos a resoldre’l, a superar-lo,
transformant-lo en una baula d’una
cadena, en un pas més cap a la
unitat.

Quan la fe s’apaga, es corre el risc
que els fonaments de la vida
s’afebleixin amb aquesta, com
advertia el poeta T. S. Eliot: «Per
ventura teniu necessitat que us
diguin que àdhuc aquells modestos
assoliments / que us permeten
d’estar orgullosos d’una societat
educada / difícilment sobreviuran a
la fe que els dóna sentit?». [48] Si
féssim desaparèixer la fe en Déu de
les nostres ciutats, es debilitaria la
confiança entre nosaltres, perquè



quedaríem units només per la por, i
l’estabilitat estaria compromesa. La
Carta als Hebreus afirma: «Déu no
s’avergonyeix d’anomenar-se el seu
Déu, ja que els ha preparat una
ciutat» (He 11,16). L’expressió «no
s’avergonyeix» fa referència a un
reconeixement públic. Indica que
Déu, amb la seva intervenció
concreta, amb la seva presència
entre nosaltres, confessa
públicament el seu desig de donar
consistència a les relacions humanes.
¿Serem, en canvi, nosaltres els qui
ens avergonyirem d’anomenar Déu
el nostre Déu? ¿Serem capaços de
confessar-lo com a tal en la nostra
vida pública, de no proposar la
grandesa de la vida comuna que ell
fa possible? La fe il·lumina la vida en
societat; posant tots els
esdeveniments en relació amb
l’origen i el destí de tot en el Pare que
ens estima, els il·lumina amb una
llum creativa en cada nou moment
de la història.



56. Força que conforta en el
sofriment Sant Pau, escrivint als
cristians de Corint sobre les seves
tribulacions i sofriments, posa la
seva fe en relació amb la predicació
de l’Evangeli. Diu que així es
compleix en ell el passatge de
l’Escriptura: «He cregut i per això he
parlat» (2Co 4,13). És una citació del
Salm 116. L’Apòstol es refereix a una
expressióen què el salmista exclama:
«Em sento ple de fe, tot i que deia:
“Que en sóc, de dissortat!”» (v. 10).
Parlar de fe comporta sovint parlar
també de proves doloroses, però
precisament en aquestes sant Pau hi
veu l’anunci més convincent de
l’Evangeli, perquè en la feblesa i en
el sofriment es fa manifest i palpable
el poder de Déu que supera la nostra
feblesa i el nostre sofriment.
L’Apòstol mateix es troba en perill de
mort, una mort que es convertirà en
vida per als cristians (cf. 2Co 4,7-12).
En l’hora de la prova, la fe ens
il·lumina i, precisament enmig del



sofriment i la feblesa, apareix clar
que «no ens prediquem a nosaltres
mateixos, sinó Jesucrist com a
Senyor» (2Co 4,5). El capítol 11 de la
Carta als Hebreus acaba amb una
referència a aquells qui han sofert
per la fe (cf. He 11,35-38), entre els
quals ocupa un lloc destacat Moisès,
que ha assumit l’afront de Crist (cf. v.
26). El cristià sap que sempre hi
haurà sofriment, però que li pot
donar sentit, pot convertir-se en acte
d’amor, de lliurament confiat en les
mans de Déu, que no ens abandona,
i, d’aquesta manera, pot constituir
una etapa de creixement en la fe i en
l’amor. Veient la unió de Crist amb el
Pare, fins i tot en el moment de
major sofriment en la creu (cf. Mc
15,34), el cristià aprèn a participar en
la mateixa mirada de Crist. Fins la
mort queda il·luminada i pot ser
viscuda com l’última crida de la fe,
l’últim «Surt de la teva terra», l’últim
«Vine», pronunciat pel Pare, en les
mans del qual ens posem amb la



confiança que ens sostindrà àdhuc
en el pas definitiu.

57. La llum de la fe no ens porta pas
a oblidar-nos dels sofriments del
món. Quants homes i dones de fe no
han rebut llum de les persones que
sofreixen! Sant Francesc d’Assís, del
leprós; la beata Mare Teresa de
Calcuta, dels seus pobres. Han copsat
el misteri que s’amaga en ells.
Acostant-s’hi, no els han pres tots els
seus sofriments, ni han pogut donar
raó complerta de tots els mals que
pateixen. La llum de la fe no dissipa
totes les nostres tenebres, sinó que,
com una llàntia, guia els nostres
passos en la nit, i això basta per a
caminar. A l’home que sofreix, Déu
no li dóna un raonament que ho
expliqui tot, sinó que li respon amb
una presència que l’acompanya, amb
una història de bé que s’uneix a tota
història de sofriment per a obrir-hi
una escletxa de llum. En Crist, Déu
mateix ha volgut compartir amb



nosaltres aquest camí i oferir-nos la
seva mirada per donar-nos llum.
Crist és aquell qui, havent suportat el
dolor, «inicià i completa la nostra
fe» (He 12,2).

El sofriment ens recorda que el
servei de la fe al bé comú és sempre
un servei d’esperança, que mira
endavant, sabent que només en Déu,
en el futur que ve de Jesús
ressuscitat, pot trobar la nostra
societat fonaments sòlids i duradors.
En aquest sentit, la fe va
acompanyada de l’esperança,
perquè, encara que el nostre estatge
terrenal es destrueix, tenim una
mansió eterna, que Déu ha inaugurat
ja en Crist, en el seu cos (cf. 2Co 4,16–
5,5). El dinamisme de fe, esperança i
caritat (cf. 1Te 1,3; 1Co 13,13) ens
permet així d’integrar les
preocupacions de tots els homes en el
nostre camí cap aquella ciutat
«l’arquitecte i constructor de la qual



seria Déu» (He 11,10), perquè
«l’esperança no defrauda» (Rm 5,5).

En unitat amb la fe i la caritat,
l’esperança ens projecta cap a un
futur cert, que se situa en una
perspectiva diferent de les propostes
il·lusòries dels ídols del món, però
que dóna un impuls i una força nova
per a viure cada dia. No ens deixem
robar l’esperança, no permetem que
la banalitzin amb solucions i
propostes immediates que
obstrueixen el camí, que
«fragmenten» el temps,
transformant-lo en espai. El temps és
sempre superior a l’espai. L’espai
cristal· litza els processos; el temps,
en canvi, projecta cap al futur i
impulsa a caminar amb esperança.

Benaurada la qui ha cregut (Lc 1,45)

58. En la paràbola del sembrador,
sant Lluc ens ha deixat aquestes
paraules amb què Jesús explica el
significat de la «terra bona»: «Són els



qui escolten la paraula amb un cor
noble i generós, la guarden i donen
fruit amb perseverança» (Lc 8,15). En
el context de l’Evangeli de Lluc, la
menció del cor noble i generós, que
escolta i guarda la Paraula, és un
retrat implícit de la fe de la Verge
Maria. El mateix evangelista parla de
la memòria de Maria, que
conservava en el seu cor tot el que
escoltava i veia, de manera

que la Paraula donés fruit en la seva
vida. La Mare del Senyor és icona
perfecta de la fe, com diu santa
Elisabet: «Benaurada la qui ha
cregut» (Lc 1,45).

En Maria, Filla de Sió, es compleix la
llarga història de fe de l’Antic
Testament, que inclou la història de
tantes dones fidels, començant per
Sara, dones que, juntament amb els
patriarques, van ser testimonis del
compliment de les promeses de Déu i
del sorgiment de la vida nova. En la



plenitud dels temps, la Paraula de
Déu fou adreçada a Maria, i ella
l’acollí amb tot el seu ésser, en el seu
cor, perquè prengués carn en ella i
nasqués com a llum per als homes. El
màrtir sant Justí, en el seu Diàleg
amb Trifó , té una bella expressió, en
què diu que Maria, en acceptar el
missatge de l’Àngel, concebé «fe i
alegria». [49] En la Mare de Jesús, la
fe ha donat el seu millor fruit, i quan
la nostra vida espiritual dóna fruit,
ens omplim d’alegria, que és el signe
més evident de la grandesa de la fe.
En la seva vida, Maria ha realitzat el
pelegrinatge de la fe, seguint el seu
Fill. [50] Així, en Maria, el camí de fe
de l’Antic Testament és assumit en el
seguiment de Jesús i es deixa
transformar per ell, entrant a formar
part de la mirada única del Fill de
Déu encarnat.

59. Podem dir que en la benaurada
Verge Maria es realitza això en què
abans he insistit, que el creient està



totalment implicat en la seva
confessió de fe. Maria està
íntimament associada, per la seva
unió amb Crist, al que creiem. En la
concepció virginal de Maria tenim un
signe clar de la filiació divina de
Crist. L’origen etern de Crist està en
el Pare; ell és el Fill, en sentit total i
únic; i per això és engendrat en el
temps sense concurs d’home. Essent
Fill, Jesús pot portar al món un nou
començament i una nova llum, la
plenitud de l’amor fidel de Déu, que
es lliura als homes. Per altra banda,
la veritable maternitat de Maria ha
assegurat per al Fill de Déu una
veritable història humana, una
veritable carn, en la qual morirà en
la creu i ressuscitarà dels morts.
Maria l’acompanyarà fins a la creu
(cf. Jn 19,25), des d’on la seva
maternitat s’estendrà a tots els
deixebles del seu Fill (cf. Jn 19,26-27).
També serà present en el Cenacle,
després de la resurrecció i de
l’ascensió, per implorar el do de



l’Esperit amb els apòstols (cf. Ac
1,14). El moviment d’amor entre el
Pare i el Fill en l’Esperit ha
recorregut la nostra història; Crist
ens atrau a ell per salvar-nos (cf. Jn
12,32). Al bell mig de la fe s’hi troba
la confessió de Jesús, Fill de Déu,
nascut de dona, que ens introdueix,
mitjançant el do de l’Esperit Sant, en
la filiació adoptiva (cf. Ga 4,4-6).

60. Ens adrecem en pregària a Maria,
mare de l’Església i mare de la nostra
fe.

Mare, ajudeu la nostra fe!

Obriu la nostra oïda a la Paraula,
perquè reconeguem la veu de Déu i
la seva crida.

Revifeu en nosaltres el desig de
seguir els seus passos, sortint de la
nostra terra i confiant en la seva
promesa.



Ajudeu-nos a deixar-nos tocar pel seu
amor, perquè puguem tocar-lo en la
fe.

Ajudeu-nos a fiar-nos plenament
d’ell, a creure en el seu amor,
sobretot en els moments de
tribulació i de creu, quan la nostra fe
és cridada a créixer i a madurar.

Sembreu en la nostra fe l’alegria del
Ressuscitat.

Recordeu-nos que el qui creu no està
mai sol.

Ensenyeu-nos a mirar amb els ulls de
Jesús, perquè ell sigui llum en el
nostre camí.

I que aquesta llum de la fe creixi
contínuament en nosaltres, fins que
arribi el dia sense posta, que és el
mateix Crist, el vostre Fill, nostre
Senyor.



Donat a Roma, prop de Sant Pere, el
29 de juny, solemnitat dels Sants
Apòstols Pere i Pau, de l’any 2013,
primer del meu Pontificat.

Francesc

[1] Dialogus cum Tryphone Iudaeo ,
121, 2: PG 6, 758.

[2] Climent d’Alexandria, 
Protrepticus , IX: PG 8, 195.

[3] Brief an Elisabeth Nietzsche (11
juny 1865), a Werke in drei Bänden ,
München 1954, 953s.

[4] Paradís XXIV, 145-147.

[5] Acta Sanctorum, Junii , I, 21.

[6] «Si el Concili no tracta
expressament de la fe, en parla en
cadascuna de les seves pàgines, en
reconeix el carácter vital i



sobrenatural, la puposa íntegra i
forta, i construeix damunt d’ella les
seves doctrines. Bastaria recordar les
afirmacions conciliars pera donar-se
de la importancia esencial que el
Concili, coherent amb la tradició
doctrinal de l’Església, atribueix a la
fe, a la veritable fe, la que té per font
Crist i per canal el magisteri de
l’Església» (Pau VI, Audiència general
8 març 1967: Insegnamenti V 1967,
705).

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const.
dogm. Dei Filius , sobre la fe catòlica,
cap. III: DS 3008-3020; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la divina revelació, 5;
Catecisme de l’Església catòlica,
153-165.

[8] Cf. Catechesis V, 1: PG 33, 505A.

[9] In Psal . 32, II, s. I, 9: PL 36, 284.

[10] M. Buber, Die Erzählungen der
Chassidim , Zürich 1949, 793.



[11] Émile , Paris 1966, 387.

[12] Lettre à Christophe de
Beaumont , Lausanne 1993, 110.

[13] Cf. In Ioh. Evang ., 45, 9: PL 35,
1722-1723.

[14] Part II, IV.

[15] De continentia , 4,11: PL 40, 356.

[16] Vom Wesen katholischer
Weltanschauung (1923), a
Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923-1963,
Mainz 1963, 24.

[17] Confessiones XI, 30, 40: PL 32,
825: «et stabo atque solidabor in te,
in forma mea, veritate tua…».

[18] Cf. ibid ., 825-826.

[19] Cf. Vermischte Bemerkungen /
Culture and Value, G. H. von Wright,
ed., Oxford 1991, 32-33, 61-64.



[20] Homiliae in Evangelia , II, 27, 4:
PL 76, 1207.

[21] Cf. Expositio super Cantica
Canticorum , XVIII, 88: CCL, 
Continuatio Mediaevalis 87, 67.

[22] Ibid ., XIX, 90: CCL, Continuatio
Mediaevalis 87, 69.

[23] «Al Déu que es revela cal retre‑li
l'obediència de la fe (Rm 16,26; cf.
Rm 1,5; 2Co 10,5‑6), mitjançant la
qual l'home es confia tot sencer i
lliurement a Déu, oferint
«l'homenatge de l'enteniment i de la
voluntat al Déu que es revela», i
acceptant voluntàriament la
revelació que d'ell hem rebut. Per
poder confessar aquesta fe, cal la
gràcia de Déu, que arriba la primera
i ens ajuda, i cal l'auxili interior de
l'Esperit Sant, que mou el cor i el
converteix a Déu, que obre els ulls de
la intel·ligència i dóna «a tothom la
suavitat per a acceptar i creure la
veritat». I per tal que la comprensió



de la revelació sigui cada vegada més
profunda, el mateix Esperit Sant
perfecciona constantment la fe per
mitjà dels seus dons» (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la divina revelació, 5).

[24] Cf. H. Schlier, Meditationen über
den Johanneischen Begriff der
Wahrheit, en Besinnung auf das Neue
Testament. Exegetische Aufsätze und
Vorträge 2, Freiburg, Basel, Wien
1959, 272.

[25] Cf. S. Th. III, q. 55, a. 2, ad 1.

[26] Sermo 229/L, 2: PLS 2, 576:
«Tangere autem corde, hoc est
credere».

[27] Cf. Carta enc. Fides et ratio (14
setembre 1998): ASS (1999), 61-62.

[28] Cf. Confessiones , VIII, 12, 29: PL
32, 762.



[29] De Trinitate , XV, 11, 20: PL 42,
1071: «Verbum quod intus lucet.»

[30] Cf. De civitate Dei , XXII, 30, 5: PL
41, 804.

[31] Cf. Congregació per a la doctrina
de la fe, Decl. Dominus Iesus (6 agost
2000), 15: AAS 92 (2000), 756.

[32] Demonstratio apostolicæ
prædicationis , 24: SC 406, 117.

[33] Cf. Bonaventura, Breviloquium,
Prol.: Opera Omnia , V, Quaracchi
1891, p. 201; In I Sent., proem., q. 1,
resp.: Opera Omnia , I, Quaracchi
1891, p. 7; Tomàs d’Aquino, S. Th. I, q.
1.

[34] Cf. De Baptismo , 20, 5: CCL I,
295.

[35] Const. dogm. Dei Verbum , sobre
la divina revelació, 8.



[36] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. S 
acrosanctum Concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 59.

[37] Cf. Epistula Barnabæ , 11, 5: SC
172, 162.

[38] Cf. De nuptiis et concupiscentia ,
I, 4, 5: PL 44,413: «Habent quippe
intentionem generandi
regenerandos, ut qui ex eis saeculi
filii nascuntur in Dei filios
renascantur.»

[39] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la divina
revelació, 8.

[40] In nativitate Domini sermo 4, 6:
SC 22, 110.

[41] Cf. Ireneu, Adversus haereses , I,
10, 2: SC 264, 160.

[42] Cf. ibíd ., II, 27, 1: SC 294, 264.

[43] Cf. Agustí, De sancta virginitate ,
48, 48: PL 40, 424-425: «Servatur et in



fide inviolata quaedam castitas
virginalis, qua Ecclesia uni viro virgo
casta cooptatur.»

[44] Cf. An Essay on the Development
of Christian Doctrine , Uniform
Edition: Longmans, Green and
Company, London, 1868-1881,
185-189.

[45] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la divina
revelació, 10.

[46] Orígenes, Contra Celsum , IV, 75:
SC 136, 372.

[47] Ibid ., 85: SC 136, 394.

[48] «Choruses from The Rock», a The
Collected Poems and Plays 1909-1950 ,
New York 1980, 106.

[49] Cf. Dialogus cum Tryphone
Iudaeo , 100, 5: PG 6, 710.



[50] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium , sobre
l’Església, 58.

Traducció al català de
Documents d’Església

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/enciclica-
lumen-fidei/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-lumen-fidei/

	Encíclica "Lumen fidei"

