opusdei.org

Enciclica «Laudato
si'»: audiollibre i
llibre electronic

El Papa Francesc convida a
viure la Setmana Laudato si'
2021 que tindra lloc del 16 al 25
de maig i d'aquesta manera
recordar el 5é aniversari de la
seva enciclica sobre ecologia.
Amb aquest motiu t'oferim
I'audio i el llibre electronic de la
Carta Enciclica «Laudato si'» del
Sant Pare.

25/04/2022



Escolta la lectura completa de
I'Enciclica «Laudato si'» (04:39:00)

Disponible també a ivoox i Spotify

Carta enciclica Laudato si' del
Sant Pare Francesc sobre la cura
de la casa de tots

1. «Laudato si', mi Signore» - «Lloat
sigueu, Senyor meu», cantava sant
Francesc d'Assis. En aquest formos
cantic ens recordava que la nostra
casa de tots és també com una
germana, amb la qual compartim
I'existencia, i com una mare bella
que ens acull entre els seus bracos:
«Lloat sigueu, Senyor meu, per la
nostra germana terra, la qual ens
sosté, i governa 1 produeix diversos
fruits amb acolorides flors i herbes».

[1]

2. Aquesta germana clama pel dany
que li provoquem a causa de 1'us


https://go.ivoox.com/rf/69822332
https://open.spotify.com/episode/2jtwt2mKlGbcFaOluPf6jW?si=d6oxBMjkS0e6dGwcVtPokA

irresponsable i de 1'abus dels béns
que Déu hi ha posat. Hem crescut
pensant que érem els seus
propietaris i dominadors, autoritzats
a espoliar-la. La violencia que hi ha
en el cor huma, ferit pel pecat, també
es manifesta en els simptomes de
malaltia que advertim en el so0l, en
l'aigua, en l'aire i en els éssers
vivents. Per aixo, entre els pobres
més abandonats i maltractats, hi ha
la nostra oprimida i devastada terra,
que «gemega i sofreix dolors de
part» (Rm 8,22). Oblidem que
nosaltres mateixos som terra (cf. Gn
2,7). El nostre propi cos esta
constituit pels elements del planeta,
el seu aire és el que ens dona l'aleila
seva aigua ens vivifica i restaura.

Res d'aquest mon no ens resulta
indiferent

3. Fa més de cinquanta anys, quan el
mon estava vacil-lant al fil d'una crisi
nuclear, el sant papa Joan XXIII va



escriure una enciclica en la qual no
es conformava rebutjant una guerra,
sind que volgué transmetre una
proposta de pau. Adreca el seu
missatge Pacem in terris a tot el «mon
catolic», pero hi afegia «i a tots els
homes de bona voluntat». Ara,
davant la deterioracié ambiental
global, vull adrecar-me a cada
persona que habita aquest planeta.
En la meva exhortacio Evangelii
gaudium, vaig escriure als membres
de I'Església amb vista a mobilitzar
un procés de reforma missionera
encara pendent. En aquesta
enciclica, intento especialment
entrar en dialeg amb tothom a
proposit de la nostra casa de tots.

4. Vuit anys després de Pacem in
terris, en 1971, el beat papa Pau VI es
va referir a la problematica
ecologica, presentant-la com una
crisi, que és «una consequéncia
dramatica» de l'activitat
descontrolada de I'ésser huma: «A



causa d'una explotacio inconsiderada
de la natura, [1'ésser huma] corre el
risc de destruir-la i de ser al seu torn
victima d'aquesta degradacio».[2]
També va parlar a la FAO sobre la
possibilitat d'una «catastrofe
ecologica sota l'efecte de 1'explosid de
la civilitzacioé industrial», subratllant
la «urgencia i la necessitat d'un canvi
radical en el comportament de la
humanitat», perque «els progressos
cientifics més extraordinaris, les
proeses tecniques mes sorprenents,
el creixement economic més
prodigios, si no van acompanyats per
un autentic progreés social i moral, es
giren en definitiva contra I'home».[3]

5. Sant Joan Pau II es va ocupar
d'aquest tema amb un interés cada
vegada més gran. En la seva primera
enciclica, adverti que I'ésser huma
sembla «no percebre altres
significats en el seu ambient natural,
sind solament aquells que serveixen
els fins d'un us immediat i consum».



[4] Successivament va cridar a una
conversio ecologica global.[5] Pero al
mateix temps féu notar que es fa poc
esforg per «salvaguardar les
condicions morals d'una autentica
ecologia humana».[6] La destruccié
de I'ambient huma és una cosa molt
seriosa, perque Déu no sols va
encomanar el mon a l'ésser huma,
sind que la seva propia vida és un do
que ha de ser protegit de diverses
formes de degradacio. Tota pretensio
de cuidar i millorar el mon suposa
canvis profunds en «els estils de vida,
els models de produccid i de consum,
les estructures consolidades de poder
que regeixen avui la societat».[7]
L'autentic desenvolupament huma
posseeix un caracter moral i suposa
el ple respecte a la persona humana,
pero també ha de prestar atencio al
mon natural i «tenir en compte la
naturalesa de cada ésser ila seva
mutua connexio en un sistema
ordenat».[8] Per tant, la capacitat de
transformar la realitat que té I'ésser



huma ha de desenvolupar-se sobre la
base de la donacio originaria de les
coses per part de Déu.[9]

6. El meu predecessor Benet XVI va
renovar la invitacié a «eliminar les
causes estructurals de les disfuncions
de I'economia mundial i corregir els
models de creixement que semblen
incapacos de garantir el respecte del
medi ambient».[10] Va recordar que
el mon no pot ser analitzat solament
aillant-ne un dels aspectes, perque
«el llibre de la natura és un i
indivisible», i inclou I'ambient, la
vida, la sexualitat, la familia, les
relacions socials, etc. Per conseguent,
«la degradacio de la natura esta
estretament unida a la cultura que
modela la convivencia humana».[11]
El papa Benet ens va proposar de
reconeixer que l'ambient natural és
ple de ferides produides pel nostre
comportament irresponsable. També
I'ambient social té les seves ferides.
Pero totes elles es deuen en el fons al



mateix mal, és a dir, a la idea que no
existeixen veritats indiscutibles que
guiin les nostres vides, per la qual
cosa la llibertat humana no té limits.
S'oblida que «I'home no és solament
una llibertat que ell es crea per si sol.
L'home no es crea a si mateix. Es
esperit i voluntat, pero també
natura».[12] Amb paternal
preocupacio, ens va invitar a
prendre consciencia que la creacio es
veu perjudicada «alla on nosaltres
mateixos som les darreres instancies,
alla on el conjunt és simplement una
propietat nostra i el consum és tan
sols per a nosaltres mateixos. E1
malbaratament de la creacio
comenca alla on no reconeixem ja
cap instancia per damunt de
nosaltres, sin que només ens veiem
a nosaltres mateixos».[13]

Units per una mateixa preocupacio

7. Aquestes aportacions dels Papes
recullen la reflexié d'innombrables



cientifics, filosofs, teolegs i
organitzacions socials que han
enriquit el pensament de 1'Església
sobre aquestes quiestions. Pero no
podem ignorar que també fora de
I'Església Catolica, altres Esglésies i
Comunitats cristianes —com també
altres religions- han desenvolupat
una amplia preocupacio i una
valuosa reflexio sobre aquests temes
que ens preocupen a tots. Per posar
només un exemple destacable, vull
recollir breument part de 'aportacio
de l'estimat patriarca ecumenic
Bartomeu, amb qui compartim
I'esperanca de la comunio eclesial
plena.

8. El patriarca Bartomeu s'ha referit
particularment a la necessitat que
cadascu es penedeixi de les seves
propies maneres de danyar el
planeta, perque, «en la mesura en
queé tots generem petits danys
ecologics», som cridats a reconeixer
«la nostra contribucio —petita o gran-—



a la desfiguracio i destruccio de la
creacio».[14] Sobre aquest punt ell
s'ha expressat repetidament d'una
manera ferma i estimulant, invitant-
nos a reconeixer els pecats contra la
creacio: «Que els éssers humans
destrueixin la diversitat biologica en
la creacio divina; que els éssers
humans degradin la integritat de la
terra i contribueixin al canvi
climatic, despullant la terra dels seus
boscos naturals o destruint-ne les
zones humides; que els éssers
humans contaminin les aigtes, el sol,
'aire. Tots aquests son pecats».[15]
Perqueé «un crim contra la natura és
un crim contra nosaltres mateixos i
un pecat contra Déu».[16]

9. Al mateix temps, Bartomeu va
cridar I'atencio sobre les arrels
etiques i espirituals dels problemes
ambientals, que ens inviten a trobar
solucions no sols en la teécnica sino
en un canvi de I'ésser huma, perqué
altrament afrontariem només els



simptomes. Ens proposa de passar
del consum al sacrifici, de l'avidesa a
la generositat, del malbaratament a
la capacitat de compartir, en una
ascesi que «significa aprendre a
donar, i no simplement renunciar. Es
una manera d'estimar, de passar de
mica en mica del que jo vull al que
necessita el mon de Déu. Es
alliberament de la por, de I'avidesa,
de la dependéncia».[17] Els cristians,
a més, som cridats a «acceptar el
mon com a sagrament de comunio,
com a manera de compartir amb Déu
i amb el proisme en una escala
global. Es la nostra humil conviccié
que el diviil'huma es troben en el
més petit detall contingut en els
vestits sense costures de la creacio de
Déu, fins en el darrer gra de pols del
nostre planeta».[18]

Sant Francesc d'Assis

10. No vull desenvolupar aquesta
enciclica sense acudir a un model



bell que pot motivar-nos. Vaig
prendre el seu nom com a guia i com
a inspiracio en el moment de la meva
eleccio com a Bisbe de Roma. Crec
que Francesc és 1'exemple per
excel-léncia de la cura del que és
feble i d'una ecologia integral,
viscuda amb alegria i autenticitat. Es
el sant patro de tots els qui estudien i
treballen entorn de I'ecologia,
estimat també per molts que no son
cristians. Ell va manifestar una
atencio particular envers la creacio
de Déu i envers els més pobres i
abandonats. Estimava i era estimat
per la seva alegria, el seu lliurament
generas, el seu cor universal. Era un
mistic i un pelegri que vivia amb
simplicitat i en una meravellosa
harmonia amb Déu, amb els altres,
amb la natura i amb ell mateix. En ell
s'adverteix fins a quin punt s6n
inseparables la preocupacio per la
natura, la justicia envers els pobres,
el compromis amb la societat i la pau
interior.



11. El seu testimoniatge ens mostra
també que una ecologia integral
requereix obertura envers categories
que transcendeixen el llenguatge de
les matematiques o de la biologia, i
ens connecten amb 1'esséncia del que
és huma. Tal com succeeix quan ens
enamorem d'una persona, cada
vegada que ell mirava el sol, la lluna
o els animalons, la seva reaccid era
cantar, incorporant en la seva
lloanga les altres criatures. Ell
entrava en comunicacié amb totes
les coses creades, i fins predicava a
les flors «invitant-les a lloar el
Senyor, com si gaudissin del do de la
rad».[19] La seva reaccio era molt
més que una valoracio intel-lectual o
un calcul economic, perqueé per a ell
qualsevol criatura era una germana,
unida a ell amb llacos d'afecte. Per
aixo se sentia cridat a tenir cura de
tot el que existeix. El seu deixeble
sant Bonaventura deia d'ell que, «ple
de la major tendresa en considerar
'origen comu de totes les coses,



donava a totes les criatures, per més
menyspreables que semblessin, el
dol¢ nom de germanes».[20] Aquesta
conviccié no pot ser menyspreada
com un romanticisme irracional,
perque té consequencies en les
opcions que determinen el nostre
comportament. Si ens acostem a la
natura i a 'ambient sense aquesta
obertura a l'estupor i a la meravella,
sija no parlem el llenguatge de la
fraternitat i de la bellesa en la nostra
relacido amb el mon, les nostres
actituds seran les del dominador, del
consumidor o del mer explotador de
recursos, incapag de posar un limit
als seus interessos immediats. En
canvi, si ens sentim intimament units
a tot el que existeix, la sobrietatila
cura brotaran de manera espontania.
La pobresa il'austeritat de sant
Francesc no eren un ascetisme
merament exterior, sino quelcom
més radical: una renuncia a
convertir la realitat en mer objecte
d'ts i de domini.



12. Per altra banda, sant Francesc,
fidel a I'Escriptura, ens proposa de
reconeixer la natura com un
esplendid llibre en el qual Déu ens
parla i ens reflecteix quelcom de la
seva formosor i de la seva bondat: «A
traveés de la grandesa i de la bellesa
de les criatures, es coneix per
analogia l'autor» (Sv 13,5), 1 «la seva
eterna potencia i divinitat es fan
visibles per a la intel-ligéncia a traves
de les seves obres des de la creacio
del mon» (Rm 1,20). Per aixo ell
demanava que en el convent sempre
es deixés una part de I'hort sense
conrear, perque hi cresquessin les
herbes silvestres, de manera que els
qui les admiressin poguessin elevar
el seu pensament a Déu, autor de
tanta bellesa.[21] El mon és quelcom
més que un problema a resoldre, és
un misteri joids que contemplem
amb jubilosa lloanca.

La meva crida



13. El desafiament urgent de protegir
la nostra casa de tots inclou la
preocupacio d'unir tota la familia
humana en la recerca d'un
desenvolupament sostenible i
integral, ja que sabem que les coses
poden canviar. El Creador no ens
abandona, mai no ha fet marxa
enrere en el seu projecte d'amor, no
es penedeix pas d'haver-nos creat. La
humanitat encara posseeix la
capacitat de col-laborar per a
construir la nostra casa comuna.
Desitjo reconeixer, encoratjar i
regraciar tots els qui, en els més
variats sectors de l'activitat humana,
estan treballant per garantir la
proteccid de la casa que compartim.
Mereixen una gratitud especial els
qui lluiten amb vigor per resoldre les
consequencies dramatiques de la
degradacié ambiental en les vides
dels més pobres del mon. Els joves
ens reclamen un canvi. ElIs es
pregunten com €és possible que es
pretengui construir un futur millor



sense pensar en la crisi de 'ambient i
en els sofriments dels exclosos.

14. Faig una invitacio urgent a un
nou dialeg sobre la manera com
estem construint el futur del planeta.
Necessitem una conversa que ens
uneixi a tots, perque el desafiament
ambiental que vivim, i les seves
arrels humanes, ens interessen i ens
impacten a tots. El moviment
ecologic mundial ja ha recorregut un
llarg i ric cami, i ha generat
nombroses agrupacions ciutadanes
que han ajudat a la conscienciacio.
Lamentablement, molts esforcos per
buscar solucions concretes a la crisi
ambiental solen ser frustrats no sols
pel rebuig dels poderosos, sino
també per la falta d'interés dels
altres. Les actituds que obstrueixen
els camins de solucio, fins i tot entre
els creients, van de la negaci6 del
problema a la indiferéncia, la
resignacio comoda o la confianca
cega en les solucions técniques.



Necessitem una solidaritat universal
nova. Com van dir els Bisbes de Sud-
africa, «es necessiten els talents i la
implicacio de tothom per a reparar el
dany causat per I'abus huma a la
creacio de Déu».[22] Tots podem
col-laborar com a instruments de
Déu per a la cura de la creacio,
cadascu des de la seva cultura, la
seva experiencia, les seves iniciatives
iles seves capacitats.

15. Espero que aquesta carta
enciclica, que s'afegeix al Magisteri
social de I'Església, ens ajudi a
reconeixer la grandesa, la urgencia i
la formosor del desafiament que
se'ns presenta. En primer lloc, faré
un breu recorregut per distints
aspectes de l'actual crisi ecologica, a
fi d'assumir els millors fruits de la
recerca cientifica avui disponible,
deixar-nos-en tocar la profunditat i
donar una base de concrecio al
recorregut etic i espiritual que
segueix. A partir d'aquesta mirada,



reprendré algunes raons que es
desprenen de la tradicid judeo-
cristiana, per tal de procurar una
major coherencia en el nostre
compromis amb I'ambient. Despres
intentaré arribar a les arrels de
I'actual situacio, de manera que no
mirem solament els simptomes sind
també les causes més profundes. Aixi
podrem proposar una ecologia que,
entre les seves distintes dimensions,
incorpori el lloc peculiar de I'ésser
huma en aquest mon i les seves
relacions amb la realitat que
I'envolta. A la llum d'aquesta reflexid
voldria avancar en algunes linies
amplies de dialeg i d'accio que
involucrin tant cada un de nosaltres
com la politica internacional.
Finalment, puix que estic convencgut
que tot canvi necessita motivacions i
un cami educatiu, proposaré algunes
linies de maduracio humana
inspirades en el tresor de
I'experiéncia espiritual cristiana.



16. Si bé cada capitol posseeix la seva
tematica propia i una metodologia
especifica, al seu torn repren des
d'una nova optica questions
importants abordades en els capitols
anteriors. Aix0 passa especialment
amb alguns eixos que travessen tota
I'enciclica. Per exemple: I'intima
relacid entre els pobres i la fragilitat
del planeta, la conviccid que en el
mon tot esta connectat, la critica al
nou paradigma i a les formes de
poder que deriven de la tecnologia,
la invitacio a buscar altres maneres
d'entendre l'economia i el progrés, el
valor propi de cada criatura, el sentit
huma de l'ecologia, la necessitat de
debats sincers i honestos, la greu
responsabilitat de la politica
internacional i local, la cultura del
rebuig i la proposta d'un nou estil de
vida. Aquests temes no es tanquen ni
abandonen, sin6 que son
constantment replantejats i
enriquits.



CAPITOL PRIMER

EL QUE ESTA PASSANT A LA NOSTRA
CASA

17. Les reflexions teologiques o
filosofiques sobre la situacio de la
humanitat i del mon poden sonar a
missatge repetit i abstracte, si no es
presenten novament a partir d'una
confrontacio amb el context actual,
en el que té d'inedit per a la historia
de la humanitat. Per aixo, abans de
reconeixer com la fe aporta noves
motivacions i exigencies davant el
mon del qual formem part, proposo
aturar-nos breument a considerar el
que esta passant a la nostra casa de
tots.

18. La continua acceleraci6 dels
canvis de la humanitat i del planeta
s'afegeix avui a la intensificaci6 dels
ritmes de vida i de treball, en la que
alguns anomenen «rapidacié». Si bé
el canvi és part de la dinamica dels
sistemes complexos, la velocitat que



les accions humanes li imposen avui
contrasta amb la natural lentitud de
I'evolucio biologica. A aixo s'hi suma
el problema que els objectius
d'aquest canvi velog i constant no
necessariament s'orienten al bé
comu i a un desenvolupament huma,
sostenible i integral. El canvi és
quelcom desitjable, pero esdevé
preocupant quan es converteix en
deterioracio del mon i de la qualitat
de vida de gran part de la humanitat.

19. Després d'un temps de confianca
irracional en el progrésien la
capacitat humana, una part de la
societat esta entrant en una etapa de
major consciencia. S'adverteix una
creixent sensibilitat respecte a
I'ambient i a la protecci6 de la
natura, i creix una sincera i dolorosa
preocupacio pel que esta passant
amb el nostre planeta. Fem un
recorregut, que sera certament
incomplet, per aquelles questions
que avui ens provoquen inquietud 1



que ja no podem amagar sota la
catifa. L'objectiu no és recollir
informacio o saciar la nostra
curiositat, siné prendre dolorosa
consciencia, atrevir-nos a convertir
en sofriment personal allo que 1i
passa, al mon, i aixi reconeixer quina
és la contribucio que cadascu pot
aportar.

I. CONTAMINACIO I CANVI CLIMATIC

Contaminacio, escombraries i cultura
del rebuig

20. Existeixen formes de
contaminacio que afecten diariament
les persones. L'exposicio als
contaminants atmosferics produeix
un ampli espectre d'efectes sobre la
salut, en particular dels més pobres,
provocant milions de morts
prematures. Emmalalteixen, per
exemple, a causa de la inhalacio
d'elevats nivells de fum que
procedeix dels combustibles que fan
servir per a cuinar o per a escalfar-



se. S'hi afegeix la contaminacio que
afecta tothom, deguda al transport, al
fum de la industria, als diposits de
substancies que contribueixen a
I'acidificacio del sol i de l'aigua, als
fertilitzants, insecticides, fungicides,
controladors de males herbes i
agrotoxics en general. La tecnologia
que, lligada a les finances, pretén ser
I'inica soluci6 dels problemes, de fet
sol ser incapag de veure el misteri de
les multiples relacions que existeixen
entre les coses, 1 per aixo a vegades
resol un problema creant-ne d'altres.

21. Cal considerar també la
contaminacio produida pels residus,
incloent-hi les deixalles perilloses
presents en distints ambients. Es
produeixen centenars de milions de
tones de residus per any, molts d'ells
no biodegradables: residus
domiciliaris i comercials, residus de
demolicio, residus clinics, electronics
i industrials, residus altament toxics i
radioactius. La terra, la nostra casa,



sembla convertir-se cada vegada més
en un immens diposit de porqueria.
En molts llocs del planeta, els ancians
enyoren els paisatges d'altres temps,
que ara es veuen inundats
d'escombraries. Tant els residus
industrials com els productes
quimics utilitzats en les ciutats i en el
camp, poden produir un efecte de
bioacumulacio en els organismes
dels pobladors de zones properes,
que s'esdevé fins i tot quan el nivell
de preséncia d'un element toxic en
un lloc sigui baix. Moltes vegades es
prenen mesures nomeés quan s'han
produit efectes irreversibles per a la
salut de les persones.

22. Aquests problemes estan
intimament lligats a la cultura del
rebuig, que afecta tant els éssers
humans exclosos com les coses que
rapidament es converteixen en
escombraries. Advertim, per
exemple, que la major part del paper
que es produeix es desaprofita i no es



recicla. Ens costa reconéixer que el
funcionament dels ecosistemes
naturals és exemplar: les plantes
sintetitzen nutrients que alimenten
els herbivors; aquests al seu torn
alimenten els éssers carnivors, que
proporcionen importants quantitats
de residus organics, els quals donen
lloc a una nova generacio de
vegetals. En canvi, el sistema
industrial, al final del cicle de
produccio i de consum, no ha
desenvolupat la capacitat d'absorbir i
reutilitzar residus i deixalles. Encara
no s'’ha aconseguit adoptar un model
circular de produccio que asseguri
recursos per a tothom i per a les
generacions futures, i que suposa
limitar al maxim 1'us dels recursos no
renovables, moderar el consum,
maximitzar l'eficiéncia de
I'aprofitament, reutilitzar i reciclar.
Abordar aquesta questio seria una
manera de contrarestar la cultura del
rebuig que acaba afectant el planeta
sencer, pero observem que els



avencos en aquest sentit son encara
molt escassos.

El clima com a bé comtu

23. El clima és un bé comu, de
tothom i per a tothom. A nivell
global, és un sistema complex
relacionat amb moltes condicions
essencials per a la vida humana. Hi
ha un consens cientific molt
consistent que indica que ens trobem
davant un preocupant escalfament
del sistema climatic. En les darreres
decades, aquest escalfament ha estat
acompanyat del constant creixement
del nivell del mar, i a més és dificil
no relacionar-lo amb l'augment
d'esdeveniments meteorologics
extrems, més enlla del fet que no
pugui atribuir-se una causa
cientificament determinable a cada
fenomen particular. La humanitat és
cridada a prendre consciencia de la
necessitat de realitzar canvis d'estils
de vida, de produccio i de consum,



per a combatre aquest escalfament o,
almenys, les causes humanes que el
produeixen o accentuen. Es veritat
que hi ha altres factors (com el
vulcanisme, les variacions de 1'orbita
1de l'eix de la Terra o el cicle solar),
pero nombrosos estudis cientifics
assenyalen que la major part de
I'escalfament global de les ultimes
décades es deu a la gran
concentracié de gasos d'efecte
hivernacle (anhidrid carbonic, meta,
oxids de nitrogen i altres) emesos
sobretot a causa de l'activitat
humana. En concentrar-se en
I'atmosfera, impedeixen que la calor
dels raigs solars reflectits per la terra
es dispersi en l'espai. Aix0 es veu
potenciat especialment pel patro de
desenvolupament basat en 1'us
intensiu de combustibles fossils, que
constitueix el cor del sistema
energetic mundial. També hi ha
incidit I'augment en la practica del
canvi d'usos del sol, principalment la
desforestacio per a l'agricultura.



24. Al seu torn, I'escalfament té
efectes sobre el cicle del carboni.
Crea un cercle vicios que agreuja
encara més la situacio, i que afectara
la disponibilitat de recursos
imprescindibles com l'aigua potable,
I'energia ila produccio agricola de
les zones més calides, i provocara
I'extincio de part de la biodiversitat
del planeta. La fosa dels glacos polars
i de planicies d'altura amenaca amb
un alliberament d'alt risc de gas
meta, i la descomposicio de la
materia organica congelada podria
accentuar encara més l'emanacio
d'anhidrid carbonic. Al seu torn, la
perdua de selves tropicals empitjora
les coses, ja que ajuden a mitigar el
canvi climatic. La contaminacié que
produeix 'anhidrid carbonic
augmenta l'acidesa dels oceans i
compromet la cadena alimentaria
marina. Sil'actual tendéncia
continua, aquest segle podria ser
testimoni de canvis climatics inaudits
i d'una destruccio sense precedents



dels ecosistemes, amb greus
consequencies per a tots nosaltres. El
creixement del nivell del mar, per
exemple, pot crear situacions
d'extrema gravetat si es té en compte
que la quarta part de la poblacio
mundial viu a la vora del mar o molt
a prop, i la major part de les
megaciutats estan situades en zones
costeres.

25. El canvi climatic és un problema
global amb greus dimensions
ambientals, socials, economiques,
distributives i politiques, i planteja
un dels principals desafiaments
actuals per a la humanitat. EIs pitjors
impactes probablement recauran en
les proximes decades sobre els paisos
en desenvolupament. Molts pobres
viuen en llocs particularment
afectats per fenomens relacionats
amb l'escalfament, i els seus mitjans
de subsistencia depenen fortament
de les reserves naturals i dels serveis
ecosistémics, com l'agricultura, la



pesca i els recursos forestals. No
tenen altres activitats financeres ni
altres recursos que els permetin
adaptar-se als impactes climatics o
fer front a situacions catastrofiques, i
posseeixen poc accés a serveis socials
1 a proteccio. Per exemple, els canvis
del clima originen migracions
d'animals i vegetals que no sempre
poden adaptar-se, i aix0 al seu torn
afecta els recursos productius dels
més pobres, els quals també es veuen
obligats a migrar amb gran incertesa
pel futur de les seves vides i dels seus
fills. Es tragic 'augment dels
migrants fugint de la miseria
empitjorada per la degradacio
ambiental, que no son reconeguts
com a refugiats en les convencions
internacionals i porten el pes de les
seves vides abandonades sense cap
proteccié normativa.
Lamentablement, hi ha una general
indiferencia davant aquestes
tragedies, que s'esdevenen ara
mateix en distintes parts del mén. La



falta de reaccions davant aquests
drames dels nostres germans i
germanes €s un signe de la perdua
d'aquell sentit de responsabilitat pels
nostres semblants sobre el qual es
funda tota societat civil.

26. Molts d'aquells qui tenen més
recursos i poder economic o politic
semblen concentrar-se sobretot a
emmascarar els problemesia
amagar els simptomes, mirant nomes
de reduir alguns impactes negatius
del canvi climatic. Pero molts
simptomes indiquen que aquests
efectes podran ser cada vegada
pitjors si continuem amb els actuals
models de produccio i de consum.
Per aix0 s'ha tornat urgent i imperios
el desenvolupament de politiques
perque en els proxims anys 1'emissio
d'anhidrid carbonic i d'altres gasos
altament contaminants sigui reduida
drasticament, per exemple,
reemplacant la combustio de
combustibles fossils i desenvolupant



fonts d'energia renovable. En el mon
hi ha un nivell exigu d'accés a
energies netes i renovables. Encara
és necessari desenvolupar
tecnologies adequades d'acumulacio.
Tanmateix, en alguns paisos s’han
donat avengos que comencen a ser
significatius, encara que estan lluny
d'aconseguir una proporcio
important. També hi ha hagut
algunes inversions en formes de
produccio i de transport que
consumeixen menys energia i
requereixen menys quantitat de
mateéria primera, aixi com en formes
de construccio o de sanejament
d'edificis per a millorar-ne
'eficiencia energetica. Pero aquestes
bones practiques estan lluny de
generalitzar-se.

II. LA QUESTIO DE LAIGUA

27. Altres indicadors de la situacié
actual tenen a veure amb
I'esgotament dels recursos naturals.



Coneixem bé la impossibilitat de
sostenir l'actual nivell de consum
dels paisos més desenvolupats i dels
sectors més rics de les societats, on
I'habit de gastar i llencar assoleix
nivells inaudits. Ja s’han superat
certs limits maxims d'explotacio del
planeta sense que hagim resolt el
problema de la pobresa.

28. L'aigua potable i neta representa
una questio de primera importancia,
perque és indispensable per a la vida
humana i per a sustentar els
ecosistemes terrestres i aquatics. Les
fonts d'aigua dolca abasten sectors
sanitaris, agropecuaris i industrials.
El proveiment d'aigua va restar
relativament constant durant molt
temps, pero ara en molts llocs la
demanda supera 1'oferta sostenible,
amb greus consequéncies a curt i
llarg termini. Grans ciutats que
depenen d'un important nivell
d'emmagatzemament d'aigua
sofreixen periodes de disminucio del



recurs, que en els moments critics no
s'administra sempre amb una
adequada governanca i amb
imparcialitat. La pobresa de l'aigua
social es dona especialment a 1'Africa,
on grans sectors de la poblacidé no
accedeixen a l'aigua potable segura o
pateixen secades que dificulten la
produccio d'aliments. En alguns
paisos hi ha regions amb aigua
abundant i al mateix temps altres
que pateixen greu escassesa.

29. Un problema particularment
serios és el de la qualitat de l'aigua
disponible per als pobres, que
provoca moltes morts cada dia. Entre
els pobres son frequents malalties
relacionades amb l'aigua, incloent-hi
les causades per microorganismes i
per substancies quimiques. La
diarrea i el colera, que es relacionen
amb serveis higiénics i proveiment
d'aigua inadequats, son un factor
significatiu de sofriment i de
mortalitat infantil. Les aiglies



subterranies en molts llocs estan
amenacades per la contaminacio que
produeixen algunes activitats
extractives, agricoles i industrials,
sobretot en paisos on no hi ha una
reglamentacio i controls suficients.
No pensem solament en els
abocaments de les fabriques. Els
detergents i productes quimics que fa
servir la poblacié en molts llocs del
mon continuen vessant-se en rius,
llacs 1 mars.

30. Mentre es deteriora constantment
la qualitat de l'aigua disponible, en
alguns llocs avanca la tendencia a
privatitzar aquest recurs escas,
convertit en mercaderia que es
regula per les lleis del mercat. En
realitat, l'accés a l'aigua potable i
segura és un dret huma basic,
fonamental i universal, perqué
determina la sobrevivéncia de les
persones, i per tant és condicio per a
l'exercici dels altres drets humans.
Aquest mon té un greu deute social



amb els pobres que no tenen accés a
l'aigua potable, perque aixo és negar-
los el dret a la vida radicat en la seva
dignitat inalienable. Aquest deute se
salda en part amb més aportacions
economiques per a proveir d'aigua
neta i sanejament els pobles més
pobres. Pero s'adverteix un
malbaratament d'aigua no sols en
paisos desenvolupats, sind també en
aquells menys desenvolupats que
posseeixen grans reserves. Aixo
mostra que el problema de l'aigua és
en part una questio educativa i
cultural, perque no hi ha consciencia
de la gravetat d'aquestes conductes
en un context de gran desigualtat.

31. Una major escassetat d'aigua
provocara l'augment del cost dels
aliments i de distints productes que
depenen del seu us. Alguns estudis
han alertat sobre la possibilitat de
sofrir una escassesa aguda d'aigua
dins de poques déecades si no s'actua
amb urgéncia. Els impactes



ambientals podrien afectar milers de
milions de persones, pero €és
previsible que el control de 1'aigua
per part de grans empreses mundials
es converteixi en una de les
principals fonts de conflictes
d'aquest segle.[23]

I1I. PERDUA DE BIODIVERSITAT

32. Els recursos de la terra també son
actualment depredats a causa de
formes immediatistes d'entendre
I'economia il'activitat comercial i
productiva. La pérdua de selves i
boscos implica al mateix temps la
perdua d'espeécies que podrien
significar en el futur recursos
summament importants, no sols per
a l'alimentacio, sind també per a la
curacio de malalties i per a multiples
serveis. Les diverses espécies
contenen gens que poden ser
recursos clau per a resoldre en el
futur alguna necessitat humana o per
a regular algun problema ambiental.



33. Pero no n'hi ha prou de pensar en
les distintes espécies sols com a
eventuals «recursos» explotables,
oblidant que tenen un valor en elles
mateixes. Cada any desapareixen
milers d'especies vegetals i animals
que ja no podrem coneixer, que els
nostres fills ja no podran veure,
perdudes per sempre. La immensa
majoria s'extingeixen per raons que
tenen a veure amb alguna accio
humana. Per la nostra causa, milers
d'espécies ja no donaran gloria a Déu
amb la seva existencia ni podran
comunicar-nos el seu propi missatge.
No hi tenim dret.

34. Potser ens inquieta saber de
I'extincié d'un mamifer o d'un ocell,
per la seva major visibilitat. Pero per
al bon funcionament dels
ecosistemes també sOn necessaris els
fongs, les algues, els cucs, els
insectes, els reptils i la innombrable
varietat de microorganismes.
Algunes espécies poc nombroses, que



solen passar desapercebudes, juguen
un rol critic fonamental per a
estabilitzar 1'equilibri d'un lloc. Es
veritat que 1'ésser huma ha
d'intervenir quan un geosistema
entra en estat critic, pero avui el
nivell d'intervencié humana en una
realitat tan complexa com la natura
és tal, que els constants desastres que
I'ésser huma ocasiona provoquen
una nova intervencio seva, de tal
manera que l'activitat humana es fa
omnipresent, amb tots els riscs que
aixo implica. Sol crear-se un cercle
vicios on la intervencio de 1'ésser
huma per a resoldre una dificultat
moltes vegades agreuja més la
situacio. Per exemple, molts ocells i
insectes que desapareixen a causa
dels agrotoxics creats per la
tecnologia son utils a la mateixa
agricultura, i la seva desaparicio
haura de ser substituida amb una
altra intervencio tecnologica que
potser portara nous efectes nocius.
Son lloables i a vegades admirables



els esforcos de cientifics 1 tecnics que
miren d'aportar solucions als
problemes creats per 1'ésser huma.
Pero observant el mon advertim que
aquest nivell d'intervencié humana,
sovint al servei de les finances i del
consumisme, fa que la terra en que
vivim en realitat es torni menys rica i
bella, cada vegada més limitada i
grisa, mentre que al mateix temps el
desenvolupament de la tecnologia i
de les ofertes de consum continua
avancant sense limit. D'aquesta
manera, sembla que pretenguéssim
substituir una bellesa irreemplacable
lirrecuperable, per una altra creada
per nosaltres.

35. Quan s'analitza l'impacte
ambiental d'alguna iniciativa, se sol
posar atencio en els efectes sobre el
sol, I'aigua i l'aire, pero no sempre
s'hi inclou un estudi acurat sobre
I'impacte en la biodiversitat, com si
la pérdua d'algunes espécies o de
grups animals o vegetals fos una cosa



de poca rellevancia. Les carreteres,
els nous conreus, els tancats amb
filat, els embassaments i altres
construccions, van prenent possessio
dels habitats i a vegades fragmenten
de tal manera que les poblacions
d'animals ja no poden migrar ni
desplacar-se lliurement, talment que
algunes especies entren en perill
d'extincid. Existeixen alternatives
que almenys mitiguen l'impacte
d'aquestes obres, com la creacio de
corredors biologics, pero en pocs
paisos s'adverteix aquesta cura i
aquesta previsio. Quan s'exploten
comercialment algunes espécies, no
sempre s'estudia la seva forma de
creixement per a evitar-ne la
disminucio excessiva amb el
conseguent desequilibri de
'ecosistema.

36. La cura dels ecosistemes suposa
una mirada que vagi més enlla del
que és immediat, perque quan
nomeés es busca un redit economic



rapid i facil, a ningu no li interessa
realment la seva preservacio. Pero el
cost dels danys que s'ocasionen per
la descuranca egoista és moltissim
més alt que el benefici economic que
es pugui obtenir. En el cas de la
perdua o el dany greu d'algunes
especies, estem parlant de valors que
excedeixen tot calcul. Per aixo,
podem ser testimonis muts de
gravissimes injusticies quan hom
pretén obtenir importants beneficis
fent pagar a la resta de la humanitat,
present i futura, els altissims costos
de la degradacié ambiental.

37. Alguns paisos han avancat en la
preservacio eficac¢ de certs llocs i
zones —a la terra i en els oceans- on
es prohibeix tota intervencio
humana que pugui modificar-ne la
fesomia o alterar-ne la constitucio
original. En la proteccio de la
biodiversitat, els especialistes
insisteixen en la necessitat de posar
especial atencio en les zones més



riques en varietat d'especies, en
especies endemiques, poc frequents
0 amb menor grau de proteccid
efectiva. Hi ha llocs que requereixen
una cura particular per la seva
enorme importancia per a
I'ecosistema mundial, o que
constitueixen importants reserves
d'aigua i aixi asseguren altres formes
de vida.

38. Esmentem, per exemple, aquests
pulmons del planeta reblerts de
biodiversitat que sén I'Amazonia i la
conca fluvial del Congo, o els grans
aquifers i les glaceres. No s'ignora la
importancia d'aquests llocs per a la
totalitat del planeta i per al futur de
la humanitat. Els ecosistemes de les
selves tropicals tenen una
biodiversitat amb una complexitat
enorme, quasi impossible de
reconeixer integralment, perd quan
aquestes selves son cremades o
arrasades per a desenvolupar-hi
conreus, en pocs anys es perden



innombrables especies, quan no es
converteixen en arids deserts.
Tanmateix, un delicat equilibri
s'imposa a I'hora de parlar sobre
aquests llocs, perqué tampoc no es
poden ignorar els enormes interessos
economics internacionals que, sota el
pretext de cuidar-los, poden
atemptar contra les sobiranies
nacionals. De fet, existeixen
«propostes d'internacionalitzacio de
I'’Amazonia, que només serveixen els
interessos economics de les
corporacions transnacionals».[24] Es
lloable la tasca d'organismes
internacionals i d'organitzacions de
la societat civil que sensibilitzen les
poblacions i cooperen criticament,
fins i tot fent servir legitims
mecanismes de pressio, perque cada
govern compleixi el seu propi i
indelegable deure de preservar
I'ambient i els recursos naturals del
seu pais, sense vendre's a interessos
espuris locals o internacionals.



39. El reemplacament de la flora
silvestre per arees forestades amb
arbres, que generalment son
monocultures, tampoc no sol ser
objecte d'una adequada analisi.
Perqueé pot afectar greument una
biodiversitat que no és albergada per
les noves especies que s'hi
implanten. També els aiguamolls,
que son transformats en terreny de
conreu, perden l'enorme
biodiversitat que acollien. En algunes
zones costaneres, és preocupant la
desaparicio dels ecosistemes
constituits per manglars.

40. Els oceans no sols contenen la
major part de 'aigua del planeta,
sind també la major part de la vasta
varietat d'ésser vivents, molts d'ells
encara desconeguts per a nosaltres i
amenacats per diverses causes.
D'altra banda, la vida en els rius,
llacs, mars i oceans, que alimenta
gran part de la poblacié mundial, es
veu afectada pel descontrol en



I'extraccio dels recursos pesquers,
que provoca disminucions drastiques
d'algunes espécies. Encara continuen
desenvolupant-se formes selectives
de pesca que malbaraten gran part
de les especies recollides. Estan
especialment amenacats organismes
marins que no tenim en compte, com
certes formes de plancton que
constitueixen un component molt
important en la cadena alimentaria
marina, i de les quals depenen, en
definitiva, espécies que fem servir
per a alimentar-nos.

41. Endinsant-nos en els mars
tropicals 1 subtropicals, trobem les
barreres de corall, que equivalen a
les grans selves de la terra, perque
hostatgen aproximadament un milio
d'especies, incloent-hi peixos, crancs,
mol-luscs, esponges, algues, etc.
Moltes de les barreres de corall del
mon avui ja son esterils o estan en
continu estat de declinaci6: «Qui ha
convertit el meravellds mén mari en



cementiris subaquatics despullats de
vida i de color?».[25] Aquest
fenomen es deu en gran part a la
contaminacio que arriba al mar com
a resultat de la desforestacio, de les
monocultures agricoles, dels
vessaments industrials i de métodes
destructius de pesca, especialment
els que fan servir cianur i dinamita.
S'agreuja per l'augment de la
temperatura dels oceans. Tot aixo
ens ajuda a adonar-nos que
qualsevol accio sobre la natura pot
tenir consequencies que no advertim
a simple vista, i que certes formes
d'explotaci6 de recursos es fan a
costa d'una degradacio que finalment
arriba fins al fons dels oceans.

42. Es necessari invertir molt més en
recerca per a entendre més bé el
comportament dels ecosistemes i
analitzar adequadament les diverses
variables d'impacte de qualsevol
modificacio important de I'ambient.
Com que totes les criatures estan



connectades, cada una ha de ser
valorada amb afecte i admiracio, i
tots els éssers ens necessitem els uns
als altres. Cada territori té una
responsabilitat en la proteccio
d'aquesta familia, per la qual cosa
hauria de fer un acurat inventari de
les especies que alberga amb vista a
desenvolupar programes i estratégies
de proteccio, vigilant amb especial
preocupacio les especies en vies
d'extincio.

IV. DETERIORACIO DE LA QUALITAT
DE LA VIDA HUMANA I
DEGRADACIO SOCIAL

43. Si tenim en compte que l'ésser
huma també és una criatura d'aquest
mon, que té dret a viure i a ser felig, i
que a mes té una dignitat
especialissima, no podem deixar de
considerar els efectes de la
degradacié ambiental, de 1'actual
model de desenvolupament i de la



cultura del rebuig en la vida de les
persones.

44. Avui advertim, per exemple, el
creixement desmesurat i desordenat
de moltes ciutats que s'han fet
insalubres per a viure-hi, a causa no
solament de la contaminacid
originada per les emissions toxiques,
sino també del caos urba, dels
problemes del transport, i de la
contaminacio visual i1 acustica.
Moltes ciutats sOn grans estructures
ineficients que gasten energia i aigua
en excés. Hi ha barris que, encara
que hagin estat construits
recentment, estan congestionats i
desordenats, sense espais verds
suficients. No és propi d'habitants
d'aquest planeta viure cada vegada
més inundats de ciment, asfalt, vidre
i metalls, privats del contacte fisic
amb la natura.

45. En alguns llocs, rurals i urbans, la
privatitzacio dels espais ha fet que



I'accés dels ciutadans a zones de
particular bellesa es torni dificil. En
altres, es creen urbanitzacions
«ecologiques» només per al servei
d'uns pocs, on es procura evitar que
altres entrin a molestar una
tranquil-litat artificial. Sol trobar-se
una ciutat bella i plena d'espais verds
ben cuidats en algunes arees
«segures», pero no tant en zones
menys visibles, on viuen els
descartables de la societat.

46. Entre els components socials del
canvi global s'hi inclouen els efectes
laborals d'algunes innovacions
tecnologiques, I'exclusio social, la
injusticia en la disponibilitat i el
consum d'energia i d'altres serveis, la
fragmentacio social, el creixement de
la violéncia i I'aparicio de noves
formes d'agressivitat social, el
narcotrafic i el consum creixent de
drogues entre els més joves, la
perdua d'identitat. SOn signes, entre
altres, que mostren que el



creixement dels darrers dos segles no
ha significat en tots els seus aspectes
un veritable progrés integral i una
millora de la qualitat de vida. Alguns
d'aquests signes son al mateix temps
simptomes d'una veritable
degradacio social, d'una silenciosa
ruptura dels llacos d'integracio i de
comunio social.

47. S'hi afegeixen les dinamiques dels
mitjans de comunicacio i del mon
digital, que, quan es converteixen en
omnipresents, no afavoreixen el
desenvolupament d'una capacitat de
viure saviament, de pensar en
profunditat, d'estimar amb
generositat. EIs grans savis del
passat, en aquest context, correrien
el risc d'apagar la seva saviesa enmig
del soroll dispersiu de la informacio.
Aix0 ens exigeix un esfor¢ perque
aquests mitjans es tradueixin en un
nou desenvolupament cultural de la
humanitat i no en una deterioracio
de la seva riquesa més profunda. La



veritable saviesa, producte de la
reflexio, del dialeg i del trobament
generos entre les persones, no
s'aconsegueix amb una mera
acumulacio de dades que acaba
saturant i obnubilant, en una especie
de contaminacio mental. Al mateix
temps, tendeixen a reemplacar les
relacions reals amb els altres, amb
tots els desafiaments que impliquen,
per un tipus de comunicacio a traves
d'internet. Aix0 permet de
seleccionar o eliminar les relacions
segons el nostre albir, i aixi sol
generar-se un nou tipus d'emocions
artificials, que tenen més a veure
amb dispositius i pantalles que no
pas amb les persones i la natura. Els
mitjans actuals permeten que ens
comuniquem i que compartim
coneixements i afectes. Tanmateix, a
vegades també ens impedeixen de
prendre contacte directe amb
I'angoixa, amb el tremolor, amb
l'alegria de l'altre i amb la
complexitat de la seva experiéncia



personal. Per aixo no hauria de
cridar l'atencid que, juntament amb
I'aclaparadora oferta d'aquests
productes, es desenvolupi una
profunda i melangiosa insatisfaccio
en les relacions interpersonals, o un
danyds aillament.

V. INJUSTICIA PLANETARIA

48. L'ambient huma i 'ambient
natural es degraden junts, i no
podrem afrontar adequadament la
degradacié ambiental si no prestem
atencio a causes que tenen a veure
amb la degradacié humana i social.
De fet, la deterioracio de I'ambient i
la de la societat afecten d'una
manera especial els més febles del
planeta: «Tant 1'experiencia comuna
de la vida ordinaria com la recerca
cientifica demostren que els efectes
més greus de totes les agressions
ambientals els sofreix la gent més
pobra».[26] Per exemple,
I'esgotament de les reserves icticoles



perjudica especialment els qui viuen
de la pesca artesanal i no tenen cap
manera de reemplacar-la, la
contaminacio de l'aigua afecta
particularment els més pobres que
no tenen possibilitat de comprar
aigua envasada, il'elevacio del nivell
del mar afecta principalment les
poblacions costaneres empobrides
que no tenen on traslladar-se.
L'impacte dels desajusts actuals es
manifesta també en la mort
prematura de molts pobres, en els
conflictes generats per falta de
recursos 1 en tants altres problemes
que no tenen espai suficient en les
agendes del mon.[27]

49. Voldria advertir que no sol haver-
hi consciencia clara dels problemes
que afecten particularment els
exclosos. Ells son la major part del
planeta, milers de milions de
persones. Avui sOn presents en els
debats politics i economics
internacionals, pero sovint sembla



que els seus problemes es plantegen
com un apendix, com una questio
que s'hi afegeix gairebé per obligacid
o de manera periferica, si és que no
son considerats un mer dany
col-lateral. De fet, a I'hora de
I'actuacio concreta, queden sovint en
el darrer lloc. Aix0 es deu en part al
fet que molts professionals,
formadors d'opinio, mitjans de
comunicacio i centres de poder estan
situats lluny d'ells, en arees urbanes
aillades, sense prendre contacte
directe amb els seus problemes.
Viuen i reflexionen des de la
comoditat d'un desenvolupament i
d'una qualitat de vida que no estan a
I'abast de la majoria de la poblacio
mundial. Aquesta falta de contacte
fisic i de trobament, a vegades
afavorida per la desintegracio de les
nostres ciutats, ajuda a cauteritzar la
consciéncia i a ignorar part de la
realitat en analisis eshiaixades. Aix0
a vegades conviu amb un discurs
«verd». Pero avui no podem deixar



de reconeixer que un veritable
plantejament ecologic es converteix
sempre en un plantejament social, que
ha d'integrar la justicia en les
discussions sobre l'ambient, per tal
d'escoltar tant el clamor de la terra
com el clamor dels pobres.

50. En lloc de resoldre els problemes
dels pobres i de pensar en un mén
diferent, alguns pensen només a
proposar una reduccio de la
natalitat. No falten pressions
internacionals als paisos en
desenvolupament, condicionant ajuts
economics a certes politiques de
«salut reproductiva». Pero, «si bé és
cert que la desigual distribucio de la
poblacid i dels recursos disponibles
creen obstacles al desenvolupament i
a 1'ds sostenible de 1'ambient, cal
reconeixer que el creixement
demografic és plenament compatible
amb un desenvolupament integral i
solidari».[28] Culpar I'augment de la
poblacid i no el consumisme extrem i



selectiu d'alguns, és una manera de
no afrontar els problemes. Es pretén
legitimar aixi el model distributiu
actual, en qué una minoria es creu
amb el dret de consumir en una
proporcio que seria impossible
generalitzar, perque el planeta no
podria ni tan sols contenir els residus
de semblant consum. A més, sabem
que es malbarata aproximadament
un terc¢ dels aliments que es
produeixen, i «l'aliment que es
malbarata és com si es robés de la
taula del pobre».[29] De qualsevol
manera, és cert que cal prestar
atencio al desequilibri en la
distribucio de la poblaci6 sobre el
territori, tant en el nivell nacional
com en el global, perque l'augment
del consum portaria a situacions
regionals complexes, per les
combinacions de problemes lligats a
la contaminacié ambiental, al
transport, al tractament de residus, a
la pérdua de recursos, a la qualitat
de vida.



51. La injusticia no afecta sols
individus, sin6 paisos sencers, i
obliga a pensar en una etica de les
relacions internacionals. Perque hi
ha un veritable «deute ecologic»,
particularment entre el Nord i el Sud,
relacionat amb desequilibris
comercials amb consequéncies en
I'ambit ecologic, com també en 1'us
desproporcionat dels recursos
naturals dut a terme historicament
per alguns paisos. Les exportacions
d'algunes materies primeres per a
satisfer els mercats en el Nord
industrialitzat han produit danys
locals, com la contaminacié amb
mercuri en la mineria de 1'or o amb
dioxid de sofre en la del coure, etc.
Especialment cal computar 1'us de
I'espai ambiental de tot el planeta per
a dipositar-hi residus gasosos que
s'han anat acumulant durant dos
segles 1 han generat una situacio que
ara afecta tots els paisos del mon.
L'escalfament originat per I'enorme
consum d'alguns paisos rics té



repercussions en els llocs més pobres
de la terra, especialment a I'Africa,
on l'augment de la temperatura unit
a la secada fa estralls en el
rendiment dels conreus. S'hi
afegeixen els danys causats per
I'exportacio cap als paisos en
desenvolupament de residus solids i
liquids toxics 1 per l'activitat
contaminant d'empreses que fan en
els paisos menys desenvolupats el
que no poden fer en els paisos que
els aporten capital: «Constatem que
sovint les empreses que actuen aixi
son multinacionals, que fan aqui el
que no se'ls permet en paisos
desenvolupats o de 'anomenat
primer mon. Generalment, en cessar
les seves activitats i en retirar-se,
deixen grans passius humans i
ambientals, com la desocupacio,
pobles sense vida, esgotament
d'algunes reserves naturals,
desforestacio, empobriment de
I'agricultura i ramaderia locals,
craters, turons triturats, rius



contaminats i algunes poques obres
socials que ja no es poden sostenir».
[30]

52. El deute extern dels paisos pobres
s'ha convertit en un instrument de
control, pero no passa el mateix amb
el deute ecologic. De diverses
maneres, els pobles en vies de
desenvolupament, on es troben les
més importants reserves de la
biosfera, continuen alimentant el
desenvolupament dels paisos més
rics a costa del seu present i del seu
futur. La terra dels pobres del Sud és
rica i poc contaminada, pero l'accés a
la propietat dels béns i recursos per a
satisfer les seves necessitats vitals els
esta vedat per un sistema de
relacions comercials i de propietat
estructuralment pervers. Es
necessari que els paisos
desenvolupats contribueixin a
resoldre aquest deute limitant de
manera important el consum
d'energia no renovable, i aportant



recursos als paisos més necessitats
per a donar suport a politiques i
programes de desenvolupament
sostenible. Les regions 1 els paisos
més pobres tenen menys possibilitats
d'adoptar nous models amb vista a
reduir I'impacte ambiental, perqueé
no tenen la capacitacio per a
desenvolupar els processos
necessaris i no poden cobrir els
costos. Per aix0, cal mantenir amb
claredat la consciéncia que en el
canvi climatic hi ha responsabilitats
diversificades i, com van dir els
Bisbes dels Estats Units, correspon
enfocar-se «especialment en les
necessitats dels pobres, febles i
vulnerables, en un debat sovint
dominat per interessos mes
poderosos».[31] Necessitem enfortir
la consciéncia que som una sola
familia humana. No hi ha fronteres
ni barreres politiques o socials que
ens permetin aillar-nos, i per aixo
mateix tampoc no hi ha espai per a la
globalitzacio de la indiferencia.



VI. LA FEBLESA DE LES REACCIONS

53. Aquestes situacions provoquen el
gemec de la germana terra, que
s'uneix al gemec dels abandonats del
mon, amb un clamor que ens
reclama un altre rumb. Mai no hem
maltractat i ferit la nostra casa de
tots com en els darrers dos segles.
Pero som cridats a ser els
instruments del Pare Déu perque el
nostre planeta sigui allo que ell va
somiar en crear-lo i respongui al seu
projecte de pau, bellesa i plenitud. El
problema és que no disposem encara
de la cultura necessaria per a
afrontar aquesta crisi i fa falta
construir lideratges que marquin
camins, mirant d'atendre les
necessitats de les generacions actuals
incloent-hi tothom, sense perjudicar
les generacions futures. Es fa
indispensable crear un sistema
normatiu que inclogui limits
infranquejables i asseguri la
proteccio dels ecosistemes, abans que



les noves formes de poder derivades
del paradigma tecnoeconomic acabin
arrasant no sols la politica sind
també la llibertat i la justicia.

54. Crida l'atenci0 la feblesa de la
reaccio politica internacional. El
sotmetiment de la politica davant la
tecnologia i les finances es mostra en
el fracas de les Cimeres mundials
sobre medi ambient. Hi ha massa
interessos particulars i molt
facilment l'interés economic arriba a
prevaler sobre el bé comuia
manipular la informacio per a no
veure afectats els seus projectes. En
aquesta linia, el Document
d’Aparecida reclama que «en les
intervencions sobre els recursos
naturals no predominin els
interessos de grups economics que
arrasen irracionalment les fonts de
vida».[32] L'alianca entre I'economia
ila tecnologia acaba deixant a fora el
que no formi part dels seus
interessos immediats. Aixi nomeés



podrien esperar-se algunes
declamacions superficials, accions
filantropiques aillades, i fins i tot
esforgos per mostrar sensibilitat
envers el medi ambient, quan en la
realitat qualsevol intent de les
organitzacions socials per modificar
les coses sera vist com una molestia
provocada per il-lusos romantics o
com un obstacle a esquivar.

55. A poc a poc alguns paisos poden
mostrar avenc¢os importants, el
desenvolupament de controls més
eficients i una lluita més sincera
contra la corrupcio. Hi ha més
sensibilitat ecologica en les
poblacions, encara que no arriba a
modificar els habits danyosos de
consum, que no semblen cedir sino
que s'amplien i despleguen. Es el que
passa, per donar només un senzill
exemple, amb el creixent augment de
I'ts i de la intensitat dels
condicionadors d'aire. Els mercats,
procurant un benefici immediat,



estimulen encara més la demanda. Si
algu observés des de fora la societat
planetaria, s'estranyaria davant
semblant comportament que a
vegades sembla suicida.

56. Mentrestant, els poders
economics continuen justificant
I'actual sistema mundial, on dominen
una especulacio i una recerca de la
renda financera que tendeixen a
ignorar tot context i els efectes sobre
la dignitat humana i el medi
ambient. Aixi es manifesta que la
degradaci6 ambiental i la degradacio
humana i ética estan intimament
unides. Molts diran que no tenen
consciéncia de realitzar accions
immorals, perque la distraccio
constant ens pren la valentia
d'advertir la realitat d'un mon limitat
i finit. Per aix0 avui «qualsevol cosa
que sigui fragil, com el medi
ambient, queda indefensa davant els
interessos del mercat divinitzat,
convertits en regla absoluta».[33]



57. Es previsible que, davant
I'esgotament d'alguns recursos, es
vagi creant un escenari favorable per
a noves guerres, disfressades rere
nobles reivindicacions. La guerra
sempre produeix danys greus al
medi ambient i a la riquesa cultural
de les poblacions, i els perills
s'engeganteixen quan es pensa en
I'energia nuclear i en les armes
biologiques. Perque, «malgrat que
determinats acords internacionals
prohibeixin la guerra quimica,
bacteriologica i biologica, de fet en
els laboratoris es continua
investigant per al desenvolupament
de noves armes ofensives, capaces
d'alterar els equilibris naturals».[34]
Es requereix de la politica una major
atencio per a prevenir i resoldre les
causes que puguin originar nous
conflictes. Pero el poder connectat
amb les finances és el que es resisteix
més a aquest esforg, i els designis
politics no solen tenir amplitud de
mires. Per a que es vol preservar



avui un poder que sera recordat per
la seva incapacitat d'intervenir quan
era urgent i necessari fer-ho?

58. En alguns paisos hi ha exemples
positius d'assoliments en la millora
de I'ambient, com la purificacio
d'alguns rius que han estat
contaminats durant moltes decades,
o0 la recuperacio de boscos autoctons,
o I'embelliment de paisatges amb
obres de sanejament ambiental, o
projectes edilicis de gran valor
estetic, o avencgos en la produccio
d'energia no contaminant, en la
millora del transport public.
Aquestes accions no resolen els
problemes globals, pero confirmen
que l'ésser huma encara és capacg
d'intervenir positivament. Com que
ha estat creat per a estimar, enmig
dels seus limits broten
inevitablement gestos de generositat,
solidaritat i cura.



59. Al mateix temps, creix una
ecologia superficial o aparent que
consolida un cert adormiment i una
alegre irresponsabilitat. Com sol
passar en epoques de profundes
crisis, que requereixen decisions
valentes, tenim la temptacié de
pensar que el que s'esta esdevenint
no és veritat. Si mirem la superficie,
més enlla d'alguns signes visibles de
contaminacio i de degradacio,
sembla que les coses no siguin tan
greus i que el planeta podria persistir
per molt temps en les actuals
condicions. Aquest comportament
evasiu ens serveix per a continuar
amb els nostres estils de vida de vida,
de produccié i de consum. Es la
manera com 1'ésser huma s'espavila
per alimentar tots els vicis
autodestructius: intentant no
veure'ls, lluitant per no reconeixer-
los, postergant les decisions
importants, actuant com si no passés
res.



VII. DIVERSITAT D'OPINIONS

60. Finalment, reconeguem que s'han
desenvolupat diverses visions i linies
de pensament a proposit de la
situacio i de les possibles solucions.
En un extrem, alguns sostenen a tota
costa el mite del progrés i afirmen
que els problemes ecologics es
resoldran simplement amb noves
aplicacions tecniques, sense
consideracions etiques ni canvis de
fons. A l'altre extrem, altres entenen
que I'ésser huma, amb qualsevol de
les seves intervencions, només pot
ser una amenaca i perjudicar
I'ecosistema mundial, per la qual
cosa convé reduir la seva presencia
en el planeta 1 impedir-li tota mena
d'intervencio. Entre aquests extrems,
la reflexid hauria d'identificar
possibles escenaris futurs, perqué no
hi ha un sol cami de solucid. Aixo
donaria lloc a diverses aportacions
que podrien entrar en dialeg cap a
respostes integrals.



61. Sobre moltes qliestions concretes
I'Església no té per que proposar una
paraula definitiva i entén que ha
d'escoltar i promoure el debat honest
entre els cientifics, respectant la
diversitat d'opinions. Pero n'hi ha
prou de mirar la realitat amb
sinceritat per a veure que hi ha una
gran deterioracio de la nostra casa de
tots. L'esperanca ens invita a
reconeixer que sempre hi ha una
sortida, que sempre podem
reorientar el rumb, que sempre
podem fer alguna cosa per resoldre
els problemes. Tanmateix, semblen
advertir-se simptomes d'un punt
ruptura, a causa de la gran velocitat
dels canvis i de la degradacio, que es
manifesten tant en catastrofes
naturals regionals com en crisis
socials o adhuc financeres, donat que
els problemes del mon no poden
analitzar-se ni explicar-se de forma
aillada. Hi ha regions que ja estan
especialment en risc i, més enlla de
qualsevol prediccio catastrofica, el



cert és que l'actual sisterna mundial
és insostenible des de diversos punts
de vista, perque hem deixat de
pensar en els fins de 1'accié humana:
«S1la mirada recorre les regions del
nostre planeta, de seguida ens
adonem que la humanitat ha
defraudat les expectatives divines».
[35]

CAPITOL SEGON
L'EVANGELI DE LA CREACIO

62. Per que incloure en aquest
document, adrecat a totes les
persones de bona voluntat, un capitol
referit a conviccions creients? No
ignoro que, en el camp de la politica i
del pensament, alguns rebutgen amb
forca la idea d'un Creador, o la
consideren irrellevant, fins al punt
de relegar a I'ambit del que és
irracional la riquesa que les religions
poden oferir per a una ecologia
integral i per a un desenvolupament
ple de la humanitat. Altres vegades



se suposa que constitueixen una
subcultura que simplement ha de ser
tolerada. Tanmateix, la ciéncia ila
religid, que aporten diferents
aproximacions a la realitat, poden
entrar en dialeg intens i productiu
per a totes dues.

I. LALLUM QUE OFEREIX LA FE

63. Si tenim en compte la complexitat
de la crisi ecologica i les seves
multiples causes, hauriem de
reconeixer que les solucions no
poden arribar des d'una unica
manera d'interpretar i transformar
la realitat. També és necessari acudir
a les diverses riqueses culturals dels
pobles, al'art i a la poesia, a la vida
interior i a l'espiritualitat. Si de debo
volem construir una ecologia que ens
permeti de guarir tot el que hem
destruit, llavors cap branca de les
ciencies i cap forma de saviesa no
pot ser apartada, tampoc la religiosa
amb el seu propi llenguatge. A més,



I'Església Catolica esta oberta al
dialeg amb el pensament filosofic, i
aixo li permet produir diverses
sintesis entre la fe i la rad. Pel que fa
a les questions socials, aixo0 es pot
constatar en el desenvolupament de
la doctrina social de 1'Església, que és
cridada a enriquir-se cada vegada
més a partir dels nous desafiaments.

64. D'altra banda, si bé aquesta
enciclica s'obre a un dialeg amb
tothom, per tal de buscar junts
camins d'alliberament, vull mostrar
des del comencament com les
conviccions de la fe ofereixen als
cristians, i en part també als altres
creients, grans motivacions per a la
cura de la natura i dels germans i
germanes més fragils. Si el sol fet de
ser humans mou les persones a tenir
cura de I'ambient del qual formen
part, «els cristians, en particular,
descobreixen que la seva tasca dins
la creacio, com també els seus deures
amb la natura i el Creador, formen



part de la seva fe».[36] Per aixo, és
un bé per a la humanitat i per al mon
que els creients reconeguem millor
els compromisos ecologics que
broten de les nostres conviccions.

II. LA SAVIESA DELS RELATS BIBLICS

65. Sense repetir aqui tota la teologia
de la creacio, ens preguntem que ens
diuen els grans relats biblics a
proposit de la relacio de I'ésser huma
amb el mon. En la primera narracio
de I'obra creadora en el llibre del
Geénesi, el pla de Déu inclou la
creacio de la humanitat. Després de
la creacio de 1'ésser huma, es diu que
«Déu veié tot el que havia creat i era
molt bo» (Gn 1,31). La Biblia ensenya
que cada ésser huma és creat per
amor, fet a imatge i semblanca de
Déu (cf. Gn 1,26). Aquesta afirmacio
ens mostra la immensa dignitat de
cada persona humana, que «no és
solament alguna cosa, sino algu. Es
capac de conéixer-se, de posseir-se i



de donar-se lliurement i entrar en
comuni6 amb altres persones».[37]
Sant Joan Pau II va recordar que
I'amor especialissim que el Creador
té per cada ésser huma li confereix
una dignitat infinita.[38] Els qui es
comprometen en la defensa de la
dignitat de les persones poden trobar
en la fe cristiana els arguments més
profunds per a aquest compromis.
Quina meravellosa certesa és que la
vida de cada persona no es perd en
un desesperant caos, en un mon regit
per la pura casualitat o per cicles que
es repeteixen sense sentit! El Creador
pot dir a cada un de nosaltres:
«Abans que et formessis en el si de la
teva mare, jo et coneixia» (Jr 1,5).
Vam ser concebuts en el cor de Déu, i
per aixo «cada un de nosaltres és el
fruit d'un pensament de Déu. Cada
un de nosaltres és volgut, cada un és
estimat, cada un és necessari».[39]

66. Els relats de la creacid en el llibre
del Génesi contenen, en el seu



llenguatge simbolic i narratiu,
profunds ensenyaments sobre
I'existéencia humana i la seva realitat
historica. Aquestes narracions
suggereixen que l'existencia humana
es basa en tres relacions fonamentals
estretament connectades: la relacio
amb Déu, amb el proisme i amb la
terra. Segons la Biblia, aquestes tres
relacions vitals s’han trencat, no sols
externament, siné també dins de
nosaltres. Aquesta ruptura és el
pecat. L'harmonia entre el Creador,
la humanitat i totes les coses creades
va ser destruida per haver pretés
ocupar el lloc de Déu, negant-nos a
reconeixer-nos com a criatures
limitades. Aquest fet desnaturalitza
també el mandat de «dominar» la
terra (cf. Gn 1,28) i de «treballar-la i
tenir-ne cura» (cf. Gn 2,15). Com a
resultat, la relacid originariament
harmoniosa entre 1'ésser huma i la
natura es transforma en un conflicte
(cf. Gn 3,17-19). Per aixo és
significatiu que 'harmonia que vivia



sant Francesc d'Assis amb totes les
criatures hagi estat interpretada com
una guaricié d'aquella ruptura. Sant
Bonaventura deia que, per la
reconciliacidé universal amb totes les
criatures, d'alguna manera Francesc
retornava a l'estat d'innocencia
primitiva.[40] Lluny d'aquest model,
avui el pecat es manifesta amb tota la
seva forca de destruccio en les
guerres, les diverses formes de
violéncia i maltractament, I'abandd
dels més fragils, els atacs a la natura.

67. No som Déu. La terra ens
precedeix i ens ha estat donada. Aixo
permet de respondre a una acusacio
llangada al pensament judeo-cristia:
s'ha dit que, des del relat del Génesi
que invita a «dominar» la terra (cf.
Gn 1,28), s'afavoria 1'explotacid
salvatge de la natura presentant una
imatge de 1'ésser huma com a
dominant i destructiu. Aquesta no €és
una correcta interpretacio de la
Biblia com l'entén I'Església. Si és



veritat que algunes vegades els
cristians hem interpretat
incorrectament les Escriptures, avui
hem de rebutjar amb forca que, del
fet de ser creats a imatge de Déu i del
mandat de dominar la terra, se'n
dedueixi un domini absolut sobre les
altres criatures. Es important llegir
els textos biblics en el seu context,
amb una hemeneéutica adequada, i
recordar que ens conviden a
«treballar i tenir cura» del jardi del
mon (cf. Gn 2,15). Mentre «treballar»
significa conrear, llaurar o forjar,
«tenir cura» significa protegir,
custodiar, preservar, guardar,
vigilar. Aixo implica una relacio de
reciprocitat responsable entre 1'ésser
huma i la natura. Cada comunitat pot
agafar de la bondat de la terra el que
necessita per a la seva supervivencia,
pero també té el deure de protegir-la
i de garantir la continuitat de la seva
fertilitat per a les generacions
futures. Perque, en definitiva, «la
terra és del Senyor» (S124,1), a ell



pertany «la terra i tot el que

conté» (Dt 10,14). Per aix0, Déu nega
tota pretensio de propietat absoluta:
«La terra no es pot vendre a
perpetuitat, perqueé la terra és meva,
i vosaltres sou forasters i hostes a la
meva terra» (Lv 25,23).

68. Aquesta responsabilitat davant
una terra que és de Déu implica que
I'ésser huma, dotat d'intel-ligencia,
respecti les lleis de la naturaiels
delicats equilibris entre els éssers
d'aquest mon, perque «ell ho ordena
i foren creats, ell els fixa per sempre,
pels segles, i els dona una llei que
mai no passara» (S1 148,5b-6). D'aqui
que la legislacid biblica s'aturi a
proposar a l'ésser huma diverses
normes, no sols en relacié amb els
altres éssers humans, sing també en
relacio amb els altres éssers vius: «Si
veus l'ase o0 el bou del teu germa
caiguts en el cami, no te'n
desentenguis [...]. Si tot fent cami
trobes un niu d'ocells en un arbre o



per terra, amb la mare covant els ous
0 protegint els seus petits, no
t'emportis la mare amb la cria» (Dt
22,4.6). En aquesta linia, el repos del
seté dia no es proposa sols per a
I'ésser huma, siné també «perque
reposin el teu bou i el teu ase» (Ex
23,12). D'aquesta manera advertim
que la Biblia no dona lloc a un
antropocentrisme despotic que es
desentengui de les altres criatures.

69. Al mateix temps que podem fer
un us responsable de les coses, som
cridats a reconeixer que els altres
éssers vius tenen un valor propi
davant de Déu i, «per la seva simple
existéncia, el beneeixen ili donen
gloria»,[41] perqué el Senyor s'alegra
en les seves obres (cf. S1 104,31).
Precisament per la seva dignitat
unica i per estar dotat
d'intel-ligencia, I'ésser huma és cridat
a respectar les coses creades amb les
seves lleis internes, ja que «per la
saviesa el Senyor funda la terra» (Pr



3,19). Avui I'Església no diu
simplement que les altres criatures
estan completament subordinades al
bé de 1'ésser huma, com si no
tinguessin un valor en elles mateixes
i nosaltres en poguéssim disposar a
voluntat. Per aixo els Bisbes
d'Alemanya van ensenyar que en les
altres criatures «es podria parlar de
la prioritat del ser sobre el ser ttils».
[42] El Catecisme questiona de
manera molt directa 1 insistent el que
seria un antropocentrisme desviat:
«Cada criatura té la seva bonesaila
seva perfeccio propies. [...] Les
diverses criatures, volgudes en llur
propi ésser, reflecteixen, cadascuna a
la seva manera, un raig de la saviesa
i de la bondat infinites de Déu. Per
aixo I'home ha de respectar la
bonesa propia de cada criatura, per
evitar un us desordenat de les coses».
[43]

70. En la narracio sobre Cain i Abel,
veiem que la gelosia va conduir Cain



a cometre la injusticia extrema amb
el seu germa. Aixo al seu torn
provoca una ruptura de la relacid
entre Cain i Déu i entre Cainila
terra, de la qual fou exiliat. Aquest
passatge es resumeix en la dramatica
conversa de Déu amb Cain. Déu
pregunta: «On és Abel, el teu
germa?» Cain respon que no hosapi
Déu li insisteix: «Que has fet? La veu
de la sang del teu germa clama a mi
des del sol! Ara seras maleit i
t'allunyaras d'aquesta terra» (Gn
4,9-11). La descuranca en el
compromis de conrear i mantenir
una relacio adequada amb el vei,
envers el qual tinc el deure de la cura
ide la custodia, destrueix la meva
relacio interior amb mi mateix, amb
els altres, amb Déu i amb la terra.
Quan totes aquestes relacions son
descurades, quan la justicia ja no
habita a la terra, la Biblia ens diu que
tota la vida esta en perill. Aix0 és el
que ens ensenya la narracio sobre
Noe, quan Déu amenaca



d'exterminar la humanitat per la
seva constant incapacitat de viure a
l'alcada de les exigéncies de la
justicia i de la pau: «He decidit posar
fi a tots els éssers humans, perqueé la
terra, a causa d'ells, és plena de
violéncia» (Gn 6,13). En aquests
relats tan antics, carregats de
profund simbolisme, ja hi havia
continguda una conviccio actual: que
tot esta relacionat, i que l'autentica
cura de la nostra propia vida i de les
nostres relacions amb la natura és
inseparable de la fraternitat, la
justicia i la fidelitat als altres.

71. Tot i que «la maldat s'estenia
sobre la fa¢ de la terra» (Gn 6,5)1 a
Déu «li sabé greu d'haver creat
I'home a la terra» (Gn 6,6), tanmateix,
a través de Noe, que encara es
conservava integre i just, va decidir
obrir un cami de salvacio. Aixi dona
a la humanitat la possibilitat d'un
nou comenc¢ament. N'hi ha prou amb
un home bo perqué hi hagi



esperanca! La tradiciod biblica
estableix clarament que aquesta
rehabilitacio implica el
redescobriment i el respecte dels
ritmes inscrits en la natura per la ma
del Creador. Aix0 es mostra, per
exemple, en la llei del Sabbath. El
sete dia, Déu va reposar de totes les
seves obres. Déu ordena a Israel que
cada sete dia havia de celebrar-se
com un dia de repos, un Sabbath (cf.
Gn 2,2-3; Ex 16,23; 20,10). D'altra
banda, també s'instaura un any
sabatic per a Israel i la seva terra,
cada set anys (cf. Lv 25,1-4), durant el
qual es donava un complet descans a
la terra, no se sembrava i sols es
collia I'indispensable per a subsistir i
brindar hospitalitat (cf. Lv 25,4-6).
Finalment, passades set setmanes
d'anys, és a dir, quaranta-nou anys,
se celebrava el Jubileu, any de perdo
universal i «d'alliberament per a tots
els habitants» (Lv 25,10). El
desenvolupament d'aquesta
legislacio va mirar d'assegurar



I'equilibri i I'equitat en les relacions
de 1'ésser huma amb els altres i amb
la terra on vivia i treballava. Pero al
mateix temps era un reconeixement
que el regal de la terra amb els seus
fruits pertany a tot el poble. Aquells
qui conreaven i custodiaven el
territori havien de compartir-ne els
fruits, especialment amb els pobres,
les vidues, els orfes i els estrangers:
«Quan segueu els sembrats, no
arribeu fins a la partié del camp ni
recolliu les espigolalles. I en la
verema, igualment: no esgotimeu la
vinya ni recolliu els grans que han
caigut. Deixeu-ho per als pobres i els
immigrants» (Lv 19,9-10).

72. Els Salms sovint inviten 1'ésser
huma a lloar Déu creador:
«Consolida la terra sobre l'aigua.
Perdura eternament el seu amor» (Sl
136,6). Pero també conviden les
altres criatures a lloar-lo: «Lloeu-lo,
sol i lluna, lloeu-lo, estrelles
lluminoses, lloeu-lo, cel del cel i



aiglies de sobre el cel. Que tots lloin
el nom del Senyor: a una ordre d'ell,
tots foren creats» (S1 148,3-5). Existim
no sols pel poder de Déu, sing al
davant d'ell i al costat d'ell. Per aixo
I'adorem.

73. Els escrits dels profetes inviten a
recobrar la fortalesa en els moments
dificils contemplant el Déu poderos
que va crear l'univers. El poder
infinit de Déu no ens mena pas a
escapar de la seva tendresa paterna,
perque en ell es conjuguen l'afecte i
el vigor. De fet, tota sana
espiritualitat implica al mateix temps
acollir I'amor divi i adorar amb
confianca el Senyor pel seu infinit
poder. En la Biblia, el Déu que
allibera i salva és el mateix que va
crear l'univers, i aquestes dues
maneres divines d'actuar estan
intimament i inseparablement
connectades: «Ai, Senyor meu! Vos
sou qui va fer el cel i la terra amb el
vostre gran poder i brac estes. Res no



és extraordinari per a vos [...]. I
traguéreu el vostre poble Israel
d'Egipte amb senyals i prodigis» (Jr
32,17.21). «El Senyor és Déu per
sempre, ha creat la terra d'un cap a
l'altre. No es cansa, no defalleix. Es
insondable la seva intel-ligencia.
Déna noves forces als cansats,
enrobusteix els qui son febles» (Is
40,28b-29).

74. L'experiéncia de la captivitat a
Babilonia va engendrar una crisi
espiritual que provoca un
aprofundiment de la fe en Déu,
explicitant la seva omnipoténcia
creadora, a fi d'exhortar el poble a
recuperar l'esperanca enmig de la
seva situacio desgraciada. Segles
després, en un altre moment de
prova i persecuciod, quan l'Imperi
roma mirava d'imposar un domini
absolut, els fidels tornaven a trobar
consol i esperanca acreixent la seva
confianca en el Déu totpoderds, i
cantaven: «Senyor, Déu de l'univers,



les vostres obres son grans i
admirables. Rei de les nacions, les
vostres decisions sOn justes, no van
mai errades» (Ap 15,3). Si va poder
crear l'univers del no-res, també pot
intervenir en aquest mon i vencer
qualsevol forma de mal. Per tant, la
injusticia no és invencible.

75. No podem sostenir una
espiritualitat que oblidi el Déu
totpoderds i creador. D'aquesta
manera, acabariem adorant altres
poders del mon, o ens col-locariem
en el lloc del Senyor, fins a pretendre
trepitjar la realitat creada per ell
sense coneixer limits. La millor
manera de posar en el seu lloc I'ésser
huma, i de posar fi a la seva
pretensio de ser un dominador
absolut de la terra, és tornar a
proposar la figura d'un Pare creador
iunic amo del mon, perque
altrament I'ésser huma tendira
sempre a voler imposar a la realitat
les seves propies lleis i interessos.



III. EL MISTERI DE L'UNIVERS

76. Per a la tradicio judeo-cristiana,
dir «creacio» és més que dir natura,
perque té a veure amb un projecte de
I'amor de Déu en que cada criatura té
un valor i un significat. La natura sol
entendre's com un sistema que
s'analitza, compren i gestiona, pero
la creacid només pot ser entesa com
un do que sorgeix de la ma oberta
del Pare de tots, com una realitat
il-luminada per I'amor que ens
convoca a una comunio universal.

77. «Per la paraula del Senyor fou fet
el cel» (Sl 33,6). Aixi se'ns indica que
el mon va procedir d'una decisio, no
del caos o la casualitat, la qual cosa
I'enalteix encara més. Hi ha una
opcio lliure expressada en la paraula
creadora. L'univers no va sorgir com
a resultat d'una omnipoténcia
arbitraria, d'una demostracié de
forca o d'un desig d'autoafirmacio.
La creacio és de I'ordre de 1'amor.



L'amor de Déu és el mobil
fonamental de totes les coses
creades: «Es que estimeu tot el que
existeix i no us repugna res del que
heu creat, ja que no heu fet res sense
estimar-ho» (Sv 11,24). Llavors, cada
criatura és objecte de la tendresa del
Pare, que li dona un lloc en el mon.
Fins i tot la vida efimera de 1'ésser
més insignificant és objecte del seu
amor i, en aquests pocs segons de la
seva existencia, ell 'embolcalla amb
el seu afecte. Sant Basili el Gran deia
que el Creador és també «la bondat
sense enveja»,[44] i Dant Alighieri
parlava de I'«<amor que mou el sol i
les estrelles».[45] Per aixo0, de les
obres creades es puja «fins a la seva
misericordia amorosa».[46]

78. Al mateix temps, el pensament
judeo-cristia va desmitificar la
natura. Sense deixar d'admirar-la per
la seva esplendor i la seva
immensitat, ja no li va atribuir un
caracter divi. D'aquesta manera es



destaca encara més el nostre
compromis davant d'ella. Un retorn a
la natura no pot ser a costa de la
llibertat i la responsabilitat de 1'ésser
huma, que és part del mon amb el
deure de conrear les seves propies
capacitats per a protegir-lo i
desenvolupar les seves potencialitats.
Sireconeixem el valor i la fragilitat
de la natura, i alhora les capacitats
que el Creador ens va atorgar, aixo
ens permet posar fi avui al mite
modern del progrés material sense
limits. Un mon fragil, amb un ésser
huma a qui Déu confia la seva cura,
interpel-la la nostra intel-ligéncia per
a reconéixer com hauriem
d'orientar, conrear i limitar el nostre
poder.

79. En aquest univers, conformat per
sistemes oberts que entren en
comunicacio els uns amb els altres,
hi podem descobrir innombrables
formes de relacio i participacio. Aixo
duu a pensar també el conjunt com a



obert a la transcendéncia de Déu,
dins la qual es desenvolupa. La fe ens
permet d'interpretar el sentitila
bellesa misteriosa del que s'esdevé.
La llibertat humana pot fer la seva
aportacio intel-ligent cap a una
evolucio positiva, pero també pot
afegir-hi nous mals, noves causes de
sofriment i veritables retrocessos.
Aix0 ddna lloc a I'apassionant i
dramatica historia humana, capag de
convertir-se en un desplegament
d'alliberacio, creixenca, salvacio i
amor, o en un cami de decadencia i
de mutua destruccio. Per aixo, l'accio
de 'Església no sols intenta recordar
el deure de protegir la natura, sino
que al mateix temps «ha de protegir
sobretot 'home contra la destruccio
de si mateix».[47]

80. No obstant aixo, Déu, que vol
actuar amb nosaltres i comptar amb
la nostra cooperacio, també és capac
de treure algun bé dels mals que
nosaltres realitzem, perqué «I'Esperit



Sant posseeix una inventiva infinita,
propia de la ment divina, que
proveeix a desfer els nusos dels
esdeveniments humans, fins i tot els
més complexos i impenetrables».[48]
Ell, d'alguna manera, volgué limitar-
se a si mateix en crear un mon
necessitat de desenvolupament, on
moltes coses que nosaltres
considerem mals, perills o fonts de
sofriment, en realitat son part dels
dolors de part que ens estimulen a
col-laborar amb el Creador.[49] Ell és
present en el més intim de cada cosa
sense condicionar l'autonomia de la
seva criatura, i aixo també doéna lloc
a la legitima autonomia de les
realitats terrenals.[50] Aquesta
preséncia divina, que assegura la
permanencia i el desenvolupament
de cada ésser, «és la continuaci6 de
'accio creadora».[51] L'Esperit de
Déu va omplir l'univers amb
virtualitats que permeten que del si
mateix de les coses pugui brotar
sempre quelcom nou: «La natura no



és altra cosa sino la ra6 de cert art,
concretament l'art divi, inscrit en les
coses, pel qual les coses mateixes es
mouen cap a un fi determinat. Com si
el mestre constructor de vaixells
pogués atorgar a la fusta que pogués
moure's a si mateixa per a prendre la
forma del vaixell».[52]

81. L'ésser huma, si bé també suposa
processos evolutius, implica una
novetat no explicable plenament per
I'evoluci6 d'altres sistemes oberts.
Cada un de nosaltres té en si una
identitat personal, capa¢ d'entrar en
dialeg amb els altres i amb el mateix
Déu. La capacitat de reflexio,
I'argumentacid, la creativitat, la
interpretacio, 1'elaboracio artistica i
altres capacitats inedites mostren
una singularitat que transcendeix
I'ambit fisic i biologic. La novetat
qualitativa que implica l'aparicio
d'un ésser personal dins l'univers
material, suposa una accio directa de
Déu, una crida peculiar alavidaia



la relacié d'un Tu a un altre tu. A
partir dels relats biblics, considerem
I'ésser huma com a subjecte, que mai
no pot ser reduit a la categoria
d'objecte.

82. Pero0 també seria equivocat
pensar que els altres éssers vius
hagin de ser considerats com a mers
objectes sotmesos a l'arbitraria
dominacié humana. Quan es proposa
una visio de la natura unicament
com a objecte de profit i d'interes,
aixo també té serioses consequencies
en la societat. La visio que consolida
I'arbitrarietat del més fort ha
propiciat immenses desigualtats,
injusticies i violencia per a la majoria
de la humanitat, perqueé els recursos
passen a ser del primer que arriba o
del qui té més poder: el guanyador
s'ho emporta tot. L'ideal d’harmonia,
de justicia, de fraternitat i de pau que
proposa Jesus esta als antipodes de
semblant model, i aixi ho expressava
respecte als poders de la seva época:



«Ja sabeu que els governants de les
nacions les dominen com si en fossin
amos 1 els grans personatges les
mantenen sota el seu poder. Pero
entre vosaltres no ha de ser pas aixi:
qui vulgui ser important enmig
vostre, que es faci el vostre
servidor» (Mt 20,25-26).

83. El fi de la marxa de 'univers esta
en la plenitud de Déu, que ja ha estat
assolida per Crist ressuscitat, eix de
la maduracid universal.[53] Aixi
afegim un argument més per a
rebutjar tot domini despotic i
irresponsable de 1'ésser huma sobre
les altres criatures. El fi ultim de les
altres criatures no som nosaltres.
Pero totes avancen, juntament amb
nosaltres i a través de nosaltres, cap
al terme comu, que és Déu, en una
plenitud transcendent en que Crist
ressuscitat ho abraca i il-lumina tot.
Perque 1'ésser huma, dotat
d'intel-ligéncia i d'amor, i atret per la
plenitud de Crist, és cridat a



reconduir totes les criatures al seu
Creador.

IV. EL MISSATGE DE CADA CRIATURA
EN L'HARMONIA DE TOTES LES
COSES CREADES

84. Quan insistim a dir que l'ésser
huma és imatge de Déu, aixo no
hauria de portar-nos a oblidar que
cada criatura té una funcio i que cap
no és superflua. Tot I'univers
material és un llenguatge de 'amor
de Déu, del seu desmesurat afecte
envers nosaltres. El sol, I'aigua, les
muntanyes, tot és caricia de Déu. La
historia de la propia amistat amb
Déu sempre es desenvolupa en un
espai geografic que es converteix en
un signe personalissim, i cada un de
nosaltres guarda en la memoria llocs
el record dels quals li fa molt bé. Qui
ha crescut entre les muntanyes, o qui
de petit s'asseia a la vora del rierol a
beure, 0 qui jugava en una placa del
seu barri, quan torna a aquests llocs,



se sent cridat a recuperar la seva
propia identitat.

85. Déu ha escrit un llibre precios,
«les lletres del qual son la multitud
de criatures presents en l'univers».
[54] Bé expressaren els Bisbes del
Canada que cap criatura no queda
fora d'aquesta manifestacio de Déu:
«Des dels panorames més amplis a la
forma de vida més infima, la natura
és una continua deu de meravella i
de temor. Ella és, a més, una
continua revelacio de la divinitat».
[55] Els Bisbes del Japo, per la seva
banda, van dir quelcom molt
suggestiu: «Percebre cada criatura
cantant I'hnimne de la seva existencia
és viure joiosament en 1'amor de Déu
ienl'esperanca».[56] Aquesta
contemplacio de les coses creades
ens permet descobrir a través de
cada cosa algun ensenyament que
Déu ens vol transmetre, perque «per
al creient contemplar les coses
creades és també escoltar un



missatge, sentir una veu paradoxal i
silenciosa».[57] Podem dir que
«untament amb la Revelacid
propiament dita, continguda en la
sagrada Escriptura, es dona una
manifestacio divina quan brilla el sol
i quan cau la nit».[58] Prestant
atencio a aquesta manifestacio,
I'ésser huma aprén a reconeixer-se a
si mateix en relaci6 amb les altres
criatures: «Jo m'autoexpresso en
expressar el mon; jo exploro la meva
propia sacralitat en intentar
desxifrar la del mon».[59]

86. El conjunt de l'univers, amb les
seves multiples relacions, mostra
millor la inesgotable riquesa de Déu.
Sant Tomas d'Aquino remarcava
saviament que la multiplicitat i la
varietat provenen «de la intenci6 del
primer agent», que volgué que «el
que falta a cada cosa per a
representar la bondat divina fos
suplert per les altres»,[60] perque la
seva bondat «no pot ser representada



convenientment per una sola
criatura».[61] Per aixo0, nosaltres
necessitem captar la varietat de les
coses en les seves multiples
relacions.[62] Llavors, s'entén millor
la importancia i el sentit de qualsevol
criatura si hom la contempla en el
conjunt del projecte de Déu. Aixi ho
ensenya el Catecisme: «La
interdependeéncia de les criatures és
volguda per Déu. El solila lluna, el
cedre ila flor més petita, I'aguila i el
pardal: I'espectacle de tantes
diversitats i desigualtats significa que
cap criatura no es basta a ella
mateixa. Existeixen en dependéncia
les unes de les altres, per a
completar-se mutuament en un
servei mutu».[63]

87. Quan prenem consciéncia del
reflex de Déu que hi ha en tot el que
existeix, el cor experimenta el desig
d'adorar el Senyor per totes les seves
criatures i juntament amb elles, com



s'expressa en el precids himne de
sant Francesc d'Assis:

«Lloat sigueu, Senyor meu,
amb totes les vostres criatures,
especialment el germa sol,

per qui ens doneu el dia i ens
il-lumineu.

I és bell i radiant amb gran
resplendor,

de vos, Altissim, porta significacio.
Lloat sigueu, Senyor meu,
per la germana lluna i les estrelles,

en el cel les formareu clares i
precioses, i belles.

Lloat sigueu, Senyor meu, pel germa
vent

i per l'aire, i el nuvol i el cel seré, i tot
temps,



per tots ells a les vostres criatures
doneu sosteniment.

Lloat sigueu, Senyor meu, per la
germana aigua,

la qual és molt humil, i preciosa i
casta.

Lloat sigueu, Senyor meu, pel germa
foc,

pel qual il-lumineu la nit,
i és bell, i alegre i vigoros, i fort».[64]

88. Els Bisbes del Brasil han remarcat
que tota la natura, a més de
manifestar Déu, és lloc de la seva
presencia. En cada criatura hi habita
el seu Esperit vivificant que ens crida
a una relacio amb ell.[65] El
descobriment d'aquesta presencia
estimula en nosaltres el
desenvolupament de les «virtuts
ecologiques».[66] Perd quan diem
aixo no oblidem pas que també



existeix una distancia infinita, que
les coses d'aquest mon no posseeixen
la plenitud de Déu. Altrament,
tampoc no fariem un bé a les
criatures, perqué no reconeixeriem
el seu propi i veritable lloc, 1
acabariem exigint-los indegudament
el que en la seva petitesa no ens
poden donar.

V. UNA COMUNIO UNIVERSAL

89. Les criatures d'aquest mon no
poden ser considerades un bé sense
amo: «Son vostres, Senyor, que
estimeu la vida» (Sv 11,26). Aix0
provoca la conviccio que, essent
creats pel mateix Pare, tots els éssers
de I'univers estem units per llagos
invisibles i conformem una espeécie
de familia universal, una sublim
comunio que ens mou a un respecte
sagrat, afectuds i humil. Vull
recordar que «Déu ens ha unit tan
estretament al mon que ens envolta,
que la desertificacid del sol és com



una malaltia per a cadascu, i podem
lamentar I'extincio d'una especie
com si fos una mutilacié».[67]

90. Aix0 no vol pas dir igualar tots els
éssers vius i treure a l'ésser huma
aquest valor peculiar que implica al
mateix temps una tremenda
responsabilitat. Tampoc no suposa
una divinitzacio de la terra que ens
privaria de la crida a col-laborar amb
ella i a protegir la seva fragilitat.
Aquestes concepcions acabarien
creant nous desequilibris pel fet
d'escapar de la realitat que ens
interpel-la.[68] A vegades s'adverteix
una obsessio per negar tota
preeminencia a la persona humana, i
es tira endavant una lluita per altres
especies que no despleguem per
defensar la igual dignitat entre els
éssers humans. Es veritat que ha de
preocupar-nos que altres éssers vius
no siguin tractats irresponsablement.
Pero especialment haurien
d'exasperar-nos les enormes



injusticies que existeixen entre
nosaltres, perqué continuem tolerant
que uns es considerin mes dignes
que altres. Deixem d'advertir que
alguns s'arrosseguen en una
degradant miseria, sense possibilitats
reals de superacio, mentre que altres
ni tan sols saben queé fer amb el que
posseeixen, ostenten vanitosament
una suposada superioritat i deixen
rere seu un nivell de malbaratament
que seria impossible generalitzar
sense destrossar el planeta.
Continuem admetent en la practica
que uns se sentin més humans que
altres, com si haguessin nascut amb
més drets.

91. No pot ser real un sentiment
d'intima unio amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassio i
preocupaci pels éssers humans. Es
evident la incoheréencia de qui lluita
contra el trafic d'animals en perill
d'extincio, pero resta completament



indiferent davant el trafic de
persones, es desentén dels pobres o
s'entesta a destruir un altre ésser
huma que li desagrada. Aix0 posa en
perill el sentit de la lluita per
I'ambient. No és casual que, en
I'himne en qué sant Francesc lloa
Déu per les criatures, hi afegeixi el
seglient: «Lloat sigueu, Senyor meu,
per aquells qui perdonen per amor
vostre.» Tot esta connectat. Per aixo
es requereix una preocupacio per
I'ambient unida a l'amor sincer
envers els éssers humansia un
constant compromis davant els
problemes de la societat.

92. Per altra banda, quan el cor esta
autenticament obert a una comunio
universal, res ni ningu no esta exclos
d'aquesta fraternitat. Per consegient,
també és veritat que la indiferencia o
la crueltat davant les altres criatures
d'aquest mén sempre acaben
traslladant-se d'alguna manera al
tracte que donem a altres éssers



humans. El cor ésun de sol, ila
mateixa miseria que porta a
maltractar un animal no triga a
manifestar-se en la relacio amb les
altres persones. Tot acarnissament
amb qualsevol criatura «és contrari a
la dignitat humana».[69] No podem
considerar-nos grans amants si
excloem dels nostres interessos
alguna part de la realitat: «Pau,
justicia 1 conservacio de la creacio
son tres temes absolutament lligats,
que no podran apartar-se per a ser
tractats individualment sots pena de
caure novament en el
reduccionisme».[70] Tot esta
relacionat, i tots els éssers humans
estem junts com a germans i
germanes en un meravellos
pelegrinatge, entrellacats per I'amor
que Déu té a cada una de les seves
criatures i que ens uneix també, amb
tendre afecte, al germa sol, a la
germana lluna, al germariuiala
mare terra.



VI. DESTINACIO COMUNA DELS
BENS

93. Avui creients i no creients estem
d'acord que la terra és essencialment
una heréncia comuna, els fruits de la
qual han de beneficiar tothom. Per
als creients, aixo es converteix en
una questio de fidelitat al Creador,
perqué Déu va crear el mon per a
tots. Per conseguent, qualsevol
plantejament ecologic ha
d'incorporar una perspectiva social
que tingui en compte els drets
fonamentals dels més postergats. El
principi de la subordinacio de la
propietat privada a la destinacio
universal dels béns i, per tant, el dret
universal al seu Us és una «regla
d'or» del comportament social, i el
«primer principi de tot I'ordenament
etico-social».[71] La tradicio cristiana
mai no ha reconegut com a absolut o
intocable el dret a la propietat
privada i ha subratllat la funcié
social de qualsevol forma de



propietat privada. Sant Joan Pau II va
recordar amb molt emfasi aquesta
doctrina, dient que «Déu ha donat la
terra a tot el génere huma perque
aquesta sustenti tots els seus
habitants, sense excloure ningt ni
privilegiar ningu».[72] SOn paraules
denses i fortes. Va remarcar que «no
seria veritablement digne de I'home
un tipus de desenvolupament que no
respectés i promogués els drets
humans, personals i socials,
economics i politics, incloent-hi els
drets de les nacions i dels pobles».
[73] Amb tota claredat explica que
«]'Església defensa, si, el legitim dret
a la propietat privada, pero ensenya
amb no menor claredat que sobre
tota propietat privada hi grava
sempre una hipoteca social, perque
els béns serveixin a la destinacio
general que Déu els ha donat».[74]
Per tant, afirma que «no és conforme
amb el designi de Déu usar aquest do
de tal manera que els seus beneficis
afavoreixin només uns pocs».[75]



Aix0 questiona seriosament els
habits injustos d'una part de la
humanitat.[76]

94. Elrici el pobre tenen igual
dignitat, perque «a tots dos els va fer
el Senyor» (Pr 22,2); «Ell mateix va
fer petits i grans» (Sv 6,7) i «fa sortir
el sol sobre dolents i bons» (Mt 5,45).
Aix0 té consequencies practiques,
com les que enunciaren els Bisbes
del Paraguai: «Tot camperol té dret
natural a posseir un lot racional de
terra on pugui establir la seva llar,
treballar per a la subsistencia de la
seva familia i tenir seguretat
existencial. Aquest dret ha d'estar
garantit perqueé el seu exercici no
sigui il-lusori sino real. La qual cosa
significa que, a més del titol de
propietat, el camperol ha de comptar
amb mitjans d'educacio téecnica,
credits, assegurances i
comercialitzacio».[77]



95. El medi ambient és un bé
col-lectiu, patrimoni de tota la
humanitat i responsabilitat de
tothom. Qui s'apropia alguna cosa és
sols per administrar-la en bé de tots.
Sino ho fem, carreguem sobre la
consciéncia el pes de negar
I'existencia dels altres. Per aixo, els
Bisbes de Nova Zelanda es
preguntaren que significa el
manament «no mataras» quan «un
vint per cent de la poblaciéo mundial
consumeix recursos en tal mesura
que roba a les nacions pobres, i a les
futures generacions, el que
necessiten per a sobreviure».[78]

VIL. LA MIRADA DE JESUS

96. Jesus assumeix la fe biblica en el
Déu creador i destaca una dada
fonamental: Déu és Pare (cf. Mt
11,25). En els dialegs amb els seus
deixebles, Jesus els invitava a
reconeixer la relacio paterna que
Déu té amb totes les criatures, i els



recordava amb una commovedora
tendresa com cada una d'elles és
important als seus ulls: «No es venen
cinc ocells per pocs diners? Doncs bé,
Déu no n'oblida ni un de sol» (L.c
12,6). «Mireu els ocells del cel: no
sembren, ni seguen, ni recullen en
graners, i el vostre Pare celestial els
alimenta» (Mt 6,26).

97. El Senyor podia invitar els altres
a estar atents a la bellesa que hi ha
en el mon perque ell mateix estava
en contacte permanent amb la
natura i li prestava una atencio plena
d'afecte i meravella. Quan recorria
cada raco de la seva terra s'aturava a
contemplar la formosor sembrada
pel seu Pare, i convidava els seus
deixebles a reconéixer en les coses
un missatge divi: «Alceu els ulls i
mireu els camps; ja sOn rossos, a
punt de segar!» (Jn 4,35). «<Amb el
regne del cel passa com amb el gra
de mostassa que un home va
sembrar en el seu camp: la mostassa



és la més petita de totes les llavors;
pero, quan ha crescut, es fa més gran
que les hortalisses i arriba a ser un
arbre» (Mt 13,31-32).

98. Jesus vivia en harmonia plena
amb la creacio, i els altres se'n
meravellaven: «Qui és aquest, que
fins el vent i el mar 'obeeixen?» (Mt
8,27). No semblava pas com un asceta
separat del mon o enemic de les
coses agradables de la vida. Referint-
se a si mateix expressava: «Ha vingut
el Fill de 'home, que menja i beu, i
diuen: Aqui teniu un golut i un
bevedor» (Mt 11,19). Estava lluny de
les filosofies que menyspreaven el
cos, la mateéria i les coses d'aquest
mon. Tanmateix, aquests dualismes
malsans arribaren a tenir una
important influencia en alguns
pensadors cristians al llarg de la
historia i desfiguraren I'Evangeli.
Jesus treballava amb les seves mans,
prenent contacte diari amb la
materia creada per Déu a fi de



donar-li forma amb la seva traca
d'artesa. Crida l'atencié que la major
part de la seva vida va ser
consagrada a aquesta feina, en una
existéncia senzilla que no despertava
cap admiracié: «¢No és aquest el
fuster, el fill de Maria?» (Mc 6,3). Aixi
santifica el treball i li atorga un
peculiar valor per a la nostra
maduracio. Sant Joan Pau II
ensenyava que, «suportant la fatiga
del treball en uni6 amb Crist
crucificat per nosaltres, I'home
col-labora en certa manera amb el
Fill de Déu en la redempcio de la
humanitat».[79]

99. Per a la comprensio cristiana de
la realitat, el desti de tota la creacio
passa pel misteri de Crist, que és
present des de l'origen de totes les
coses: «Tot fou creat per ell i per a
ell» (Col 1,16).[80] El proleg de
I'Evangeli de Joan (1,1-18) mostra
I'activitat creadora de Crist com a
Paraula divina (Logos). Pero aquest



proleg sorpreén per la seva afirmacio
que aquesta Paraula «es va fer

carn» (Jn 1,14). Una Persona de la
Trinitat s'inseri en el cosmos creat,
corrent la seva sort amb aquest fins a
la creu. Des de l'inici del mon, pero
de manera peculiar a partir de
I'encarnacio, el misteri de Crist actua
de manera amagada en el conjunt de
la realitat natural, sense per aixo
afectar-ne I'autonomia.

100. El Nou Testament no sols ens
parla del Jesus terrenal i de la seva
relacid tan concreta i amable amb el
mon. També el mostra com a
ressuscitat i glorios, present en tota
la creacio amb la seva senyoria
universal: «Déu volgué que residis en
ell tota la plenitud. Déu volgué
reconciliar-ho tot per ell i destinar-ho
a ell, posant la pau en tot el que hi
ha, tant a la terra com al cel, per la
sang de la creu de Jesucrist» (Col
1,19-20). Aix0 ens projecta a la fi dels
temps, quan el Fill lliurara al Pare



totes les coses 1 «Déu sera tot en

tots» (1Co 15,28). D'aquesta manera,
les criatures d'aquest mon ja no se'ns
presenten com una realitat
merament natural, perque el
Ressuscitat les embolcalla
misteriosament i les orienta a un
desti de plenitud. Les mateixes flors
del camp i els ocells que ell va
contemplar admirat amb els seus ulls
humans, ara son plens de la seva
presencia lluminosa.

CAPITOL TERCER

L'ARREL HUMANA DE LA CRISI
ECOLOGICA

101. No ens servira descriure els
simptomes, si no reconeixem l'arrel
humana de la crisi ecologica. Hi ha
una manera d'entendre la vida i
I'accié humana que s'ha desviat i que
contradiu la realitat fins a danyar-la.
Per qué no podem aturar-nos a
pensar-ho? En aquesta reflexid
Proposo que ens concentrem en el



paradigma tecnocratic dominant i en
el lloc de I'ésser huma i de la seva
accid en el mon.

I. LA TECNOLOGIA: CREATIVITAT I
PODER

102. La humanitat ha ingressat en
una nova era en la qual I'empenta
tecnologica ens posa en una cruilla.
Som els hereus de dos segles
d'enormes onades de canvi: la
maquina de vapor, el ferrocarril, el
telegraf, l'electricitat, I'automobil,
I'avio, les industries quimiques, la
medicina moderna, la informatica i,
més recentment, la revolucio digital,
la robotica, les biotecnologies i les
nanotecnologies. Es just alegrar-se
davant aquests avencos, 1
entusiasmar-se enfront de les
amplies possibilitats que ens obren
aquestes constants novetats, perqué
«]la ciéncia i la tecnologia s6n un
meravellos producte de la creativitat
humana donada per Déu».[81] La



modificacio de la natura amb
finalitats utils és una caracteristica
de la humanitat des dels seus inicis, i
aixi la tecnica «expressa la tensio de
I'anim huma cap a la superacio
gradual de certs condicionaments
materials».[82] La tecnologia ha
remeiat innombrables mals que
danyaven i limitaven 1'ésser huma.
No podem deixar de valorar i agrair
el progrés tecnic, especialment en la
medicina, I'enginyeria i les
comunicacions. I com no reconéixer
tots els esforcos de molts cientifics i
técnics que han aportat alternatives
per a un desenvolupament?

103. La tecnociéncia, ben orientada,
no sols pot produir coses realment
valuoses per a millorar la qualitat de
vida de I'ésser huma, des d'objectes
domestics utils fins a grans mitjans
de transport, ponts, edificis, llocs
publics. També és capac de produir
coses belles i de fer «saltar» 1'ésser
huma immers en el mén material



cap a I'ambit de la bellesa. ¢Es pot
negar la bellesa d'un avio, o d'alguns
gratacels? Hi ha precioses obres
pictoriques i musicals aconseguides
amb la utilitzacio de nous
instruments técnics. Aixi, en la
intenci6 de bellesa del productor
técnic i en el contemplador de tal
bellesa, es dona el salt a una certa
plenitud propiament humana.

104. Pero no podem ignorar que
I'energia nuclear, la biotecnologia, la
informatica, el coneixement del
nostre propi ADN i altres capacitats
que hem adquirit ens donen un
tremend poder. Més ben dit, donen
als qui tenen el coneixement, i
sobretot el poder economic per a
utilitzar-lo, un domini impressionant
sobre el conjunt de la humanitat i del
mon sencer. Mai la humanitat no
havia tingut tant poder sobre ella
mateixa i res no garanteix que el fara
servir bé, sobretot si es considera la
manera com l'esta emprant. N'hi ha



prou de recordar les bombes
atomiques llancades en ple segle XX,
0 bé el gran desplegament tecnologic
ostentat pel nazisme, pel comunisme
1 per altres régims totalitaris al servei
de la matanca de milions de
persones, sense oblidar que avui la
guerra posseeix un instrumental
cada vegada més mortifer. En mans
de qui esta i pot arribar a estar tant
poder? Es tremendament perillés
que resideixi en una petita part de la
humanitat.

105. Es tendeix a creure «que tot
increment del poder constitueix
sense més un progres, un augment
de seguretat, d'utilitat, de benestar,
d'energia vital, de plenitud dels
valors»,[83] com si la realitat, el bé i
la veritat brotessin espontaniament
del mateix poder tecnologic i
economic. El fet és que «I'home
modern no esta preparat per a
utilitzar el poder amb encert»,[84]
perque I'immens creixement



tecnologic no ha estat acompanyat
d'un desenvolupament de 1'ésser
huma en responsabilitat, valors,
consciéencia. Cada epoca tendeix a
desplegar una escassa
autoconsciencia dels propis limits.
Per aixo és possible que avui la
humanitat no adverteixi la serietat
dels desafiaments que es presenten, i
«la possibilitat que I'home utilitzi
malament el poder creix
constantment» quan no esta «sotmes
a cap norma reguladora de la
llibertat, sind Unicament als suposats
imperatius de la utilitat i de la
seguretat».[85] L'ésser huma no és
plenament autonom. La seva
llibertat emmalalteix quan es lliura a
les forces cegues de l'inconscient, de
les necessitats immediates, de
I'egoisme, de la violencia. En aquest
sentit, esta nu i exposat enfront del
seu propi poder que continua
creixent, sense tenir els elements per
a controlar-lo. Pot disposar de
mecanismes superficials, pero



podem sostenir que li manquen una
etica solida, una cultura i una
espiritualitat que realment el limitin
i el continguin en una lucida
abnegacio.

II. GLOBALITZACIO DEL PARADIGMA
TECNOCRATIC

106. El problema fonamental és un
altre meés profund encara: la manera
com la humanitat de fet ha assumit
la tecnologia i el seu
desenvolupament junt amb un
paradigma homogeni i
unidimensional. S'hi destaca un
concepte del subjecte que
progressivament, en el procés logico-
racional, abraca i aixi posseeix
'objecte que es troba a fora. Aquest
subjecte es desplega en l'establiment
del métode cientific amb la seva
experimentacio, que ja és
explicitament tecnica de possessio,
domini i transformacié. Es com si el
subjecte es trobés enfront d'una



matéria informe totalment
disponible per a la seva manipulacio.
La intervencié humana en la natura
sempre s'’ha esdevingut, pero durant
molt temps va tenir la caracteristica
d'acompanyar, de plegar-se a les
possibilitats que ofereixen les coses
mateixes. Es tractava de rebre el que
la realitat natural per ella mateixa
permet, com allargant la ma. En
canvi, ara el que interessa és
extreure tot el que sigui possible de
les coses per la imposicio de la ma
humana, que tendeix a ignorar o
oblidar la realitat mateixa del que té
al davant. Per aixo, 1'ésser huma i les
coses han deixat d'allargar-se
amigablement la ma per a passar a
estar enfrontats. D'aqui es passa
facilment a la idea d'un creixement
infinit o il-limitat, que ha
entusiasmat tant economistes,
financers i tecnolegs. Suposa la
mentida de la disponibilitat infinita
dels béns del planeta, que mena a
«esprémer-lo» fins al limit i més enlla



del limit. Es el pressuposit fals que
«existeix una quantitat il-limitada
d'energia i de recursos utilitzables,
que la seva regeneracio immediata és
possible 1 que els efectes negatius de
les manipulacions de la natura poden
ser facilment absorbits».[86]

107. Podem dir, doncs, que, en
'origen de moltes dificultats del mon
actual, hi ha primer de tot la
tendencia, no sempre conscient, a
constituir la metodologia i els
objectius de la tecnociencia en un
paradigma de comprensio que
condiciona la vida de les persones i
el funcionament de la societat. Els
efectes de l'aplicacio d'aquest motlle
a tota la realitat, humana i social, es
constaten en la degradacio de
I'ambient, pero aquest és tan sols un
signe del reduccionisme que afecta la
vida humana i la societat en totes les
seves dimensions. Cal reconéixer que
els objectes producte de la técnica no
sOn neutres, perque creen un



entramat que acaba condicionant els
estils de vida i orienten les
possibilitats socials en la linia dels
interessos de determinats grups de
poder. Certes eleccions que semblen
purament instrumentals, en realitat
son eleccions sobre la vida social que
es vol desenvolupar.

108. No es pot pensar que sigui
possible sostenir un altre paradigma
cultural i servir-se de la tecnica com
d'un mer instrument, perque avui el
paradigma tecnologic s'ha tornat tan
dominant, que és molt dificil
prescindir dels seus recursos, i més
dificil encara és fer-los servir sense
ser dominats per la seva logica. S’ha
tornat contracultural elegir un estil
de vida amb objectius que puguin ser
almenys en part independents de la
tecnica, dels seus costos i del seu
poder globalitzador i massificador.
De fet, la tecnica té una inclinacio a
buscar que res no quedi fora de la
seva ferria logica, i «I'home que



posseeix la tecnica sap que, en el
fons, aquesta no s'adreca ni a la
utilitat ni al benestar, sino al domini;
el domini, en el sentit més extrem de
la paraula».[87] Per aix0 «intenta
controlar tant els elements de la
natura com els de l'existencia
humana».[88] La capacitat de decisio,
la llibertat més genuina i 1'espai per a
la creativitat alternativa dels
individus es veuen reduits.

109. El paradigma tecnologic també
tendeix a exercir el seu domini sobre
I'economia i la politica. L'economia
assumeix tot el desenvolupament
tecnologic en funcio del redit, sense
prestar atencio a eventuals
consequeéncies negatives per a 1'ésser
huma. Les finances ofeguen
I'economia real. No s'han apres les
llicons de la crisi financera mundial i
amb molta lentitud s'aprenen les
llicons de la deterioracié ambiental.
En alguns cercles se sosté que
I'economia actual i la tecnologia



resoldran tots els problemes
ambientals, de la mateixa manera
que s'afirma, amb llenguatges no
academics, que els problemes de la
fam ila miséria en el mon
simplement es resoldran amb el
creixement del mercat. No és una
questio de teories economiques, que
potser ningu no s'atreveix avui a
defensar, sind de la seva instal-lacié
en el desenvolupament factic de
I'economia. Els qui no ho afirmen
amb paraules ho sostenen amb els
fets, quan no sembla preocupar-los
una justa dimensio de la produccio,
una millor distribuci6 de la riquesa,
una cura responsable de 'ambient o
els drets de les generacions futures.
Amb els seus comportaments
expressen que l'objectiu de
maximitzar els beneficis és suficient.
Pero el mercat per si mateix no
garanteix el desenvolupament huma
integral i la inclusid social.[89]
Mentrestant, tenim un
«superdesenvolupament



malbaratador i consumista, que
contrasta de manera inacceptable
amb situacions persistents de
miseria deshumanitzadora»,[90] i no
s'elaboren amb suficient celeritat
institucions economiques i vies
socials que permetin als més pobres
accedir de manera regular als
recursos basics. No s'acaba d'advertir
quines son les arrels més profundes
dels actuals desajusts, que tenen a
veure amb l'orientacio, els fins, el
sentit i el context social del
creixement tecnologic i economic.

110. L'especialitzacio propia de la
tecnologia implica una gran dificultat
per a mirar el conjunt. La
fragmentacio dels sabers compleix la
seva funcio a I'hora d'aconseguir
aplicacions concretes, pero sol portar
a perdre el sentit de la totalitat, de les
relacions que existeixen entre les
coses, de 1'horitzé ampli, que es torna
irrellevant. Aix0 mateix impedeix
trobar camins adequats per a



resoldre els problemes més
complexos del mon actual, sobretot
de I'ambient i dels pobres, que no es
poden abordar des d'una sola mirada
0 des d'un sol tipus d'interessos. Una
ciéncia que pretengui oferir
solucions als grans afers,
necessariament hauria de sumar tot
el que ha generat el coneixement en
les altres arees del saber, incloent-hi
la filosofia i I'ética social. Pero aquest
és un habit dificil de desenvolupar
avui. Per aix0 tampoc no es poden
reconeixer veritables horitzons etics
de referéncia. La vida passa a ser un
abandonar-se a les circumstancies
condicionades per la tecnica, entesa
com el principal recurs per a
interpretar l'existéncia. En la realitat
concreta que ens interpel-la,
apareixen diversos simptomes que
mostren l'error, com la degradacio de
I'ambient, I'angoixa, la pérdua del
sentit de la vida i de la convivencia.
Aixi es mostra una vegada més que
«la realitat és superior a la idea».[91]



111. La cultura ecologica no es pot
reduir a una série de respostes
urgents i parcials als problemes que
van apareixent entorn de la
degradacio de I'ambient,
I'esgotament de les reserves naturals
ila contaminacio. Hauria de ser una
mirada distinta, un pensament, una
politica, un programa educatiu, un
estil de vida i una espiritualitat que
conformin una resistencia davant
I'avanc del paradigma tecnocratic.
Altrament, fins les millors iniciatives
ecologistes poden acabar tancades en
la mateixa logica globalitzada.
Buscar només un remei técnic a cada
problema ambiental que sorgeixi, és
aillar coses que en realitat estan
entrellacades, 1 amagar els veritables
i més profunds problemes del
sistema mundial.

112. Tanmateix, és possible tornar a
ampliar la mirada, i la llibertat
humana és capac de limitar la
tecnica, orientar-la, i col-locar-la al



servei d'un altre tipus de progreés,
més sa, més huma, més social, més
integral. L'alliberament del
paradigma tecnologic regnant es
produeix de fet en algunes ocasions.
Per exemple, quan comunitats de
petits productors opten per sistemes
de produccié menys contaminants,
sostenint un model de vida, de goig i
de convivencia no consumista. O
quan la téecnica s'orienta
prioritariament a resoldre els
problemes concrets dels altres, amb
la passio d'ajudar altres persones a
viure amb més dignitat i menys
sofriment. També quan la intencid
creadora del que és bell i la seva
contemplacio aconsegueixen superar
el poder objectivant en una mena de
salvacid que s'esdevé en 1'objecte bell
i en la persona que el contempla.
L'auténtica humanitat, que invita a
una nova sintesi, sembla habitar
enmig de la civilitzacio tecnologica,
quasi imperceptiblement, com la
boira que es filtra sota la porta



tancada. ¢Sera una promesa
permanent, malgrat tot, brotant com
una tossuda resisténcia d'allo que és
autentic?

113. D'altra banda, la gent ja no
sembla creure en un futur felig, no
confia cegament en un dema millor a
partir de les condicions actuals del
mon i de les capacitats tecniques.
Pren consciéncia que l'avanc de la
ciéncia i de la técnica no equival a
l'avancg de la humanitat i de la
historia, i entreveu que sén uns
altres els camins fonamentals per a
un futur feli¢. No obstant aixo,
tampoc no s'imagina renunciant a les
possibilitats que ofereix la
tecnologia. La humanitat s'ha
modificat profundament, i
I'acumulacio de constants novetats
consagra una fugacitat que ens
arrossega per la superficie, en una
unica direccio. Es fa dificil aturar-nos
per a recuperar la profunditat de la
vida. Sil'arquitectura reflecteix



'esperit d'una epoca, les
megaestructures i les cases en serie
expressen l'esperit de la técnica
globalitzada, en queé la permanent
novetat dels productes s'uneix a un
pesat avorriment. No ens hi
resignem i no renunciem a
preguntar-nos pels fins i pel sentit de
tot. Altrament, només legitimarem la
situacio vigent i necessitarem més
succedanis per a suportar el buit.

114. El que esta passant ens posa
davant la urgencia d'avangar en una
valenta revolucio cultural. La ciencia
ila tecnologia no son neutrals, pero
poden implicar des del comengament
fins al final d'un procés diverses
intencions o possibilitats, i poden
configurar-se de distintes maneres.
Ningu no pretén tornar a l'época de
les cavernes, pero si que és
indispensable minorar la marxa per
a mirar la realitat d'una altra
manera, recollir els avencos positius
i sostenibles, i alhora recuperar els



valors i els grans fins arrasats per un
desenfrenament megaloman.

ITI. CRISI I CONSEQUENCIES DE
L'ANTROPOCENTRISME MODERN

115. L'antropocentrisme modern,
paradoxalment, ha acabat col-locant
la raé6 técnica sobre la realitat,
perque aquest ésser huma «ni sent la
natura com a norma valida, ni menys
encara com a refugi vivent. La veu
sense fer hipotesis, practicament,
com a lloc i1 objecte d'una tasca en la
qual s'enclou tot, essent-li indiferent
el que amb aixo0 succeeixi».[92]
D'aquesta manera, s'afebleix el valor
que té el mon en si mateix. Pero si
I'ésser huma no redescobreix el seu
veritable lloc, s'entén malament a si
mateix i acaba contradient la seva
propia realitat: «No sols la terra ha
estat donada per Déu a I'home, el
qual ha d'usar-la respectant la
intencio originaria que és un bé,
segons el qual li ha estat donada; fins



i tot 'home és per a si mateix un do
de Déu i, per tant, ha de respectar
'estructura natural i moral de queé ha
estat dotat».[93]

116. En la modernitat hi ha hagut
una gran desmesura antropocentrica
que, amb una altra vestimenta, avui
continua danyant tota referencia
comuna i tot intent per enfortir els
llagos socials. Per aixo ha arribat el
moment de tornar a prestar atencio a
la realitat amb els limits que aquesta
imposa, que al seu torn son la
possibilitat d'un desenvolupament
huma i social més sa i fecund. Una
presentacio inadequada de
I'antropologia cristiana, pogué
arribar a recolzar una concepcio
equivocada sobre la relacio de 1'ésser
huma amb el mon. Es transmeté
moltes vegades un somni prometeic
de domini sobre el mon que provoca
la impressié que la cura de la natura
és cosa de febles. En canvi, la forma
correcta d'interpretar el concepte de



I'ésser huma com a «senyor» de
I'univers consisteix a entendre'l com
a administrador responsable.[94]

117. La falta de preocupacio per
mesurar el dany a la natura i
I'impacte ambiental de les decisions,
és sols un reflex molt visible d'un
desinteres per reconeixer el missatge
que la natura porta inscrit en les
seves mateixes estructures. Quan no
es reconeix en la realitat mateixa el
valor d'un pobre, d'un embrio huma,
d'una persona amb discapacitat —-per
posar nomeés uns quants exemples—,
dificilment s'escoltaran els crits de la
mateixa natura. Tot esta connectat. Si
I'ésser huma es declara autonom de
la realitat i es constitueix en
dominador absolut, la mateixa base
de la seva existéncia s'ensorra,
perque, «en lloc d'exercir el seu
paper de col-laborador de Déu en
I'obra de la creacio, 'home suplanta
Déu i amb aix0 provoca la rebel-1i6
de la natura».[95]



118. Aquesta situacio es porta a una
constant esquizofrenia, que va de
I'exaltacio tecnocratica que no
reconeix als altres éssers un valor
propi, fins a la reaccio de negar tot
valor peculiar a I'ésser huma. Pero
no es pot prescindir de la humanitat.
No hi haura una nova relacio amb la
natura sense un nou ésser huma. No
hi ha ecologia sense una adequada
antropologia. Quan la persona
humana és considerada sols un ésser
més entre altres, que procedeix dels
jocs de l'atzar o d'un determinisme
fisic, «es corre el risc que disminueixi
en les persones la consciencia de la
responsabilitat».[96] Un
antropocentrisme desviat no
necessariament ha de donar pas a un
«biocentrisme», perqué aixo
implicaria un nou desajust que no
solament no resoldra els problemes
sind que n'hi afegira d'altres. No pot
exigir-se a 1'ésser huma un
compromis respecte al mon, sino es
reconeixen 1 valoren al mateix temps



les seves capacitats peculiars de
coneixement, voluntat, llibertat i
responsabilitat.

119. La critica a l'antropocentrisme
desviat tampoc no hauria de col-locar
en un segon pla el valor de les
relacions entre les persones. Si la
crisi ecologica és una eclosio o una
manifestacio externa de la crisi etica,
cultural i espiritual de la modernitat,
no podem pretendre guarir la nostra
relacié amb la natura i l'ambient
sense guarir totes les relacions
basiques de 1'ésser huma. Quan el
pensament cristia reclama un valor
peculiar per a I'ésser huma per
damunt de les altres criatures, dona
lloc a la valoracio de cada persona
humana, i aixi provoca el
reconeixement de l'altre. L'obertura
a un «tu» capacg de conéixer, estimar
1 dialogar continua essent la gran
noblesa de la persona humana. Per
aixo, per a una adequada relacio
amb el mon creat no fa falta afeblir



la dimensio6 social de I'ésser huma i
tampoc la seva dimensio
transcendent, la seva obertura al
«Tu» divi. Perqué no es pot proposar
una relacio amb l'ambient aillada de
la relacio amb les altres persones i
amb Déu. Seria un individualisme
romantic disfressat de bellesa
ecologica i una asfixiant reclusio en
la immanencia.

120. Atés que tot esta relacionat,
tampoc no és compatible la defensa
de la natura amb la justificacio de
I'avortament. No sembla factible un
cami educatiu per a acollir els éssers
febles que ens envolten, que a
vegades sOn molestos o inoportuns, si
no es protegeix un embrié huma
encara que la seva arribada sigui
causa de molésties i dificultats: «Si es
perd la sensibilitat personal i social
per a acollir una nova vida, també es
marceixen altres formes d'acolliment
profitoses per a la vida social».[97]



121. Esta pendent el
desenvolupament d'una nova sintesi
que superi falses dialéctiques dels
darrers segles. El mateix
cristianisme, mantenint-se fidel a la
seva identitat i al tresor de veritat
que ha rebut de Jesucrist, sempre es
repensa i s'expressa en el dialeg amb
les noves situacions historiques,
deixant brotar aixi la seva eterna
novetat.[98]

El relativisme practic

122. Un antropocentrisme desviat
déna lloc a un estil de vida desviat.
En l'exhortacio apostolica Evangelii
gaudium em vaig referir al
relativisme practic que caracteritza
la nostra epoca, i que és «encara més
perillos que el doctrinal».[99] Quan
I'ésser huma es col-loca a si mateix
en el centre, acaba donant prioritat
absoluta a les seves conveniencies
circumstancials, i tota la resta es
torna relativa. Per aixo no hauria de



cridar l'atencié que, juntament amb
I'omnipreseéncia del paradigma
tecnocratic i I'adoracio del poder
huma sense limits, es desenvolupi en
els subjectes aquest relativisme en
que tot es torna irrellevant si no
serveix els propis interessos
immediats. Hi ha en aix0 una logica
que permet comprendre com
s'alimenten mutuament diverses
actituds que provoquen al mateix
temps la degradacié ambiental i la
degradacio social.

123. La cultura del relativisme és la
mateixa patologia que empeny una
persona a aprofitar-se d'una altraia
tractar-la com a mer objecte,
obligant-la a treballs forgats, o
convertint-la en esclava a causa d'un
deute. Es la mateixa logica que porta
a I'explotacio sexual dels infants, o a
I'abando dels ancians que no
serveixen per als propis interessos.
Es també la logica interna de qui diu:
Deixem que les forces invisibles del



mercat regulin I'economia, perqué
els seus impactes sobre la societat i
sobre la natura son danys
inevitables. Si no hi ha veritats
objectives ni principis solids, fora de
la satisfaccio dels propis projectes i
de les necessitats immediates, quins
limits poden tenir el trafic d'éssers
humans, la criminalitat organitzada,
el narcotrafic, el comerg de diamants
ensangonats i de pells d'animals en
vies d'extincié? ¢No és la mateixa
logica relativista la que justifica la
compra d'organs als pobres a fi de
vendre'ls o d'utilitzar-los per a
experimentacio, o el rebuig d'infants
perque no responen al desig dels
seus pares? Es la mateixa logica del
«fes servir i llenca», que genera tants
residus només pel desig desordenat
de consumir més del que realment es
necessita. Llavors no podem pensar
que els projectes politics o la forca de
la llei seran suficients per a evitar els
comportaments que afecten
I'ambient, perque, quan és la cultura



la que es corromp i ja no es reconeix
cap veritat objectiva o uns principis
universalment valids, les lleis només
s'entendran com a imposicions i com
a obstacles a evitar.

4.2. Necessitat de preservar el treball

124. En qualsevol plantejament sobre
una ecologia integral, que no
exclogui l'ésser huma, és
indispensable incorporar-hi el valor
del treball, tan saviament
desenvolupat per sant Joan Pau Il en
la seva enciclica Laborem exercens.
Recordem que, segons el relat biblic
de la creacid, Déu va col-locar 1'ésser
huma en el jardi acabat de crear (cf.
Gn 2,15) no sols per preservar les
coses existents (tenir-ne cura), sin6
per treballar sobre aquestes coses de
manera que produeixin fruits
(conrear). Aixi, els obrers i artesans
«asseguren la creaci6 eterna» (Sir
38,34). En realitat, la intervencio
humana que procura el prudent



desenvolupament de les coses
creades és la forma més adequada de
tenir-ne cura, perque implica situar-
se com a instrument de Déu per a
ajudar a desplegar les potencialitats
que ell mateix va col-locar en les
coses: «Déu posa en la terra
medecines i 'home prudent no les
menysprea» (Sir 38,4).

125. Si intentem pensar quines son
les relacions adequades de 1'ésser
huma amb el mon que 1'envolta,
emergeix la necessitat d'una correcta
concepcio del treball, perque si
parlem sobre la relacio de l'ésser
huma amb les coses, apareix la
pregunta pel sentit i la finalitat de
I'accio humana sobre la realitat. No
parlem sols del treball manual o del
treball amb la terra, sing de
qualsevol activitat que impliqui
alguna transformacio de les coses
existents, des de la produccio d'un
informe social fins al disseny d'un
desenvolupament tecnologic.



Qualsevol forma de treball té al
darrere una idea sobre la relacio que
I'ésser huma pot o deu establir amb
les altres coses. L'espiritualitat
cristiana, juntament amb l'admiracio
contemplativa de les criatures que
trobem en sant Francesc d'Assis, ha
desenvolupat també una rica i sana
comprensio sobre el treball, com
podem trobar, per exemple, en la
vida del beat Carles Foucauld i els
seus deixebles.

126. Recollim també alguna cosa de
la llarga tradicio del monacat. Al
comencament afavoria, en certa
manera, la fuga del mon, intentant
escapar de la decadéncia urbana. Per
aixo, els monjos buscaven el desert,
convencuts que era el lloc adequat
per a reconeixer la presencia de Déu.
Posteriorment, sant Benet de Nursia
va proposar que els seus monjos
visquessin en comunitat combinant
la pregaria i la lectura amb el treball
manual («Ora et labora»). Aquesta



introduccio del treball manual
impregnat de sentit espiritual va ser
revolucionaria. S'aprengué a cercar
la maduracid i la santificacié en la
compenetracio entre el recolliment i
el treball. Aquesta manera de viure
el treball ens fa tornar més acurats i
respectuosos envers I'ambient,
impregna de sana sobrietat la nostra
relacio amb el mon.

127. Diem que «I'home és l'autor, el
centre i el fi de tota la vida
economico-social».[100] No obstant
aixo, quan en l'ésser huma es danya
la capacitat de contemplar i de
respectar, es creen les condicions
perque el sentit del treball es
desfiguri.[101] Convé recordar
sempre que l'ésser huma és «capag
de ser per si mateix agent
responsable de la seva millora
material, del seu progrés moral i del
seu desenvolupament espiritual».
[102] El treball hauria de ser I'ambit
d'aquest multiple desenvolupament



personal, en que es posen en joc
moltes dimensions de la vida: la
creativitat, la projeccio del futur, el
desenvolupament de capacitats,
I'exercici dels valors, la comunicacio
amb els altres, una actitud
d'adoracio. Per aixo, en l'actual
realitat social mundial, més enlla
dels interessos limitats de les
empreses i d'una questionable
racionalitat economica, és necessari
que «es continui buscant com a
prioritat l'objectiu de l'accés al treball
per part de tothom».[103]

128. Som cridats al treball des de la
nostra creacio. No ha de buscar-se
que el progrés tecnologic reemplaci
cada vegada més el treball huma,
amb la qual cosa la humanitat es
faria mal a ella mateixa. El treball és
una necessitat, part del sentit de la
vida en aquesta terra, cami de
maduracio, de desenvolupament
huma i de realitzacid personal. En
aquest sentit, ajudar els pobres amb



diners ha de ser sempre una solucid
provisional per a resoldre urgencies.
El gran objectiu hauria de ser sempre
permetre'ls una vida digna a traveés
del treball. Pero l'orientaci6 de
I'economia ha propiciat un tipus
d'avanc tecnologic per a reduir
costos de produccio en rao de la
disminucio dels llocs de treball, que
es reemplacen per maquines. Fs una
manera més de com l'acci6 de I'ésser
huma pot girar-se en contra d'ell
mateix. La disminucio dels llocs de
treball «té també un impacte negatiu
en el pla economic pel progressiu
desgast del “capital social", és a dir,
del conjunt de relacions de
confianca, fiabilitat, i respecte de les
normes, que son indispensables en
tota convivencia civil».[104] En
definitiva, «els costos humans son
sempre també costos economics i les
disfuncions economiques comporten
igualment costos humans».[105]
Deixar d'invertir en les persones per



obtenir un major rédit immediat és
molt mal negoci per a la societat.

129. Perque continui essent possible
donar ocupacio, és imperios
promoure una economia que
afavoreixi la diversitat productiva i
la creativitat empresarial. Per
exemple, hi ha una gran varietat de
sistemes alimentaris agricoles i de
petita escala que continua
alimentant la major part de la
poblacié mundial, utilitzant una
baixa proporcio del territoriide
l'aigua i produint menys residus,
sigui en petites parcel-les agricoles,
hortes, caca i recol-leccio silvestre,
pesca artesanal. Les economies
d'escala, especialment en el sector
agricola, acaben forcant els petits
agricultors a vendre les seves terres
0 a abandonar els seus conreus
tradicionals. Els intents d'alguns
d'ells per avancar en altres formes de
produccio, més diversificades,
acaben essent inutils per la dificultat



de connectar-se amb els mercats
regionals i globals o perque la
infraestructura de venda i de
transport esta al servei de les grans
empreses. Les autoritats tenen el
dret ila responsabilitat de prendre
mesures de clar i ferm suport als
petits productors i a la varietat
productiva. Perqué hi hagi una
llibertat economica de la qual tots
efectivament es beneficiin, a vegades
pot ser necessari posar limits als qui
tenen majors recursos i poder
financer. Una llibertat economica
només declamada, pero en que les
condicions reals impedeixen que
molts puguin accedir-hi realment, i
en que es deteriora l'accés al treball,
es converteix en un discurs
contradictori que deshonra la
politica. L'activitat empresarial, que
és una noble vocacid orientada a
produir riquesa i a millorar el mon
per a tothom, pot ser una manera
molt fecunda de promoure la regio
on instal-la les seves empreses,



sobretot si entén que la creacid de
llocs de treball és part ineludible del
seu servei al bé comu.

Innovacio biologica a partir de la
recerca

130. En la visio filosofica i teologica
de la creacio que he mirat de
proposar, queda clar que la persona
humana, amb la peculiaritat de la
seva rao i de la seva ciéncia, no és
pas un factor extern que hagi de ser
totalment exclos. No obstant aixo, si
bé I'ésser huma pot intervenir en
vegetals i animals, i fer-ne us quan és
necessari per a la seva vida, el
Catecisme ensenya que les
experimentacions amb animals
només son legitimes «si es mantenen
en limits raonables i contribueixen a
cuidar o salvar vides humanes».[106]
Recorda amb fermesa que el poder
huma té limits i que «és contrari a la
dignitat humana fer sofrir inutilment
els animals i sacrificar sense



necessitat llurs vides».[107] Tot us i
experimentacio «exigeix un respecte
religios de la integritat de la creacio».
[108]

131. Vull recollir aqui l'equilibrada
posicid de sant Joan Pau II, el qual
ressaltava els beneficis dels avengos
cientifics i tecnologics, que
«manifesten com és de noble la
vocacio de I'home a participar
responsablement en l'accio creadora
de Déu», pero al mateix temps
recordava que «tota intervencio en
una area de l'ecosistema ha de
considerar les seves consequeéncies
en altres arees».[109] Expressava que
I'Església valora l'aportacio «de
I'estudi i de les aplicacions de la
biologia molecular, completada amb
altres disciplines, com la genetica, i la
seva aplicacio tecnologica en
I'agricultura i en la industria»,[110]
encara que també deia que aixo no
ha de donar lloc a una
«indiscriminada manipulacio



genetica»[111] que ignori els efectes
negatius d'aquestes intervencions.
No és possible frenar la creativitat
humana. Si no es pot prohibir a un
artista el desplegament de la seva
capacitat creadora, tampoc no es
poden inhabilitar els qui tenen
especials dons per al
desenvolupament cientific i
tecnologic, les capacitats dels quals
han estat donades per Déu per al
servei als altres. Al mateix temps, no
poden deixar de replantejar-se els
objectius, els efectes, el context i els
limits étics d'aquesta activitat
humana que és una forma de poder
amb alts riscs.

132. En aquest marc hauria de situar-
se qualsevol reflexi6 a proposit de la
intervencio humana sobre els
vegetals i animals, que avui implica
mutacions genetiques generades per
la biotecnologia, amb vista a
aprofitar les possibilitats presents en
la realitat material. El respecte de la



fe a la ra0 implica prestar atencio al
que la mateixa ciencia biologica,
desenvolupada de manera
independent respecte als interessos
economics, pot ensenyar a proposit
de les estructures biologiques i de les
seves possibilitats i mutacions. En tot
cas, una intervencio legitima és
aquella que actua en la natura «per
tal d'ajudar-la a desenvolupar-se en
la seva linia, la de la creacio, la
volguda per Déu».[112]

133. Es dificil emetre un judici
general sobre els desenvolupaments
de transgenics (en sigla anglesa,
OMG, organisme genéticament
modificat), vegetals o animals,
medics o agropecuaris, ja que poden
ser molt diversos entre ells i requerir
distintes consideracions. D'altra
banda, els riscs no sempre
s'atribueixen a la tecnica mateixa
sino a la seva aplicacid inadequada o
excessiva. En realitat, les mutacions
genetiques moltes vegades han estat i



son produides per la mateixa natura.
Ni tan sols les provocades per la
intervencio humana no sén un
fenomen modern. La domesticacid
d'animals, I'encreuament d'espécies i
altres practiques antigues i
universalment acceptades poden
incloure's en aquestes
consideracions. Es pot recordar que
l'inici dels desenvolupaments
cientifics de cereals transgenics
estigué en I'observaci6é d'un bacteri
que naturalment i espontaniament
produia una modificacio en el
genoma d'un vegetal. Pero en la
natura aquests processos tenen un
ritme lent que no es compara amb la
velocitat que imposen els avencos
tecnologics actuals, encara que
aquests avencos tinguin un
desenvolupament cientific d'uns
quants segles.

134. Si bé no hi ha comprovacio
contundent a proposit del dany que
podrien causar els cereals



transgenics als éssers humans, i en
algunes regions la seva utilitzacio ha
provocat un creixement economic
que ha ajudat a resoldre problemes,
hi ha dificultats importants que no
han de ser relativitzades. En molts
llocs, eixint de la introducci6
d'aquests cultius, es constata una
concentracio6 de terres productives
en mans de pocs, deguda a la
«progressiva desaparicio de petits
productors, que, com a conseqiéncia
de la perdua de les terres explotades,
s'han vist obligats a retirar-se de la
produccio directa».[113] Els més
fragils es converteixen en
treballadors precaris, i molts
empleats rurals acaben migrant a
miserables assentaments de les
ciutats. L'expansio de la frontera
d'aquests conreus arrasa el complex
entramat dels ecosistemes,
disminueix la diversitat productiva, i
afecta el present o el futur de les
economies regionals. En diversos
paisos s'adverteix una tendeéncia al



desenvolupament d'oligopolis en la
produccio de grans i d'altres
productes necessaris per al seu
conreu, i la dependéncia s'agreuja si
es pensa en la produccio de granes
esterils que acabaria obligant els
camperols a comprar-ne a les
empreses productores.

135. Sens dubte fa falta una atencio
constant, que porti a considerar tots
els aspectes étics implicats. A tal fi cal
assegurar una discussio cientifica i
social que sigui responsable i amplia,
capac de considerar tota la
informacio disponible i anomenar les
coses pel seu nom. A vegades no es
posa sobre la taula la totalitat de la
informacio, que se selecciona d'acord
amb els propis interessos, siguin
politics, economics o ideologics. Aixo
fa dificil desenvolupar un judici
equilibrat i prudent sobre les
diverses questions, considerant totes
les variables pertinents. Cal comptar
amb espais de discussio on tots



aquells qui d'alguna manera es
poguessin veure directament o
indirectament afectats (agricultors,
consumidors, autoritats, cientifics,
empreses productores de llavors,
poblacions veines als camps fumigats
1 altres) puguin exposar les seves
problematiques o accedir a
informacio amplia i fidedigna per a
prendre decisions tendents al bé
comu present i futur. Es una qiiestio
ambiental de caracter complex, per
la qual cosa el seu tractament exigeix
una mirada integral de tots els seus
aspectes, i aix0 requeriria almenys
un major esforg per a financar
diverses linies de recerca lliure i
indisciplinari que puguin aportar-hi
nova llum.

136. D'altra banda, és preocupant
que quan alguns moviments
ecologistes defensen la integritat de
I'ambient, i amb rad reclamen certs
limits a la recerca cientifica, a
vegades no apliquen aquests



mateixos principis a la vida humana.
Se sol justificar que es traspassin tots
els limits quan s'experimenta amb
embrions humans vius. S'oblida que
el valor inalienable d'un ésser huma
va més enlla del grau del seu
desenvolupament. De la mateixa
manera, quan la técnica desconeix
els grans principis étics, acaba
considerant legitima qualsevol
practica. Com hem vist en aquest
capitol, la técnica separada de 1'etica
dificilment sera capacg d'autolimitar
el seu poder.

CAPITOL QUART
UNA ECOLOGIA INTEGRAL

137. Atés que tot esta intimament
relacionat, i que els problemes
actuals requereixen una mirada que
tingui en compte tots els factors de la
crisi mundial, proposo que ens
aturem ara a pensar en els distints
aspectes d'una ecologia integral, que



incorpori clarament les dimensions
humanes i socials.

I. ECOLOGIA AMBIENTAL,
ECONOMICA I SOCIAL

138. L'ecologia estudia les relacions
entre els organismes vivents i
I'ambient on es desenvolupen.
També exigeix asseure's a pensaria
discutir sobre les condicions de vida i
de supervivencia d'una societat, amb
I'honestedat per a posar en dubte
models de desenvolupament,
produccio i consum. No esta de més
insistir que tot esta connectat. El
temps il'espai no son independents
entre ells, i ni tan sols els atoms o les
particules subatomiques no es poden
considerar per separat. Aixi com els
distints components del planeta —
fisics, quimics i biologics— estan
relacionats entre ells, també les
espéecies vives conformen una xarxa
que mai no acabem de reconeéixer i
comprendre. Bona part de la nostra



informacio genética és compartida
per molts éssers vius. Per aixo, els
coneixements fragmentaris i aillats
poden convertir-se en una forma
d'ignorancia si es resisteixen a
integrar-se en una visiéo més amplia
de la realitat.

139. Quan es parla de «medi
ambient», s'indica particularment
una relacio, la que existeix entre la
natura i la societat que I'habita. Aixo
ens impedeix d'entendre la natura
com quelcom separat de nosaltres o
com un mer marc de la nostra vida.
Hi estem inclosos, en som part i
estem interpenetrats. Les raons per
les quals un lloc es contamina
exigeixen una analisi del
funcionament de la societat, de la
seva economia, del seu
comportament, de les seves maneres
d'entendre la realitat. Donada la
magnitud dels canvis, ja no és
possible trobar una resposta
especifica i independent per a cada



part del problema. Es fonamental
buscar solucions integrals que
considerin les interaccions dels
sistemes naturals entre ells i amb els
sistemes socials. No hi ha dues crisis
separades, una d'ambiental i una
altra de social, sin6 una sola i
complexa crisi socio-ambiental. Les
trajectories per a la solucio
requereixen una aproximacio
integral per a combatre la pobresa,
per a retornar la dignitat als exclosos
i simultaniament per a protegir la
natura.

140. A causa de la quantitat i varietat
d'elements a tenir en compte, a I'hora
de determinar I'impacte ambiental
d'una iniciativa concreta, esdevé
indispensable donar als
investigadors un lloc preponderant i
facilitar la seva interaccio, amb
amplia llibertat academica. Aquesta
recerca constant hauria de permetre
reconeixer també com les distintes
criatures es relacionen conformant



aquestes unitats majors que avui
anomenem «ecosistemes». No els
tenim en compte solament per a
determinar quin és el seu us
racional, siné perqueé posseeixen un
valor intrinsec independent d'aquest
us. Aixi com cada organisme és bo i
admirable en si mateix pel fet de ser
una criatura de Déu, el mateix passa
amb el conjunt harmonids
d'organismes en un espai determinat,
funcionant com un sistema. Encara
que no en tinguem consciéncia,
depenem d'aquest conjunt per a la
nostra propia existéncia. Es pot
recordar que els ecosistemes
intervenen en el segrest d'anhidrid
carbonic, en la purificacio de l'aigua,
en el control de malalties i plagues,
en la formacio del sol, en la
descomposicio de residus, i en
moltissims altres serveis que oblidem
0 ignorem. Quan adverteixen aixo,
moltes persones tornen a prendre
consciéncia que vivim i actuem a
partir d'una realitat que ens ha estat



previament regalada, que és anterior
a les nostres capacitats i a la nostra
existencia. Per aixo, quan es parla
d'un «us sostenible», sempre cal
incorporar-hi una consideracio sobre
la capacitat de regeneracio de cada
ecosistema en les seves diverses
arees i aspectes.

141. D'altra banda, el creixement
economic tendeix a produir
automatismes i a homogeneitzar,
amb vista a simplificar procediments
i a reduir costos. Per aixo és
necessaria una ecologia economica,
capac d'obligar a considerar la
realitat de manera més amplia.
Perqué «la proteccio del medi
ambient haura de constituir part
integrant del procés de
desenvolupament i no podra
considerar-se en forma aillada».[114]
Pero al mateix temps esdevé actual la
necessitat imperiosa de I'humanisme,
que per ell mateix convida els
distints sabers, també 1'economic,



vers una mirada més integral i
integradora. Avui l'analisi dels
problemes ambientals és inseparable
de l'analisi dels contextos humans,
familiars, laborals, urbans, i de la
relacio de cada persona amb si
mateixa, que genera una
determinada manera de relacionar-
se amb els altres i amb l'ambient. Hi
ha una interaccio entre els
ecosistemes i entre els diversos mons
de referencia social, i aixi es mostra
una vegada meés que «el tot és
superior a la part».[115]

142. Si tot esta relacionat, també la
salut de les institucions d'una
societat té consequiéncies en
I'ambient i en la qualitat de vida
humana: «Qualsevol detriment de la
solidaritat i del civisme produeix
danys ambientals».[116] En aquest
sentit, I'ecologia social és
necessariament institucional, i
assoleix progressivament les
distintes dimensions que van des del



grup social primari, la familia,
passant per la comunitat local i la
nacio, fins a la vida internacional.
Dins cada un dels nivells socials i
entre ells, es desenrotllen les
institucions que regulen les relacions
humanes. Tot allo que les danyi
comporta efectes nocius, com la
perdua de la llibertat, la injusticia i la
violencia. Diversos paisos es
regeixen amb un nivell institucional
precari, a costa del sofriment de les
poblacions i en benefici dels qui es
lucren amb aquest estat de coses.
Tant dins 'administracio de I'Estat,
com en les distintes expressions de la
societat civil, o en les relacions dels
habitants entre ells, es registren amb
excessiva freqiieéncia conductes
allunyades de les lleis. Aquestes
poden ser dictades en forma
correcta, pero solen quedar com a
lletra morta. Pot esperar-se llavors
que la legislacio i les normes
relacionades amb el medi ambient
siguin realment eficaces? Sabem, per



exemple, que paisos posseidors d'una
legislacio clara per a la proteccio de
boscos continuen essent testimonis
muts de la frequient violacio
d'aquestes lleis. A més, el que passa
en una regio exerceix, directament o
indirectament, influéncies en les
altres regions. Aixi, per exemple, el
consum de narcotics en les societats
opulentes provoca una constant o
creixent demanda de productes
originats en regions empobrides, on
es corrompen conductes, es
destrueixen vides i s'acaba degradant
I'ambient.

II. ECOLOGIA CULTURAL

143. Juntament amb el patrimoni
natural, hi ha un patrimoni historic,
artistic i1 cultural, igualment
amenacat. Es part de la identitat
comuna d'un lloc i una base per a
construir una ciutat habitable. No es
tracta de destruir i de crear noves
ciutats suposadament més



ecologiques, on no sempre esdevé
desitjable viure. Fa falta incorporar
la historia, la cultura i I'arquitectura
d'un lloc, mantenint-ne la identitat
original. Per aixo l'ecologia també
suposa la cura de les riqueses
culturals de la humanitat en el seu
sentit més ampli. De manera més
directa, reclama prestar atencio a les
cultures locals a I'hora d'analitzar
questions relacionades amb el medi
ambient, posant en dialeg el
llenguatge cientifico-técnic amb el
llenguatge popular. Es la cultura no
sols en el sentit dels monuments del
passat, sino especialment en el seu
sentit viu, dinamic i participatiu, que
no pot excloure's a I'hora de repensar
la relacio de 1'ésser huma amb
I'ambient.

144. La visio consumista de 1'ésser
huma, encoratjada pels engranatges
de I'actual economia globalitzada,
tendeix a homogeneitzar les cultures
i a afeblir la immensa varietat



cultural, que és un tresor de la
humanitat. Per aixo0, pretendre
resoldre totes les dificultats a través
de normatives uniformes o
d'intervencions técniques porta a
desatendre la complexitat de les
problematiques locals, que
requereixen la intervencio activa
dels habitants. EIs nous processos
que es vas gestant no sempre poden
ser incorporats en esquemes
establerts des de fora, siné que han
de partir de la mateixa cultura local.
Aixi com la vida i el mon sén
dinamics, la cura del moén ha de ser
flexible i dinamica. Les solucions
merament técniques corren el risc
d'atendre a simptomes que no
responen a les problematiques més
profundes. Fa falta incorporar la
perspectiva dels drets dels pobles i
cultures, i aixi entendre que el
desenvolupament d'un grup social
suposa un procés historic dins un
context cultural i requereix el
continu protagonisme dels actors



socials locals des de la seva propia
cultura. Ni tan sols la nocio de
qualitat de vida no pot imposar-se,
sind que ha d'entendre's dins el mon
de simbols i1 habits propis de cada
grup huma.

145. Moltes formes altament
concentrades d'explotacio i
degradacio del medi ambient no sols
poden posar fi als recursos de
subsistencia locals, sind també a
capacitats socials que han permeés
una manera viure que durant molt
temps ha atorgat identitat cultural i
un sentit de l'existéncia i de la
convivencia. La desaparicio d'una
cultura pot ser tant o més greu que la
desaparicio d'una espécie animal o
vegetal. La imposicio d'un estil
hegemonic de vida lligat a un mode
de produccio pot ser tan danyosa
com l'alteracio dels ecosistemes.

146. En aquest sentit, és
indispensable prestar especial



atencio a les comunitats aborigens
amb les seves tradicions culturals. No
son una simple minoria entre altres,
sind que han de convertir-se en els
principals interlocutors sobretot a
I'hora d'avancar en grans projectes
que afectin els seus espais. Per a ells
la terra no és un bé economic, sin6
do de Déu i dels avantpassats que hi
reposen, un espai sagrat amb el qual
necessiten interactuar per a sostenir
la seva identitat i els seus valors.
Quan romanen en els seus territoris,
son precisament ells els qui més bé
en tenen cura. Tanmateix, en
diverses parts del mon, son objecte
de pressions perque abandonin les
seves terres a fi de deixar-les lliures
per a projectes extractius i
agropecuaris que no presten atencio
a la degradacio6 de la natura i de la
cultura.

ITII. ECOLOGIA DE LA VIDA
QUOTIDIANA



147. Perque pugui parlar-se d'un
autentic desenvolupament, caldra
assegurar que es produeixi una
millora integral en la qualitat de vida
humana, i aix0 implica analitzar
I'espai on transcorre l'existencia de
les persones. Els escenaris que ens
envolten influeixen en la nostra
manera de veure la vida, de sentir i
d'actuar. Alhora, en la nostra
habitaci6, en la nostra casa, en el
nostre lloc de treball i en el nostre
barri, usem l'ambient per a
expressar la nostra identitat. Ens
esforcem per adaptar-nos al medi, i
quan I'ambient és desordenat, caotic
i carregat de contaminacio visual 1
acustica, 1'excés d'estimuls ens
desafia a intentar configurar una
identitat integrada i felig.

148. Es admirable la creativitatila
generositat de persones i grups que
son capacos de revertir els limits de
I'ambient, modificant els efectes
adversos dels condicionaments, i



aprenent a orientar la seva vida
enmig del desordre i la precarietat.
Per exemple, en alguns llocs, on les
facanes dels edificis estan molt
deteriorades, hi ha persones que
tenen cura amb molta dignitat de
l'interior dels seus habitatges, o se
senten comodes per la cordialitat i
I'amistat de la gent. La vida social
positiva i benefica dels habitants
vessa llum sobre un ambient
aparentment desfavorable. A
vegades és encomiable 'ecologia
humana que poden desenvolupar els
pobres enmig de tantes limitacions.
La sensacio d'asfixia produida per
I'aglomeracid en residéncies i espais
amb alta densitat poblacional, es
contraresta si es desenvolupen
relacions humanes properes i
calides, si es creen comunitats, si els
limits de 'ambient es compensen a
l'interior de cada persona, que se
sent continguda per una xarxa de
comunio 1 de pertinenca. D'aquesta
manera, qualsevol lloc deixa de ser



un infern i es converteix en el
context d'una vida digna.

149. També és cert que la mancanca
extrema que es viu en alguns
ambients que no posseeixen
harmonia, amplitud i possibilitats
d'integracio facilita 1'aparicio de
comportaments inhumansila
manipulacio de les persones per part
d'organitzacions criminals. Per als
habitants de barris molt precaris, el
pas quotidia de I'amuntegament a
I'anonimat social que es viu en les
grans ciutats pot provocar una
sensacio de desarrelament que
afavoreix les conductes antisocials i
la violencia. Tanmateix, vull insistir
que l'amor pot més. Moltes persones,
en aquestes condicions, sOn capaces
de teixir llacos de pertinenca i de
convivencia que converteixen
I'amuntegament en una experiéencia
comunitaria en que es trenquen les
parets del jo i se superen les barreres
de I'egoisme. Aquesta experiéncia de



salvacio comunitaria és el que sol
provocar reaccions creatives per a
millorar un edifici o un barri.[117]

150. Donada la interrelacio entre
I'espaiila conducta humana, els qui
dissenyen edificis, barris, espais
publics i ciutats, necessiten
I'aportacio de diverses disciplines
que permetin entendre els processos,
el simbolisme i els comportaments de
les persones. No n'hi ha prou de la
recerca de la bellesa en el disseny,
perque més valuos encara és el
servei a una altra bellesa: la qualitat
de vida de les persones, la seva
adaptacio a I'ambient, el trobament i
ajut mutu. També per aixo és tan
important que les perspectives dels
pobladors sempre completin l'analisi
del planejament urba.

151. Fa falta tenir cura dels llocs
comuns, els marcs visuals i les fites
urbanes que acreixen el nostre sentit
de pertinenca, la nostra sensacio



d'arrelament, el nostre sentiment de
«ser a casa» dins la ciutat que ens
conté i ens uneix. Es important que
les diferents parts d'una ciutat
estiguin ben integrades i que els
habitants puguin tenir una visio de
conjunt en lloc de tancar-se en un
barri, privant-se de viure la ciutat
sencera com un espai propi
compartit amb els altres. Tota
intervencio en el paisatge urba o
rural hauria de considerar com els
distints elements del lloc conformen
un tot que és percebut pels habitants
com un quadre coherent amb la seva
riquesa de significats. Aixi els altres
deixen de ser estranys, els podem
sentir com una part d'un «nosaltres»
que construim junts. Per aquesta
mateixa rao, tant en l'ambient urba
com en el rural, convé preservar
alguns llocs on s'evitin intervencions
humanes que els modifiquin
constantment.



152. La falta d'habitatges és greu en
moltes parts del mon, tant en les
zones rurals com en les grans ciutats,
perque els pressupostos estatals
només solen cobrir una petita part
de la demanda. No sols els pobres,
sind una gran part de la societat
sofreixen serioses dificultats per a
accedir a un habitatge propi. La
possessio d'un habitatge té molt a
veure amb la dignitat de les persones
1 amb el desenvolupament de les
families. Es una qilestié central de
I'ecologia humana. Si en un lloc ja
s'han desenvolupat conglomerats
caotics de cases precaries, es tracta
sobretot d'urbanitzar aquests barris,
no d'erradicar i expulsar. Quan els
pobres viuen en suburbis
contaminats o en conglomerats
perillosos, «en el cas que s'hagi de
procedir al seu trasllat, i per no
afegir més sofriment al que ja
pateixen, és necessari proporcionar
una informaci6é adequada i prévia,
oferir alternatives d'allotjaments



dignesiimplicar directament els
interessats».[118] Al mateix temps, la
creativitat hauria de dur a integrar
els barris precaris en una ciutat
acollidora: «Que boniques son les
ciutats que superen la desconfianca
malaltissa 1 integren els diferents, i
que fan d'aquesta integracio un nou
factor de desenvolupament! Que
belles son les ciutats que, fins i tot en
el seu disseny arquitectonic, son
plenes d'espais que connecten,
relacionen, afavoreixen el
reconeixement de 1'altre!».[119]

153. La qualitat de vida en les ciutats
té molt a veure amb el transport, que
sol ser causa de grans sofriments per
als habitants. En les ciutats hi
circulen molts automobils utilitzats
per una o dues persones, amb la qual
cosa el transit es fa complicat, el
nivell de contaminacio és alt, es
consumeixen quantitats enormes
d'energia no renovable i es fa
necessaria la construccio de meés



autopistes i llocs d'estacionament
que perjudiquen la trama urbana.
Molts especialistes coincideixen en la
necessitat de prioritzar el transport
public. Pero algunes mesures
necessaries dificilment seran
pacificament acceptades per la
societat sense una millora
substancial d'aquest transport, que
en moltes ciutats significa un tracte
indigne a les persones a causa de
I'aglomeracid, la incomoditat o la
baixa freqiiencia dels serveisila
inseguretat.

154. El reconeixement de la dignitat
peculiar de 1'ésser huma moltes
vegades contrasta amb la vida
caotica que han de dur les persones
en les nostres ciutats. Pero aixo no
hauria de fer perdre de vista 1'estat
d'abandonament i oblit que sofreixen
també alguns habitants de zones
rurals, on no arriben serveis
essencials, 1 hi ha treballadors
reduits a situacions d'esclavitud,



sense drets ni expectatives d'una
vida més digna.

155. L'ecologia humana implica
també una cosa molt fonda: la
necessaria relacio de la vida de
I'ésser huma amb la llei moral escrita
en la seva propia naturalesa,
necessaria per a poder crear un
ambient més digne. Benet XVI deia
que existeix una «ecologia de
I'home» perqué «també I'home
posseeix una naturalesa que ell ha de
respectar i que no pot manipular al
seu capritx».[120] En aquesta linia, es
pot reconéixer que el nostre propi
cos ens situa en una relacio directa
amb l'ambient i amb els altres éssers
vivents. L'acceptacio del propi cos
com a do de Déu és necessaria per a
acollir i acceptar el mon sencer com
a regal del Pare i casa de tots, mentre
que una logica de domini sobre el
propi cos es transforma en una logica
a vegades subtil de domini sobre la
creacio. Aprendre a rebre el propi



Cos, a tenir-ne cura i a respectar-ne
els significats, és essencial per a una
veritable ecologia humana. També la
valoracio del propi cos en la seva
feminitat o masculinitat és
necessaria per a reconeixer-se a si
mateix en el trobament amb el
diferent. D'aquesta manera €és
possible acceptar joiosament el do
especific de I'altre (home o dona),
obra del Déu creador, i enriquir-se
reciprocament. Per tant, no és sana
una actitud que pretengui «esborrar
la diferencia sexual perqueé ja no sap
confrontar-s'hi».[121]

IV. EL PRINCIPI DEL BE COMU

156. L'ecologia humana és
inseparable de la nocid de bé comu,
un principi que acompleix un rol
central i unificador en I'ética social.
Es «el conjunt de condicions de la
vida social que fan possible a les
associacions i a cada un dels seus
membres la consecucié més plena i



més facil de la propia perfeccio».
[122]

157. El bé comu pressuposa el
respecte a la persona humana com a
tal, amb drets basics i inalienables
ordenats al seu desenvolupament
integral. També reclama el benestar
social i el desenvolupament dels
diversos grups intermedis, aplicant el
principi de la subsidiarietat. Entre
ells es destaca especialment la
familia, com la cel-lula basica de la
societat. Finalment, el bé comu
requereix la pau social, és a dir,
I'estabilitat i seguretat d'un cert
ordre, que no es produeix sense una
atencio particular a la justicia
distributiva, la violaci6 de la qual
sempre engendra violéncia. Tota la
societat -1 en aquesta, de manera
especial I'Estat-té I'obligaci6 de
defensar i promoure el bé comu.

158. En les condicions actuals de la
societat mundial, on hi ha tantes



injusticies i cada vegada son mes les
persones descartables, privades de
drets humans basics, el principi del
bé comu es converteix
immediatament, com a logica i
ineludible conseqiiéncia, en una
crida a la solidaritat i en una opcio
preferencial pels més pobres.
Aquesta opcid implica treure les
consequencies de la destinacio
comuna dels béns de la terra, pero,
com he intentat expressar en
I'exhortaci6 apostolica Evangelii
gaudium,[123] exigeix contemplar
primer de tot la immensa dignitat del
pobre a la llum de les més pregones
conviccions creients. N'hi ha prou de
mirar la realitat per a entendre que
aquesta opcio avui és una exigencia
etica fonamental per a la realitzacio
efectiva del bé comu.

V. LA JUSTICIA
INTERGENERACIONAL



159. La nocio de bé comu incorpora
també les generacions futures. Les
crisis economiques internacionals
han mostrat amb cruesa els efectes
danyosos que comporta el
desconeixement d'un desti comu, del
qual no poden ser exclosos els qui
vénen darrere nostre. Ja no pot
parlar-se de desenvolupament
sostenible sense una solidaritat
intergeneracional. Quan pensem en
la situaci6 en que es deixa el planeta
a les generacions futures, entrem en
una altra logica, la del do gratuit que
rebem i comuniquem. Si la terra ens
és donada, ja no podem pensar
solament des d'un criteri utilitarista
d'eficiéncia i productivitat per al
benefici individual. No estem parlant
d'una actitud opcional, siné d'una
questio basica de justicia, ja que la
terra que rebem pertany també als
qui vindran. Els Bisbes de Portugal
han exhortat a assumir aquest deure
de justicia: «L'ambient se situa en la
logica de la recepci6. Es un préstec



que cada generacio rep i ha de
transmetre a la generacio seguent».
[124] Una ecologia integral posseeix
aquesta mirada amplia.

160. Quin tipus de mon volem deixar
als qui ens succeiran, als infants que
estan creixent? Aquesta pregunta no
afecta sols I'ambient de manera
aillada, perque no es pot plantejar la
questio de forma fragmentaria. Quan
ens interroguem pel mon que volem
deixar, entenem sobretot la seva
orientacio general, el seu sentit, els
seus valors. Si no esta bategant
aquesta pregunta de fons, no crec
que les nostres preocupacions
ecologiques puguin aconseguir
efectes importants. Pero si aquesta
pregunta es planteja amb valentia,
ens porta inexorablement a altres
questionaments molt directes: Per
que passem per aquest mon?, per a
qué hem vingut a aquesta vida?, per
a que treballem i lluitem?, per a qué
ens necessita aquesta terra? Per aixo,



ja no n'hi ha prou de dir que hem de
preocupar-nos per les futures
generacions. Es requereix advertir
que el que esta en joc és la nostra
propia dignitat. Som nosaltres els
primers interessats a deixar un
planeta habitable per a la humanitat
que ens succeira. Es un drama per a
nosaltres mateixos, perque aixo posa
en crisi el sentit del propi pas per
aquesta terra.

161. Les prediccions catastrofiques ja
no poden ser mirades amb
menyspreu i ironia. A les proximes
generacions podriem deixar-los
massa escombraries, deserts i
bruticia. El ritme de consum, de
malbaratament i d'alteracio del medi
ambient ha superat les possibilitats
del planeta, de tal manera que 1'estil
de vida actual, essent insostenible,
només pot acabar en catastrofes, com
de fet ja esta passant periodicament
en diverses regions. L'atenuacio6 dels
efectes de l'actual desequilibri depén



del que fem ara mateix, sobretot si
pensem en la responsabilitat que ens
atribuiran els qui hauran de suportar
les pitjors consequiéencies.

162. La dificultat per a prendre's
seriosament aquest desafiament té a
veure amb una deterioracio etica i
cultural, que acompanya la
deterioracio ecologica. L'home ila
dona del mon postmodern corren el
risc permanent de tornar-se
profundament individualistes, i
molts problemes socials es
relacionen amb l'immediatisme
egoista actual, amb les crisis dels
llagos familiars i socials, amb les
dificultats per al reconeixement de
'altre. Moltes vegades hi ha un
consum immediatista i excessiu dels
pares que afecta els propis fills, els
quals tenen cada vegada més
dificultats per a adquirir una casa
propia i fundar una familia. A més, la
nostra incapacitat per a pensar
seriosament en les futures



generacions esta lligada a la nostra
incapacitat per a ampliar els
interessos actuals 1 pensar en els qui
queden exclosos del
desenvolupament. No cal que
imaginem solament els pobres del
futur; n'hi ha prou de recordar els
pobres d'avui, que tenen pocs anys
de vida en aquesta terra i no poden
continuar esperant. Per aixo, «a més
de la lleial solidaritat
intergeneracional, s'ha de reiterar la
urgent necessitat moral d'una
renovada solidaritat
intrageneracional».[125]

CAPITOL CINQUE

ALGUNES LINIES D'ORIENTACIO I
ACCIO

163. He intentat d'analitzar la
situacio actual de la humanitat, tant
en les esquerdes que s'observen en el
planeta que habitem, com en les
causes més profundament humanes
de la degradaci6é ambiental. Si bé



aquesta contemplacio6 de la realitat
en si mateixa ja ens indica la
necessitat d'un canvi de rumb i ens
suggereix algunes accions, provem
ara de delinear grans camins de
dialeg que ens ajudin a sortir de
'espiral d'autodestruccio en que ens
estem submergint.

I. EL DIALEG SOBRE EL MEDI
AMBIENT EN LA POLITICA
INTERNACIONAL

164. Des de mitjan segle passat, i
superant moltes dificultats, s'ha anat
afirmant la tendéncia a concebre el
planeta com a patria, i la humanitat
com a poble que habita una casa de
tots. Un moén interdependent no
significa unicament entendre que les
consequencies perjudicials dels estils
de vida, produccio i consum afecten
tothom, sino, principalment,
procurar que les solucions es
proposin des d'una perspectiva
global i no sols en defensa dels



interessos d'alguns paisos. La
interdependéncia ens obliga a pensar
en un sol mon, en un projecte comu.
Pero la mateixa intel-ligéncia que
s'ha utilitzat per a un enorme
desenvolupament tecnologic no
aconsegueix de trobar formes
eficients de gestio internacional amb
vista a resoldre les greus dificultats
ambientals i socials. Per a afrontar
els problemes de fons, que no poden
ser resolts per accions de paisos
aillats, és indispensable un consens
mundial que porti, per exemple, a
programar una agricultura
sostenible i diversificada, a
desenvolupar formes renovables i
poc contaminants d'energia, a
fomentar una major eficiéncia
energetica, a promoure una gestio
més adequada dels recursos forestals
i marins, a assegurar a tothom 1'accés
a l'aigua potable.

165. Sabem que la tecnologia basada
en combustibles fossils molt



contaminants —sobretot el carbo,
pero també el petroli i, en menor
mesura, el gas— necessita ser
reemplacada progressivament 1
sense demora. Mentre no hi hagi un
ampli desenvolupament d'energies
renovables, que hauria d'estar ja en
marxa, és legitim optar per la cosa
menys dolenta i acudir a solucions
transitories. Tanmateix, en la
comunitat internacional no
s'aconsegueixen acords suficients
sobre la responsabilitat dels qui han
de suportar els costos de la transicio
energetica. En les darreres décades,
les questions ambientals han generat
un gran debat public que ha fet
créixer en la societat civil espais de
molt compromis i de lliurament
generos. La politica i I'empresa
reaccionen amb lentitud, lluny
d'estar a I'alcada dels desafiaments
mundials. En aquest sentit es pot dir
que, mentre la humanitat del periode
postindustrial potser sera recordada
com una de les més irresponsables



de la historia, és d'esperar que la
humanitat de comencaments del
segle XXI pugui ser recordada per
haver assumit amb generositat les
seves greus responsabilitats.

166. E1 moviment ecologic mundial
ha fet ja un llarg recorregut, enriquit
per 'esfor¢ de moltes organitzacions
de la societat civil. No seria possible
aqui esmentar-les totes ni recorrer la
historia de les seves aportacions.
Pero, gracies a tant lliurament, les
questions ambientals han estat cada
vegada més presents en l'agenda
publica i s'han convertit en una
invitacio constant a pensar a llarg
termini. No obstant aixo, les Cimeres
mundials sobre I'ambient dels
darrers anys no han respost a les
expectatives perque, per falta de
decisio politica, no han obtingut
acords ambientals globals realment
significatius i eficacos.



167. Es pot destacar la Cimera de la
Terra, celebrada en 1992 a Rio de
Janeiro. S'hi proclama que «els éssers
humans constitueixen el centre de
les preocupacions relacionades amb
el desenvolupament sostenible».[126]
Reprenent continguts de la
Declaracio d'Estocolm (1972),
consagra la cooperacio internacional
per a tenir cura de l'ecosistema de
tota la terra, I'obligacio per part del
qui contamina a fer-se'n carrec
economicament, el deure d'avaluar
I'impacte ambiental de tota obra o
projecte. Proposa l'objectiu
d'estabilitzar les concentracions de
gas d'efecte hivernacle en 1'atmosfera
per a revertir I'escalfament global.
També elabora una agenda amb un
programa d'accid i un conveni sobre
diversitat biologica, declara principis
en materia forestal. Si bé aquella
cimera va ser veritablement
superadora i profetica per a la seva
época, els acords han tingut un baix
nivell d'implementacio perque no



s'establiren adequats mecanismes de
control, de revisid periodica i de
punicio dels incompliments. Els
principis enunciats continuen
reclamant camins eficacos i agils
d'execucio practica.

168. Com a experiéencies positives es
poden esmentar, per exemple, el
Conveni de Basilea sobre les
deixalles perilloses, amb un sistema
de notificacid, estandards i controls;
també la Convencio vinculant que
regula el comerc internacional
d'especies amenacades de fauna i
flora silvestre, que inclou missions de
verificacio del compliment efectiu.
Gracies a la Convencio de Viena per a
la proteccio de la capad'ozdiala
seva implementacio mitjangant el
Protocol de Mont-real i les seves
esmenes, el problema de
I'aprimament d'aquesta capa sembla
haver entrat en una fase de solucio.



169. En la cura de la diversitat
biologica i en el que es relaciona amb
la desertificacid, els avencos han
estat molt menys significatius. En el
que es relaciona amb el canvi
climatic, els avengos son
lamentablement molt escassos. La
reduccio de gasos d'efecte hivernacle
requereix honestedat, valentia i
responsabilitat, sobretot dels paisos
més poderosos 1 més contaminants.
La Conferencia de les Nacions Unides
sobre el desenvolupament sostenible
denominada Rio+20 (Rio de Janeiro
2012) va emetre una extensa i
ineficag¢ Declaracio final. Les
negociacions internacionals no
poden avangar significativament per
les posicions dels paisos que
privilegien els seus interessos
nacionals sobre el bé comu global.
Els qui sofriran les consequiéncies
que nosaltres intentem dissimular
recordaran aquesta falta de
consciencia i de responsabilitat.
Mentre s'elaborava aquesta enciclica,



el debat ha adquirit una particular
intensitat. Els creients no podem
deixar de demanar a Déu per 'avang
positiu en les discussions actuals, de
manera que les generacions futures
no sofreixin les consequencies
d'imprudents retards.

170. Algunes de les estrategies de
baixa emissié de gasos contaminants
busquen la internacionalitzacio dels
costos ambientals, amb el perill
d'imposar als paisos de menors
recursos feixucs compromisos de
reduccio d'emissions comparables als
dels paisos més industrialitzats. La
imposicid d'aquestes mesures
perjudica els paisos més necessitats
de desenvolupament. D'aquesta
manera, s'afegeix una nova injusticia
embolcallada en la vestimenta de la
cura de l'ambient. Com sempre, el fil
es trenca per la part més feble. Donat
que els efectes del canvi climatic es
faran sentir durant molt temps, fins i
tot si ara es prenen mesures estrictes,



alguns paisos amb escassos recursos
necessitaran ajuda per a adaptar-se a
efectes que ja s'estan produint i que
afecten les seves economies.
Continua essent veritat que hi ha
responsabilitats comunes pero
diferenciades, senzillament perque,
com han dit els Bisbes de Bolivia, «els
paisos que s'han beneficiat per un alt
grau d'industrialitzacio, a costa d'una
enorme emissio de gasos
d'hivernacle, tenen major
responsabilitat a aportar la solucio
dels problemes que han causat».[127]

171. L'estratégia de compravenda de
«bons de carboni» pot donar lloc a
una nova forma d'especulacio, i no
servir per a reduir I'emissié global de
gasos contaminants. Aquest sistema
sembla una solucio rapida i facil,
amb l'aparenca de cert compromis
amb el medi ambient, pero que de
cap manera no implica un canvi
radical a I'altura de les
circumstancies. Més aviat pot



convertir-se en un recurs diversiu
que permeti sostenir el sobreconsum
d'alguns paisos i sectors.

172. Els paisos pobres necessiten
tenir com a prioritat 1'erradicacio de
la miseria i el desenvolupament
social dels seus habitants; encara que
hagin d'analitzar el nivell escandalds
de consum d'alguns sectors
privilegiats de la seva poblacio, i
controlar més bé la corrupcio. També
és veritat que han de desenvolupar
formes menys contaminants de
produccio d'energia, pero a tal fi
requereixen comptar amb l'ajuda
dels paisos que han crescut molt a
costa de la contaminacio actual del
planeta. L'aprofitament directe de
I'abundant energia solar requereix
que s'estableixin mecanismes i
subsidis de manera que els paisos en
desenvolupament puguin accedir a
transferéncia de tecnologies,
assistencia tecnica i recursos
financers, pero sempre prestant



atencio a les condicions concretes, ja
que «no sempre és adequadament
avaluada la compatibilitat dels
sistemes amb el context per al qual
foren dissenyats».[128] Els costos
serien baixos si es comparessin amb
els riscs del canvi climatic. De tota
manera, és abans que res una decisio
etica, fonamentada en la solidaritat
de tots els pobles.

173. Urgeixen acords internacionals
que es compleixin, donada la
fragilitat de les instancies locals per a
intervenir-hi de manera eficag. Les
relacions entre Estats han de
resguardar la sobirania de cada un,
pero també establir camins
consensuats per a evitar catastrofes
locals que acabarien afectant tothom.
Fan falta marcs reguladors globals
que imposin obligacions i que
impedeixin accions intolerables, com
el fet que paisos poderosos expulsin
a altres paisos residus i industries
altament contaminants.



174. Esmentem també el sistema de
governanca dels oceans. Perque, si
bé hi ha hagut diverses convencions
internacionals i regionals, la
fragmentacio il'abséncia de severs
mecanismes de reglamentacio,
control 1 sancié acaben minant tots
els esforcos. El creixent problema
dels residus marins i la proteccié6 de
les arees marines més enlla de les
fronteres nacionals continua
plantejant un desafiament especial.
En definitiva, necessitem un acord
sobre els regims de governanca per a
tota la gamma dels anomenats «béns
comuns globals».

175. La mateixa logica que dificulta
prendre decisions drastiques per a
invertir la tendéncia a 1'escalfament
global és la que ens permet de
complir I'objectiu d'erradicar la
pobresa. Necessitem una reaccio
global més responsable, que implica
encarar al mateix temps la reduccio
de la contaminacio i el



desenvolupament dels paisos i
regions pobres. El segle XXI, mentre
manté un sistema de governancga
propi d'époques passades, és
escenari d'un afebliment de poder
dels Estats nacionals, sobretot perque
la dimensio6 economico-financera, de
caracteristiques transnacionals,
tendeix a predominar sobre la
politica. En aquest context, esdevé
indispensable la maduracid
d'institucions internacionals més
fortes i eficagment organitzades, amb
autoritats designades equitativament
per acord entre els governs
nacionals, i dotades de poder per a
sancionar. Com ha afirmat Benet XVI
en la linia ja desenvolupada per la
doctrina social de 1'Església, «per a
governar I'economia mundial, per a
sanejar les economies afectades per
la crisi, per a prevenir-ne
I'empitjorament i majors
desequilibris conseguents, per a
aconseguir un oportd desarmament
integral, la seguretat alimentaria i la



pau, per a garantir la salvaguarda de
I'ambient i regular els fluxos
migratoris, urgeix la presencia d'una
veritable Autoritat politica mundial,
com fou ja esbossada pel meu
predecessor, Joan XXIII».[129] En tal
perspectiva, la diplomacia adquireix
una importancia inedita, amb vista a
promoure estrategies internacionals
que s'anticipin als problemes més
greus que acaben afectant tothom.

II. EL. DIALEG CAP A NOVES
POLITIQUES NACIONALS I LOCALS

176. No solament hi ha guanyadors i
perdedors entre els paisos, sino
també dins els paisos pobres, on han
d'identificar-se diverses
responsabilitats. Per aixo, les
questions relacionades amb
I'ambient i amb el desenvolupament
economic ja no es poden plantejar
tan sols des de les diferencies entre
els paisos, sind que requereixen



prestar atencio a les politiques
nacionals i locals.

177. Davant la possibilitat d'una
utilitzacio irresponsable de les
capacitats humanes, son funcions
impostergables de cada Estat
planificar, coordinar, vigilar i
sancionar dins el seu propi territori.
La societat, ;com ordena i custodia el
seu esdevenir en un context de
constants innovacions
tecnologiques? Un factor que actua
com a moderador executiu és el dret,
que estableix les regles per a les
conductes admeses a la llum del bé
comu. Els limits que ha d'imposar
una societat sana, madura i sobirana
s'associen amb: previsio i precaucio,
regulacions adequades, vigilancia de
I'aplicacio de les normes, control de
la corrupcio, accions de control
operatiu sobre els efectes emergents
no desitjats dels processos
productius, i intervencié oportuna
davant riscs incerts o potencials. Hi



ha una creixent jurisprudéncia
orientada a disminuir els efectes
contaminants de les iniciatives de les
empreses. Pero el marc politic i
institucional no existeix sols per a
evitar males practiques, sin6 també
per a encoratjar les millors
practiques, per a estimular la
creativitat que busca nous camins,
per a facilitar les iniciatives
personals i col-lectives.

178. El drama de I'«<immediatisme»
politic, sostingut també per
poblacions consumistes, provoca la
necessitat de produir creixement a
curt termini. Responent a interessos
electorals, els governs no s'exposen
facilment a irritar la poblacié amb
mesures que puguin afectar el nivell
de consum o posar en perill
inversions estrangeres. La miopia de
la construccio de poder atura la
integracio de 'agenda ambiental
amb mirada amplia en l'agenda
publica dels governs. S'oblida aixi



que «el temps €és superior a l'espai»,
[130] que sempre som més fecunds
quan ens preocupem per generar
processos que no pas per dominar
espais de poder. La grandesa politica
es mostra quan, en moments dificils,
s'actua per grans principis i pensant
en el bé comu a llarg termini. Al
poder politic li costa molt assumir
aquest deure en un projecte de nacio.

179. En alguns llocs, s'estan
desenvolupament cooperatives per a
I'explotacio d'energies renovables
que permeten l'autoabastament local
i fins i tot la venda d'excedents.
Aquest senzill exemple indica que,
mentre I'ordre mundial existent es
mostra impotent per a assumir
responsabilitats, la instancia local
pot fer una diferencia. Perque alli es
pot generar una major
responsabilitat, un fort sentit
comunitari, una especial capacitat de
cura i una creativitat més generosa,
un entranyable amor a la propia



terra, aixi com es pensa en el que es
deixa als fills i als néts. Aquests
valors tenen un arrelament molt
pregon en les poblacions aborigens.
Donat que el dret a vegades es
mostra insuficient per culpa de la
corrupcio, es requereix una decisio
politica pressionada per la poblacio.
La societat, a través d'organismes no
governamentals i associacions
intermeédies, ha d'obligar els governs
a desenvolupar normatives,
procediments i controls més
rigorosos. Si els ciutadans no
controlen el poder politic —-nacional,
regional i municipal-, tampoc no és
possible un control dels danys
ambientals. D'altra banda, les
legislacions dels municipis poden ser
més eficaces si hi ha acords entre
poblacions veines per a sostenir les
mateixes politiques ambientals.

180. No es pot pensar en receptes
uniformes, perqueée hi ha problemes i
limits especifics de cada pais o regio.



També és veritat que el realisme
politic pot exigir mesures i
tecnologies de transicio, sempre que
vagin acompanyades del disseny 1
I'acceptacié de compromisos
graduals vinculants. Pero en els
ambits nacionals i locals sempre hi
ha molt per fer, com promoure les
formes d'estalvi d'energia. Aixo
implica afavorir formes de produccid
industrial amb maxima eficiéncia
energetica i menys quantitat de
matéria primera, traient del mercat
els productes que son poc eficagos
des del punt de vista energetic o que
son més contaminants. També
podem esmentar una bona gestio del
transport o formes de construccio i
de sanejament d'edificis que en
redueixin el consum energetic i el
nivell de contaminacio. Per altra
banda, 1'accio politica local pot
orientar-se a la modificaci6 del
consum, al desenvolupament d'una
economia de residus i de reciclatge, a
la proteccio d'espéciesiala



programacio d'una agricultura
diversificada amb rotacio de
conreus. Es possible encoratjar el
millorament agricola de regions
pobres mitjancant inversions en
infraestructures rurals, en
I'organitzacio del mercat local o
nacional, en sistemes de reg, en el
desenvolupament de técniques
agricoles sostenibles. Es poden
facilitar formes de cooperacio o
d'organitzacio comunitaria que
defensin els interessos dels petits
productors i preservin els
ecosistemes locals de la depredacio.
Es tant el que si que es pot fer!

181. Es indispensable la continuitat,
perque no es poden modificar les
politiques relacionades amb el canvi
climatic i la proteccio de I'ambient
cada vegada que canvia un govern.
Els resultats requereixen molt temps,
i suposen costos immediats amb
efectes que no podran ser mostrats
dins l'actual periode de govern. Per



aixo, sense la pressio de la poblacio i
de les institucions sempre hi haura
resistencia a intervenir, més encara
quan hi hagi urgencies a resoldre.
Que un politic assumeixi aquestes
responsabilitats amb els costos que
impliquen, no respon a la logica
eficientista i immediatista de
I'economia i de la politica actual,
pero si s'atreveix a fer-ho, tornara a
reconeixer la dignitat que Déu li ha
donat com a huma i deixara rere el
seu pas per aquesta historia un
testimoniatge de generosa
responsabilitat. Cal concedir un lloc
preponderant a una sana politica,
capag de reformar les institucions,
coordinar-les i dotar-les de millors
practiques, que permetin superar
pressions i inercies vicioses.
Tanmateix, cal afegir que els millors
mecanismes acaben sucumbint quan
falten els grans fins, els valors, una
comprensio humanista i rica de
sentit que atorguen a cada societat
una orientacio noble i generosa.



III. DIALEG I TRANSPARENCIA EN
ELS PROCESSOS DE DECISIO

182. La previsio de I'impacte
ambiental de les iniciatives i
projectes requereix processos politics
transparents i subjectes al dialeg,
mentre que la corrupcio que amaga
el veritable impacte ambiental d'un
projecte a canvi de favors sol portar
a acords espuris que eviten
d'informar i debatre ampliament.

183. Un estudi d'impacte ambiental
no hauria de ser posterior a
'elaboracié d'un projecte productiu o
de qualsevol politica, pla o programa
a desenvolupar. Ha d'inserir-se des
del principi i elaborar-se de manera
interdisciplinaria, transparent i
independent de tota pressio
economica o politica. Ha de
connectar-se amb l'analisi de les
condicions de treball i dels possibles
efectes en la salut fisica i mental de
les persones, en 1'economia local, en



la seguretat. Els resultats economics
podran aixi deduir-se de forma més
realista, tenint en compte els
escenaris possibles i eventualment
preveient la necessitat d'una inversio
major per a resoldre efectes
indesitjables que puguin ser
corregits. Sempre és necessari
aconseguir consensos entre els
distints actors socials, que poden
aportar diferents perspectives,
solucions i alternatives. Pero a la
taula de discussio han de tenir-hi un
lloc privilegiat els habitants locals,
els quals es pregunten pel que volen
per a ells i per als seus fills, i poden
considerar els fins que
transcendeixen l'interes economic
immediat. Cal deixar de pensar en
«intervencions» sobre I'ambient per
a donar lloc a politiques pensades i
discutides per totes les parts
interessades. La participacio
requereix que tothom sigui
adequadament informat dels
diversos aspectes i dels diferents



riscs i possibilitats, i no es redueix a
la decisi6 inicial sobre un projecte,
sind que implica també accions de
seguiment o monitoritzacio constant.
Fa falta sinceritat i veritat en les
discussions cientifiques i politiques,
sense reduir-se a considerar que esta
permes o no per la legislacio.

184. Quan apareixen eventuals
perills per a I'ambient que afectin el
bé comu present i futur, aquesta
situacio exigeix «que les decisions es
basin en una comparacio entre els
riscs i els beneficis hipotétics que
comporta cada decisio alternativa
possible».[131] Aix0 val sobretot si
un projecte pot produir un
increment d'utilitzacio de recursos
naturals, d'emissions o abocaments,
de generacio de residus, o una
modificacio significativa en el
paisatge, en I'habitat d'especies
protegides o en un espai public.
Alguns projectes, no prou analitzats,
poden afectar profundament la



qualitat de vida d'un lloc a causa de
questions tan diverses entre elles
com una contaminacié acustica no
prevista, la reduccio de l'amplitud
visual, la perdua de valors culturals,
els efectes de 1'is d'energia nuclear.
La cultura consumista, que dona
prioritat al curt termini i a l'interes
privat, pot encoratjar tramits massa
rapids o consentir I'amagament
d'informacio.

185. En tota discussio a proposit
d'una iniciativa, una serie de
preguntes haurien de plantejar-se
amb vista a discernir si conduira a
un veritable desenvolupament
integral: Per a que? Per que? On?
Quan? De quina manera? Per a qui?
Quins son els riscs? Amb quin cost?
Qui paga els costos i com ho fara? En
aquest discerniment, hi ha qiiestions
que han de tenir prioritat. Per
exemple, sabem que l'aigua és un
recurs escas i indispensable i és un
dret fonamental que condiciona



I'exercici d'altres drets humans. Aixo
és indubtable i supera tota analisi
d'impacte ambiental d'una regio.

186. En la Declaracio de Rio de 1992
se sosté que, «quan hi hagi perill de
dany greu o irreversible, la falta de
certesa cientifica absoluta no haura
d'utilitzar-se com a rao per a
postergar I'adopcié de mesures
eficaces»[132] que impedeixin la
degradacio del medi ambient. Aquest
principi de precaucio permet la
proteccid dels més febles, que
disposen de pocs mitjans per a
defensar-se i per a aportar proves
irrefutables. Si la informacio
objectiva mena a preveure un dany
greu i irreversible, encara que no hi
hagi una comprovacio indiscutible,
qualsevol projecte hauria d'aturar-se
o modificar-se. Aixi s'inverteix el pes
de la prova, ja que en aquests casos
cal aportar una demostracio
objectiva i contundent que l'activitat



proposada no generara danys greus a
I'ambient o als qui I'habiten.

187. Aix0 no implica oposar-se a
qualsevol innovacio tecnologica que
permeti millorar la qualitat de vida
d'una poblacid. Pero en tot cas ha de
quedar ferm que la rendibilitat no
pot ser I'iinic criteri a tenir en
compte i que, en el moment en qué
apareguin nous elements de judici a
partir de I'evolucio de la informacio,
hauria d'haver-hi una nova
avaluacié amb participacio de totes
les parts interessades. El resultat de
la discussio podria ser la decisi6 de
no avangar en un projecte, pero
també podria ser la seva modificacid
0 el desenvolupament de propostes
alternatives.

188. Hi ha discussions sobre
questions relacionades amb
I'ambient en queé és dificil
d'aconseguir consensos. Una vegada
més expresso que 1'Església no



pretén definir les qliestions
cientifiques ni substituir la politica,
pero invito a un debat honest i
transparent, perque les necessitats
particulars o les ideologies no afectin
el bé comu.

IV. POLITICA I ECONOMIA EN
DIALEG PER A LA PLENITUD
HUMANA

189. La politica no ha de sotmetre's a
I'economia i aquesta no ha de
sotmetre's als dictamens i al
paradigma eficientista de la
tecnocracia. Avui, pensant en el bé
comu, necessitem imperiosament
que la politica i 'economia, en dialeg,
es col-loquin decididament al servei
de la vida, especialment de la vida
humana. La salvaci6 dels bancs a
tota costa, fent-ne pagar el preu a la
poblacid, sense la ferma decisio de
revisar i reformar el sistema sencer,
referma un domini absolut de les
finances que no té futur i que només



podra generar noves crisis despres
d'una llarga, costosa i aparent
guaricio. La crisi financera de
2007-2008 era l'ocasio per al
desenvolupament d'una nova
economia meés atenta als principis
eétics i per a una nova regulacio de
'activitat financera especulativa i de
la riquesa ficticia. Pero no hi va
haver una reaccio que portés a
repensar els criteris obsolets que
continuen regint el mon. La
produccio no és sempre racional, i
sol estar lligada a variables
economiques que fixen per als
productes un valor que no coincideix
amb el seu valor real. Aix0 porta
moltes vegades a una sobreproduccio
d'algunes mercaderies, amb un
impacte ambiental innecessari, que
al mateix temps perjudica moltes
economies regionals.[133] La
bombolla financera també sol ser
una bombolla productiva. En
definitiva, el que no s'afronta amb
energia és el problema de 'economia



real, la que fa possible que es
diversifiqui i millori la produccio,
que les empreses funcionin
adequadament, que les petites 1
mitjanes empreses es desenvolupin i
crein ocupacio.

190. En aquest context, sempre cal
recordar que «la proteccio ambiental
no pot assegurar-se tan sols en base
al calcul financer de costos i
beneficis. L'ambient és un d'aquests
béns que els mecanismes del mercat
no son capacos de defensar o de
promoure adequadament».[134] Una
vegada més, convé evitar una
concepcio magica del mercat, que
tendeix a pensar que els problemes
es resolen només amb el creixement
dels beneficis de les empreses o dels
individus. ¢Fs realista esperar que el
qui s'obsessiona pel maxim benefici
s'aturi a pensar en els efectes
ambientals que deixara a les
proximes generacions? Dins
I'esquema del rédit no hi ha lloc per a



pensar en els ritmes de la natura, en
els seus temps de degradacio i de
regeneracio, i en la complexitat dels
ecosistemes que puguin ser
greument alterats per la intervencio
humana. A més, quan es parla de
biodiversitat, tot al més hom la pensa
com un diposit de recursos
economics que podria ser explotat,
pero no considera seriosament el
valor real de les coses, el seu
significat per a les persones i les
cultures, els interessos i necessitats
dels pobres.

191. Quan es plantegen aquestes
questions, alguns reaccionen acusant
els altres de pretendre aturar
irracionalment el progrési el
desenvolupament huma. Pero ens
hem de convéncer que desaccelerar
un determinat ritme de produccio i
de consum pot donar lloc a un altre
tipus de progrés i desenvolupament.
Els esforgos per a un us sostenible
dels recursos naturals no son una



despesa inutil, sin6 una inversio que
podra oferir altres beneficis
economics a mitja termini. Si no
tenim estretor de mires, podem
descobrir que la diversificacio d'una
produccio més innovadora i amb
menor impacte ambiental, pot ser
molt rendible. Es tracta d'obrir cami
a oportunitats diferents, que no
impliquen pas aturar la creativitat
humana i el seu somni de progrés,
sind orientar aquesta energia amb
canals nous.

192. Per exemple, un cami de
desenvolupament productiu més
creatiu i més ben orientat podria
corregir el fet que hi hagi una
inversio tecnologica excessiva per al
consum i poca per a resoldre
problemes pendents de la humanitat;
podria generar formes intel-ligents i
rendibles de reutilitzacid,
refuncionalitzacio i reciclatge; podria
millorar l'eficiéncia energetica de les
ciutats, etc. La diversificaci6



productiva dona amplissimes
possibilitats a la intel-ligencia
humana per a crear i innovar, alhora
que protegeix I'ambient i crea més
fonts de treball. Aquesta seria una
creativitat capac de fer florir
novament la noblesa de 1'ésser huma,
perque és més digne fer servir la
intel-ligéncia, amb audacia i
responsabilitat, per a trobar formes
de desenvolupament sostenible i
equitatiu, en el marc d'una nocié meés
amplia del que és la qualitat de vida.
En canvi, és més indigne, superficial i
menys creatiu insistir a crear formes
d'espoliacio de la natura només per
oferir noves possibilitats de consum i
de rédit immediat.

193. De tota manera, si en alguns
casos el desenvolupament sostenible
implicara noves formes de créixer,
en altres casos, enfront del
creixement voragc i irresponsable que
s'ha produit durant moltes decades,
cal pensar també a aturar una mica



la marxa, a posar-hi alguns limits
racionals i adhuc a tornar enrere
abans no sigui tard. Sabem que és
insostenible el comportament
d'aquells qui consumeixen i
destrueixen més i més, mentre que
altres encara no poden viure d'acord
amb la seva dignitat humana. Per
aixo ha arribat I'hora d'acceptar cert
decreixement en algunes parts del
mon aportant recursos perqueé es
pugui créixer sanament en altres
parts. Benet XVI deia que «és
necessari que les societats
tecnologicament avancades estiguin
disposades a afavorir
comportaments caracteritzats per la
sobrietat, disminuint el propi
consum d'energia i millorant-ne les
condicions d'us».[135]

194. Perque sorgeixin nous models
de progrés, necessitem «canviar el
model de desenvolupament global»,
[136] la qual cosa implica reflexionar
responsablement «sobre el sentit de



I'economia i la seva finalitat, per tal
de corregir-ne les disfuncions i
distorsions».[137] No n'hi ha prou de
conciliar, en un termini mitja, la
proteccio de la natura amb la renda
financera, o la preservacio de
I'ambient amb el progrés. En aquest
tema els termes mitjans son només
una petita demora en l'ensorrament.
Simplement es tracta de redefinir el
progres. Un desenvolupament
tecnologic i economic que no deixa
un mon millor i una qualitat de vida
integralment superior no pot
considerar-se progrés. Per altra
banda, moltes vegades la qualitat
real de la vida de les persones
disminueix —per la deterioracio de
I'ambient, la baixa qualitat dels
mateixos productes alimentaris i
I'esgotament d'alguns recursos- en el
context d'un creixement de
I'economia. En aquest marec, el
discurs del creixement sostenible sol
convertir-se en un recurs diversiu i
exculpatori que absorbeix valors del



discurs ecologista dins la logica de les
finances i de la tecnocracia, i la
responsabilitat social i ambiental de
les empreses sol reduir-se a una serie
d'accions de marqueting i imatge.

195. El principi de maximitzacio del
guany, que tendeix a aillar-se de tota
altra consideracio, és una distorsié
conceptual de 'economia: si
augmenta la produccid, interessa poc
que es produeixi a costa dels
recursos futurs o de la salut de
I'ambient; si la tala d'un bosc
augmenta la produccid, ningu no
mesura en aquest calcul la pérdua
que implica desertificar un territori,
danyar la biodiversitat o augmentar
la contaminacié. Es a dir, les
empreses obtenen guanys calculant i
pagant una part infima dels costos.
Només podria considerar-se etic un
comportament en el qual «els costos
economics i socials que es deriven de
1'ts dels recursos ambientals comuns
es reconeguin de manera



transparent i siguin sufragats
totalment per aquells qui se'n
beneficien, i no per altres o per les
futures generacions».[138] La
racionalitat instrumental, que sols
aporta una analisi estatica de la
realitat en funcio de necessitats
actuals, és present tant quan el qui
assigna els recursos és el mercat com
quan ho fa un Estat planificador.

196. Que passa amb la politica?
Recordem el principi de
subsidiarietat, que atorga llibertat
per al desenvolupament de les
capacitats presents en tots els nivells,
pero al mateix temps exigeix més
responsabilitat pel bé comu a qui té
més poder. Es veritat que avui alguns
sectors economics exerceixen meés
poder que els mateixos Estats. Pero
no es pot justificar una economia
sense politica, que seria incapag de
propiciar una altra logica que regeixi
els diversos aspectes de la crisi
actual. La logica que no permet



preveure una preocupacio sincera
per I'ambient és la mateixa que torna
imprevisible una preocupacio per
integrar els més fragils, perque «en el
vigent model “exitista" i “privatista”
no sembla tenir sentit invertir
perque els lents, febles o menys
dotats puguin obrir-se cami en la
vida».[139]

197. Necessitem una politica que
pensi amb visio amplia, i que tiri
endavant un replantejament integral,
incorporant en un dialeg
interdisciplinari els diversos aspectes
de la crisi. Moltes vegades la mateixa
politica és responsable del seu propi
descredit, per la corrupcio i per la
falta de bones politiques publiques.
Sil'Estat no compleix el seu rol en
una regio, alguns grups economics
poden aparéeixer com a benefactors i
detenir el poder real, sentint-se
autoritzats a no complir certes
normes, fins a donar lloc a diverses
formes de criminalitat organitzada,



trafic de persones, narcotrafic i
violencia molt dificils d'erradicar. Si
la politica no és capac de trencar una
logica perversa, i també queda
subsumida en discursos empobrits,
continuarem sense afrontar els grans
problemes de la humanitat. Una
estrategia de canvi real exigeix
repensar la totalitat dels processos, ja
que no n'hi ha prou amb incloure
consideracions ecologiques
superficials mentre no es questioni la
logica subjacent en la cultura actual.
Una sana politica hauria de ser capag
d'assumir aquest desafiament.

198. La politica i 'economia
tendeixen a culpar-se mutuament pel
que fa a la pobresa i a la degradacio
de I'ambient. Pero el que s'espera és
que reconeguin els seus propis errors
i trobin formes d'interaccio
orientades al bé comu. Mentre uns es
desesperen nomeés pel redit
economic i altres s'obsessionen
nomeés per conservar i acréixer el



poder, el que tenim sén guerres o
acords espuris en que el que menys
interessa a totes dues parts és
preservar I'ambient i tenir cura dels
més febles. Aqui també val que «la
unitat és superior al conflicte».[140]

V. LES RELIGIONS EN EL DIALEG
AMB LES CIENCIES

199. No es pot sostenir que les
ciencies empiriques expliquen
completament la vida, I'entramat de
totes les criatures i el conjunt de la
realitat. Aix0 seria sobrepassar
indegudament els seus confins
metodologics limitats. Si es
reflexiona amb aquest marc tancat,
desapareixen la sensibilitat estetica,
la poesia, i adhuc la capacitat de la
rad per a percebre el sentitila
finalitat de les coses.[141] Vull
recordar que «els textos religiosos
classics poden oferir un significat per
a totes les epoques, tenen una forca
motivadora que obre sempre nous



horitzons [...]. ¢Es raonable i culte
relegar-los a l'obscuritat, només per
haver sorgit en el context d'una
creenca religiosa?».[142] En realitat,
és ingenu pensar que els principis
etics puguin presentar-se d'una
manera purament abstracta,
deslligats de tot context, i el fet que
apareguin amb un llenguatge religios
no els pren cap valor en el debat
public. Els principis etics que la rao
és capag de percebre poden
reapareixer sota distintes
vestimentes i expressats amb
llenguatges diversos, fins i tot
religiosos.

200. Per altra banda, qualsevol
solucio tecnica que pretenguin
aportar les ciéncies sera impotent
per a resoldre els greus problemes
del mon si la humanitat perd el seu
rumb, si s'obliden les grans
motivacions que fan possible la
convivencia, el sacrifici, la bondat.
En tot cas, caldra interpel-lar els



creients a ser coherents amb la seva
propia fe i a no contradir-la amb les
seves accions, caldra reclamar-los
que tornin a obrir-se a la gracia de
Déu i a beure en la profunditat de les
seves propies conviccions sobre
I'amor, la justicia i la pau. Si una
mala comprensid dels nostres propis
principis a vegades ens ha dut a
justificar el maltracte a la natura o el
domini despotic de 1'ésser huma
sobre les coses creades o les guerres,
la injusticia i la violencia, els creients
podem reconéixer que d'aquesta
manera hem estat infidels al tresor
de saviesa que haviem de custodiar.
Moltes vegades els limits culturals de
diverses epoques han condicionat
aquesta consciencia del propi cabal
etic i espiritual, pero és precisament
el retorn a les seves fonts el que
permet a les religions respondre
millor a les necessitats actuals.

201. La major part dels habitants del
planeta es declaren creients, i aixo



hauria de provocar a les religions
d'entrar en un dialeg entre elles
orientat a la proteccio de la natura, a
la defensa dels pobres, a la
construccio d'una xarxa de respecte i
de fraternitat. Es imperids també un
dialeg entre les ciéncies mateixes,
perque cada una sol recloure's en els
limits del seu propi llenguatge, i
'especialitzacid tendeix a convertir-
se en aillament i en absolutitzaci6 del
propi saber. Aixo impedeix
d'afrontar adequadament els
problemes del medi ambient. També
es torna necessari un dialeg obert i
amable entre els diferents
moviments ecologistes, en que no
falten les lluites ideologiques. La
gravetat de la crisi ecologica ens
exigeix a tots pensar en el bé comu i
avancar en un cami de dialeg que
requereix paciencia, ascesi i
generositat, recordant sempre que
«la realitat és superior a la idea».
[143]



CAPITOL SISE

EDUCACIO I ESPIRITUALITAT
ECOLOGICA

202. Moltes coses han de reorientar
el seu rumb, pero primer de tot la
humanitat necessita canviar. Fa falta
la consciéncia d'un origen comu,
d'una pertinenca mutua i d'un futur
compartit per tots. Aquesta
consciéencia basica permetria el
desenvolupament de noves
conviccions, actituds i formes de
vida. Es destaca aixi un gran
desafiament cultural, espiritual i
educatiu que suposara llargs
processos de regeneracio.

I. APOSTAR PER UN ALTRE ESTIL DE
VIDA

203. Atés que el mercat tendeix a
crear un mecanisme consumista
compulsiu per a col-locar els seus
productes, les persones acaben
submergides en el remoli de les



compres i les despeses innecessaries.
El consumisme obsessiu és el reflex
subjectiu del paradigma
tecnoeconomic. Passa el que ja
assenyalava Romano Guardini:
I'ésser huma «accepta els objectes i
les formes de vida, tal com li s6n
imposats per la planificacio i pels
productes fabricats en serie, i,
després de tot, actua aixi amb el
sentiment que aixo és la cosa
racional i encertada».[144] Tal
paradigma fa creure a tothom que és
lliure, mentre tingui una suposada
llibertat per a consumir, quan els qui
en realitat posseeixen la llibertat son
els qui integren la minoria que deté
el poder economic i financer. En
aquesta confusio, la humanitat
postmoderna no ha trobat una nova
comprensio de si mateixa que pugui
orientar-la, i aquesta falta d'identitat
es viu amb angoixa. Tenim massa
mitjans per a uns escassos i raquitics
fins.



204. La situacio actual del mon
«provoca una sensacio d'inestabilitat
iinseguretat que al seu torn
afavoreix formes d'egoisme
col-lectiu».[145] Quan les persones es
tornen autoreferencials i s'aillen en
la seva propia consciéncia, acreixen
la seva voracitat. Mentre més buit
esta el cor de la persona, més
necessita objectes per a comprar,
posseir i consumir. En aquest
context, no sembla possible que algu
accepti que la realitat i marqui
limits. Tampoc no existeix en aquest
horitz6 un veritable bé comu. Si tal
tipus de subjecte és el que tendeix a
predominar en una societat, les
normes nomes seran respectades en
la mesura en qué no contradiguin les
propies necessitats. Per aixo, no
pensem tan sols en la possibilitat de
terribles fenomens climatics o en
grans desastres naturals, sino també
en catastrofes derivades de crisis
socials, perqueé 1'obsessio per un estil
de vida consumista, sobretot quan



només uns pocs puguin sostenir-lo,
solament podra provocar violencia i
destruccio reciproca.

205. Tanmateix, no tot esta perdut,
perque els éssers humans, capacos
de degradar-se fins a I'extrem, també
poden sobreposar-se, tornar a optar
pel bé i regenerar-se, més enlla de
tots els condicionaments mentals i
socials que els imposin. Son capacos
de mirar-se a si mateixos amb
honestedat, de treure a la llum el seu
propi fastig i d'iniciar camins nous
cap a la veritable llibertat. No hi ha
sistemes que anul-lin per complet
I'obertura al bé, a la veritatia la
bellesa, ni la capacitat de reaccio que
Déu continua encoratjant des del
dedins dels cors humans. A cada
persona d'aquest mon li demano que
no oblidi aquesta dignitat seva que
ningu no té dret a prendre-li.

206. Un canvi en els estils de vida
podria arribar a exercir una sana



pressio sobre els qui tenen poder
politic, economic i social. Es el que
passa quan els moviments de
consumidors aconsegueixen que
deixin d'adquirir-se certs productes i
aixi es tornen efectius per a
modificar el comportament de les
empreses, forcant-les a considerar
I'impacte ambiental i els patrons de
produccid. Es un fet que, quan els
habits de la societat afecten el redit
de les empreses, aquestes es veuen
pressionades a produir d'una altra
manera. Aixo ens recorda la
responsabilitat social dels
consumidors. «Comprar és sempre
un acte moral, 1 no sols economic».
[146] Per aixo, avui «el tema de la
deterioracio ambiental questiona els
comportaments de cada un de
nosaltres».[147]

207. La Carta de la Terra ens invitava
a tots a deixar enrere una etapa
d'autodestruccio i a comencar de
nou, pero encara no hem



desenvolupat una consciencia
universal que ho faci possible. Per
aixo m'atreveixo a proposar
novament aquell precids
desafiament: «Com mai abans en la
historia, el desti comu ens fa una
crida a cercar un nou comengament
[...]. Que el nostre sigui un temps que
es recordi pel desvetllament d'una
nova reverencia davant la vida; per
la ferma resolucio d'aconseguir la
sostenibilitat; per 1'acceleraci6 en la
lluita per la justicia i la pau i per
'alegre celebracio de la vida».[148]

208. Sempre és possible tornar a
desenvolupar la capacitat de sortir
de si mateix cap a l'altre. Sense
aquesta capacitat, hom no reconeix
les altres criatures en el seu propi
valor, no interessa tenir cura
d'alguna cosa per als altres, no hi ha
voluntat de posar-se limits per a
evitar el sofriment o la deterioracio
del que ens envolta. L'actitud basica
d'autotranscendir-se, trencant la



consciéencia aillada i
l'autoreferencialitat, és 1'arrel que fa
possible tota cura dels altres i del
medi ambient, i que fa brotar la
reaccio moral de considerar
I'impacte que provoca cada accio i
cada decisio personal fora d'un
mateix. Quan som capacos de
superar l'individualisme, realment es
pot desenvolupar un estil de vida
alternatiu i esdevé possible un canvi
important en la societat.

II. EDUCACIO PER A LALIANCA
ENTRE LA HUMANITAT I AMBIENT

209. La consciencia de la gravetat de
la crisi cultural i ecologica necessita
traduir-se en nous habits. Molts
saben que el progrés actual i la mera
acumulacio d'objectes o plaers no
basten per a donar sentit i goig al cor
huma, pero no se senten capacos de
renunciar al que el mercat els
ofereix. En els paisos que haurien de
produir els majors canvis d'habits de



consum, els joves tenen una nova
sensibilitat ecologica i un esperit
generas, i alguns d'ells lluiten
admirablement per la defensa de
I'ambient, pero han crescut en un
context d'altissim consum i benestar
que fa dificil el desenvolupament
d'altres habits. Per aix0 som davant
un desafiament educatiu.

210. L'educacié ambiental ha anat
ampliant els seus objectius. Si al
comencament estava molt centrada
en la informacio cientifica i en la
conscienciacio i prevencio de riscs
ambientals, ara tendeix a incloure
una critica dels «mites» de la
modernitat basats en la rao
instrumental (individualisme,
progres indefinit, competéncia,
consumisme, mercat sense regles) i
també a recuperar els distints nivells
de l'equilibri ecologic: I'intern amb
un mateix, el solidari amb els altres,
el natural amb tots els éssers vius,
I'espiritual amb Déu. L'educacio



ambiental hauria de disposar-nos a
fer aquest salt cap al Misteri, des d'on
una etica ecologica adquireix el seu
sentit més pregon. Per altra part, hi
ha educadors capacos de replantejar
els itineraris pedagogics d'una etica
ecologica, de manera que ajudin
efectivament a créixer en la
solidaritat, la responsabilitat i la cura
basada en la compassio.

211. Tanmateix, aquesta educacio,
cridada a ser una «ciutadania
ecologica», a vegades es limita a
informar i no aconsegueix
desenvolupar habits. L'existencia de
lleis i normes no és suficient a llarg
termini per a limitar els mals
comportaments, encara que existeixi
un control efectiu. Perqué la norma
juridica produeixi efectes importants
i duradors, és necessari que la major
part dels membres de la societat
I'hagi acceptada a partir de
motivacions adequades, i reaccioni
des d'una transformaci6 personal.



Nomeés a partir del conreu de solides
virtuts és possible la donacio de si en
un compromis ecologic. Si una
persona, encara que la propia
economia li permeti consumir i
gastar més, habitualment s'abriga
una mica en lloc d'encendre la
calefaccio, aixo suposa que ha
incorporat conviccions i sentiments
favorables a la cura de 'ambient. Es
molt noble assumir el deure de tenir
cura de la creacié amb petites
accions quotidianes, i és meravellds
que l'educacio sigui capac de
motivar-les fins a conformar un estil
de vida. L'educacio en la
responsabilitat ambiental pot
encoratjar diversos comportaments
que tenen una incidéncia directa i
important en la cura de 'ambient,
com evitar 1'us de material plastic i
de paper, reduir el consum d'aigua,
separar els residus, cuinar nomes el
que raonablement es podra menjar,
tractar amb cura els altres éssers
vius, fer servir transport public o



compartir un mateix vehicle entre
diverses persones, plantar arbres,
apagar els llums innecessaris. Tot
aixo és part d'una generosa i digna
creativitat, que mostra la part millor
de 1'ésser huma. El fet de reutilitzar
alguna cosa en lloc de llengar-ho
rapidament, a partir de profundes
motivacions, pot ser un acte d'amor
que expressi la nostra propia
dignitat.

212. No s'ha de pensar que aquests
esforcos no vagin a canviar el mon.
Aquestes accions aboquen un bé en
la societat que sempre produeix
fruits més enlla del que es pugui
constatar, perqué provoquen en el si
d'aquesta terra un bé que sempre
tendeix a difondre's, a vegades
invisiblement. A més, el
desenvolupament d'aquests
comportaments ens retorna el
sentiment de la propia dignitat, ens
porta a una major profunditat vital,



ens permet d'experimentar que val la
pena passar per aquest mon.

213. Els ambits educatius son
diversos: I'escola, la familia, els
mitjans de comunicacio, la catequesi,
etc. Una bona educacié escolar en la
primerenca edat col-loca llavors que
poden produir efectes al llarg de tota
una vida. Pero vull destacar la
importancia central de la familia,
perque «és I'ambit on la vida, do de
Déu, pot ser acollida i protegida de
manera adequada contra els
multiples atacs a que esta exposada, i
pot desenvolupar-se segons les
exigéncies d'un autentic creixement
huma. Contra I'anomenada cultura
de la mort, la familia constitueix la
seu de la cultura de la vida».[149] En
la familia es conreen els primers
habits d'amor i cura de la vida, com
ara 1'as correcte de les coses, 1'ordre i
la netedat, el respecte a I'ecosistema
local i la proteccid de tots els éssers
creats. La familia és el lloc de la



formacio integral, on es despleguen
els distints aspectes, intimament
relacionats entre ells, de la
maduracio personal. En la familia
s'apren a demanar permis sense
dominar, a dir «gracies» com a
expressio d'una sentida valoracio de
les coses que rebem, a dominar
I'agressivitat o la voracitat, i a
demanar perdd quan fem algun
dany. Aquests petits gestos de sincera
cortesia ajuden a construir una
cultura de la vida compartida i del
respecte al que ens envolta.

214. A la politica i a les diverses
associacions els pertoca un esforg de
conscienciaci6 de la poblacié. També
a I'Església. Totes les comunitats
cristianes tenen un rol important a
complir en aquesta educacio. Espero
també que en els nostres seminaris i
cases religioses de formacio s'eduqui
per a una austeritat responsable, per
a la contemplacio agraida del mon,
per a la cura de la fragilitat dels



pobres i de I'ambient. Donat que és
molt el que hi ha en joc, aixi com es
necessiten institucions dotades de
poder per a sancionar els atacs al
medi ambient, també necessitem
controlar-nos i educar-nos els uns als
altres.

215. En aquest context, «<no ha de
descurar-se la relacio que hi ha entre
una adequada educacio esteticaila
preservacio d'un ambient sa».[150]
Prestar atencio a la bellesa i estimar-
la ens ajuda a sortir del pragmatisme
utilitarista. Quan algu no aprén a
aturar-se per a percebre i valorar
allo que és bell, no és estrany que tot
es converteixi per a ell en objecte
d'as i abus inescrupolos. Al mateix
temps, si es volen aconseguir canvis
profunds, cal tenir present que els
paradigmes de pensament realment
influeixen en els comportaments.
L'educacio sera ineficac i els seus
esforgos seran esterils si no procura
també difondre un nou paradigma a



proposit de I'ésser huma, la vida, la
societat i la relacié amb la natura.
Altrament, continuara avancant el
paradigma consumista que es
transmet pels mitjans de
comunicacio i a través dels eficacgos
engranatges del mercat.

III. CONVERSIO ECOLOGICA

216. La gran riquesa de
I'espiritualitat cristiana, generada
per vint segles d'experiéncies
personals i comunitaries, ofereix una
bella aportacio a l'intent de renovar
la humanitat. Vull proposar als
cristians algunes linies
d'espiritualitat ecologica que neixen
de les conviccions de la nostra fe,
perque el que 'Evangeli ens ensenya
té consequencies en la nostra forma
de pensar, sentir i viure. No es tracta
de parlar tant d'idees, com sobretot
de les motivacions que sorgeixen de
'espiritualitat per a alimentar una
passio per la cura del mon. Perque



no sera possible comprometre's en
coses grans solament amb doctrines
sense una mistica que ens animi,
sense «uns mobils interiors que
impulsen, motiven, encoratgen i
donen sentit a 'accié personal i
comunitaria».[151] Hem de
reconeixer que no sempre els
cristians hem recollit i desenvolupat
les riqueses que Déu ha donat a
I'Església, on I'espiritualitat no esta
desconnectada del propi cos ni de la
natura o de les realitats d'aquest
mon, sino que es viu amb aquestes i
en aquestes, en comunio amb tot el
que ens envolta.

217. Si «els deserts exteriors es
multipliquen en el mon, perque s’han
estes els deserts interiors»,[152] la
crisi ecologica és una crida a una
profunda conversio interior. Pero
també hem de reconeixer que alguns
cristians compromesos i orants, sota
una excusa de realisme i
pragmatisme, solen burlar-se de les



preocupacions pel medi ambient.
Altres sOn passius, no es decideixen a
canviar els seus habits i esdevenen
incoherents. Els fa falta llavors una
conversio ecologica, que implica
deixar brotar totes les consequéncies
del seu trobament amb Jesucrist en
les relacions amb el mon que ens
envolta. Viure la vocacio de ser
protectors de 1'obra de Déu és part
essencial d'una existencia virtuosa,
no consisteix en quelcom opcional ni
en un aspecte secundari de
I'experiencia cristiana.

218. Recordem el model de sant
Francesc d'Assis, per tal de proposar
una sana relacié amb les coses
creades com una dimensio de la
conversio integra de la persona. Aixo
implica també reconéixer els propis
errors, pecats, vicis o negligencies, i
penedir-se de cor, canviar des de
dins. Els Bisbes australians van saber
expressar la conversio en termes de
reconciliacié amb la creacio: «Per a



realitzar aquesta reconciliacio hem
d'examinar les nostres vides i
reconeixer de quina manera ofenem
la creacio de Déu amb les nostres
accions i la nostra incapacitat
d'actuar. Hem de fer 1'experiencia
d'una conversio, d'un canvi del cor».
[153]

219. Tanmateix, no n'hi ha prou que
cadascu sigui millor per a resoldre
una situacio tan complexa com la
que afronta el mon actual. Els
individus aillats poden perdre la seva
capacitat i la seva llibertat per a
superar la logica de la rad
instrumental i acaben a merce d'un
consumisme sense éetica i sense sentit
social i ambiental. A problemes
socials s'hi respon amb xarxes
comunitaries, no amb la mera suma
de béns individuals: «Les exigencies
d'aquesta tasca seran tan enormes,
que no hi ha forma de satisfer-les
amb les possibilitats de la iniciativa
individual i de la uni6 de particulars



formats en l'individualisme. Es
requeriran una reunio de forces i
una unitat de realitzacio».[154] La
conversio ecologica que es requereix
per a crear un dinamisme de canvi
durador és també una conversio
comunitaria.

220. Aquesta conversio suposa
diverses actituds que es conjuguen
per a mobilitzar una cura generosa i
plena de tendresa. En primer lloc
implica gratitud i gratuitat, és a dir,
un reconeixement del moén com un
do rebut de I'amor del Pare, que
provoca com a consequeéncia actituds
gratuites de renuncia i gestos
generosos encara que ningu no els
vegi o0 els reconegui: «Mira que la ma
esquerra no sapiga que fa la dreta
[...]iel teu Pare, que veu el que és
amagat, t'ho recompensara» (Mt
6,3-4). També implica I'amorosa
consciéncia de no estar
desconnectats de les altres criatures,
de formar amb els altres éssers de



I'univers una preciosa comunié
universal. Per al creient, el moén no
es contempla des de fora sin6 des de
dins, reconeixent els llacos amb qué
el Pare ens ha unit a tots els éssers. a
meés, fent créixer les capacitats
peculiars que Déu li ha donat, la
conversio ecologica porta el creient a
desenvolupar la seva creativitat i el
seu entusiasme, per a resoldre els
drames del mon, oferint-se a Déu
«com un sacrifici viu, sant i
agradable» (Rm 12,1). No entén la
seva superioritat com a motiu de
gloria personal o de domini
irresponsable, siné com una
capacitat diferent que al seu torn i
imposa una greu responsabilitat que
brota de la seva fe.

221. Diverses conviccions de la
nostra fe desenvolupades al
comenc¢ament d'aquesta enciclica,
ajuden a enriquir el sentit d'aquesta
conversio, com la consciéncia que
cada criatura reflecteix alguna cosa



de Déu i té un missatge per ensenyar-
nos, o la seguretat que Crist ha
assumit en ell mateix aquest mon
material 1 ara, ressuscitat, habita en
la intimitat de cada ésser, envoltant-
los amb el seu afecte i penetrant-lo
amb la seva llum. També el
reconeixement que Déu ha creat el
mon inscrivint-hi un ordre i un
dinamisme que l'ésser huma no té
dret a ignorar. Quan hom llegeix en
I'Evangeli que Jesus parla dels ocells,
i diu que «Déu no n'oblida ni un de
sol» (Lc 12,6), ¢sera capag de
maltractar-los o de causar-los dany?
Invito tots els cristians a explicitar
aquesta dimensio de la seva
conversio, permetent que la forcaila
llum de la gracia rebuda s'esplain
també en la seva relacié amb les
altres criatures i amb el mon que els
envolta, 1 provoqui aquesta sublim
fraternitat amb totes les coses
creades que tan lluminosament
visqué sant Francesc d'Assis.



IV. GOIG I PAU

222. L'espiritualitat cristiana proposa
una manera alternativa d'entendre la
qualitat de vida, i encoratja un estil
de vida profetic i contemplatiu, capag
de gaudir profundament sense
obsessionar-se pel consum. Es
important incorporar un vell
ensenyament, present en diverses
tradicions religioses, i també en la
Biblia. Es tracta de la convicci6 que
«menys és més». La constant
acumulacio de possibilitats per a
consumir distreu el cor i impedeix
valorar cada cosa i cada moment. En
canvi, fer-se present serenament
davant cada realitat, per petita que
sigui, ens obre moltes més
possibilitats de comprensio i de
realitzacio personal. L'espiritualitat
cristiana proposa un creixement amb
sobrietat i una capacitat de gaudir
amb poc. Es un retorn a la simplicitat
que ens permet d'aturar-nos a
valorar les coses petites, agrair les



possibilitats que ofereix la vida sense
enganxar-nos al que tenim ni
entristir-nos pel que no posseim.
Aix0 suposa evitar la dinamica del
domini i de la mera acumulacio de
plaers.

223. La sobrietat, que es viu amb
llibertat i consciencia, és
alliberadora. No és menys vida, no és
una baixa intensitat sin6 tot al
contrari. En realitat els qui frueixen
més i viuen millor cada moment s6n
els qui deixen de picotejar aqui i alla,
buscant sempre el que no tenen, i
experimenten el que és valorar cada
persona i cada cosa, aprenen a
prendre contacte i saben gaudir amb
les coses més senzilles. Aixi son
capacos de disminuir les necessitats
insatisfetes i redueixen el cansament
il'obsessio. Es pot necessitar poc i
viure molt, sobretot quan hom és
capag de desenvolupar altres plaers i
troba satisfaccio en els trobaments
fraterns, en el servei, en el



desplegament dels carismes, en la
musicail'art, en el contacte amb la
natura, en la pregaria. La felicitat
demana saber limitar algunes
necessitats que ens atordeixen,
quedant aixi disponibles per a les
multiples possibilitats que ofereix la
vida.

224. La sobrietat 1 la humilitat no han
gaudit d'una valoracio positiva en el
darrer segle. Pero quan s'afebleix de
manera generalitzada l'exercici
d'alguna virtut en la vida personal i
social, aix0 acaba provocant
multiples desequilibris, també
ambientals. Per aixo, ja no n'hi ha
prou de parlar tan sols de la
integritat dels ecosistemes. Cal
atrevir-se a parlar de la integritat de
la vida humana, de la necessitat
d'encoratjar i conjugar tots els grans
valors. La desaparicio de la
humilitat, en un ésser huma
desaforadament entusiasmat amb la
possibilitat de dominar-ho tot sense



cap limit, només pot acabar danyant
la societat i I'ambient. No és facil
desenvolupar aquesta sana humilitat
i una felig¢ sobrietat si ens tornem
autonoms, si excloem de la nostra
vida Déu i el nostre jo ocupa el seu
lloc, si creiem que és la nostra propia
subjectivitat la que determina el que
esta bé o el que esta malament.

225. D'altra banda, cap persona no
pot madurar en una feli¢ sobrietat si
no esta en pau amb si mateix. Part
d'una adequada comprensio de
I'espiritualitat consisteix a ampliar el
que entenem per pau, que és molt
més que 'absencia de guerra. La pau
interior de les persones té molt a
veure amb la cura de 'ecologia i amb
el bé comu, perque, auténticament
viscuda, es reflecteix en un estil de
vida equilibrat unit a una capacitat
d'admiracio que porta a la
profunditat de la vida. La natura és
plena de paraules d'amor, pero ¢com
podrem escoltar-les enmig del soroll



constant, de la distraccié permanent
1 ansiosa, o del culte a I'aparenca?
Moltes persones experimenten un
profund desequilibri que les mou a
fer les coses a tota velocitat per
sentir-se ocupades, en una pressa
constant que al seu torn les mena a
atropellar tot el que tenen al seu
voltant. Aix0 té un impacte en la
manera com es tracta I'ambient. Una
ecologia integral implica dedicar una
mica de temps per a recuperar la
serena harmonia amb la creacio, per
a reflexionar a proposit del nostre
estil de vida i els nostres ideals, per a
contemplar el Creador, que viu entre
nosaltres i en el que ens envolta, la
presencia del qual «no ha de ser
fabricada sin6 descoberta, revelada».
[155]

226. Estem parlant d'una actitud del
cor, que ho viu tot amb serena
atencio, que sap estar plenament
present davant algu sense estar
pensant en el que ve després, que es



lliura a cada moment com a do divi
que ha de ser plenament viscut. Jesus
ens ensenyava aquesta actitud quan
ens invitava a mirar els lliris del
camp i els ocells del cel, o quan,
davant la preséncia d'un home
inquiet, «atura en ell el seu esguard, i
I'estima» (Mc 10,21). Ell si que estava
plenament present davant de cada
ésser huma i davant de cada criatura,
1 aixi ens va mostrar un cami per a
superar l'ansietat malaltissa que ens
fa tornar superficials, agressius i
consumistes desenfrenats.

227. Una expressio d'aquesta actitud
és aturar-se a donar gracies a Déu
abans i després dels apats. Proposo
als creients que reprenguin aquest
valuods costum i el visquin amb
profunditat. Aquest moment de la
benediccid, encara que sigui molt
breu, ens recorda la nostra
dependéncia de Déu per a la vida,
enforteix el nostre sentit de gratitud
pels dons de la creacio, reconeix a



aquells qui amb el seu treball
proporcionen aquests béns i reforca
la solidaritat amb els més necessitats.

V. AMOR CIVIL I POLITIC

228. La proteccio de la natura és part
d'un estil de vida que implica
capacitat de convivéncia i de
comunio. Jesus ens va recordar que
tenim Déu com el nostre Pare comu i
que aixo ens fa germans. L'amor
fratern nomeés pot ser gratuit, mai no
pot ser un pagament pel que l'altre
realitzi ni un aveng pel que esperem
que faci. Per aixo0 és possible estimar
els enemics. Aquesta mateixa
gratitud ens porta a estimar i
acceptar el vent, el sol o els nuvols,
encara que no se sotmetin al nostre
control. Per aixo podem parlar d'una
fraternitat universal.

229. Fa falta tornar a sentir que ens
necessitem els uns als altres, que
tenim una responsabilitat pels altres
i pel mon, que val la pena ser bons i



honestos. Ja hem tingut molt temps
de degradacio moral, burlant-nos de
I'etica, de la bondat, de la fe, de
I'honestedat, i ha arribat 1'hora
d'advertir que aquesta alegre
superficialitat ens ha servit de poc.
Aquesta destruccio de tot fonament
de la vida social acaba enfrontant-
nos els uns amb els altres per
preservar els propis interessos,
provoca l'aparicio de noves formes
de violencia i crueltat i impedeix el
desenvolupament d'una veritable
cultura de la proteccié de I'ambient.

230. L'exemple de santa Teresa de
Lisieux ens invita a la practica del
petit cami de I'amor, a no perdre
I'oportunitat d'una paraula amable,
d'un somriure, de qualsevol petit gest
que sembri pau i amistat. Una
ecologia integral també és feta de
simples gestos quotidians en que
trenquem la logica de la violéncia, de
I'aprofitament, de 'egoisme.
Mentrestant, el mon del consum



exacerbat és al mateix temps el mon
del maltractament de la vida en totes
les seves formes.

231. L'amor, ple de petits gestos de
cura mutua, és també civil i politic, 1
es manifesta en totes les accions que
procuren construir un mon millor.
L'amor a la societat i el compromis
pel bé comu s6n una forma excel-lent
de la caritat, que no sols afecta les
relacions entre els individus, sind
«les macro-relacions, com les
relacions socials, economiques i
politiques».[156] Per aixo, I'Església
va proposar al mon l'ideal d'una
«civilitzacié de 1'amor».[157] L'amor
social és la clau d'un autentic
desenvolupament: «Per a plasmar
una societat més humana, més digna
de la persona, és necessari revalorar
I'amor en la vida social —a nivell
politic, economic, cultural-, fent-ne la
norma constant i suprema de
l'accié».[158] En aquest marc,
juntament amb la importancia dels



petits gestos quotidians, I'amor social
ens mou a pensar en grans
estratégies que aturin eficagment la
degradacié ambiental i encoratgin
una cultura de la proteccio que
impregni tota la societat. Quan algu
reconeix la crida de Déu a intervenir
juntament amb els altres en aquestes
dinamiques socials, ha de recordar
que aixo és part de la seva
espiritualitat, que és exercici de la
caritat i que d'aquesta manera
madura i se santifica.

232. No tothom és cridat a treballar
de manera directa en la politica, pero
en el si de la societat hi germina una
innombrable varietat d'associacions
que intervenen a favor del bé comu
preservant 'ambient natural i urba.
Per exemple, es preocupen per un
lloc comu (un edifici, una font, un
monument abandonat, un paisatge,
una placa), per tal de protegir,
sanejar, millorar i embellir quelcom
que és de tots. Al seu voltant es



desenvolupen i es recuperen vincles i
sorgeix un nou teixit social local. Aixi
una comunitat s'allibera de la
indiferencia consumista. Aixo inclou
el conreu d'una identitat comuna,
d'una historia que es conservaies
transmet. D'aquesta manera hom té
cura del mon i de la qualitat de vida
dels més pobres, amb un sentit
solidari que és al mateix temps
consciéncia d'habitar una casa de
tots que Déu ens ha prestat. Aquestes
accions comunitaries, quan
expressen un amor que es lliura,
poden convertir-se en intenses
experiéencies espirituals.

VI. SIGNES SACRAMENTALS I EL
REPOS CELEBRATIU

233. L'univers es desenvolupa en
Déu, que ho omple tot. Llavors hi ha
mistica en una fulla, en un cami, en
la rosada, en el rostre del pobre.
L'ideal no és sols passar de l'exterior
a l'interior per a descobrir l'acci6 de



Déu en l'anima, sind també arribar a
trobar-lo en totes les coses[159], com
ensenyava sant Bonaventura: «La
contemplacio és tant més eminent
com més sent en sil'’home l'efecte de
la divina gracia o també com més bé
sap trobar Déu en les criatures
exteriors».[160]

234. Sant Joan de la Creu ensenyava
que tota la part bona que hi ha en les
coses i experiéncies del mon «esta en
Déu eminentment en infinita
manera, o, per dir-ho més bé, cada
una d'aquestes grandeses que es
diuen és Déu».[161] No és perque les
coses limitades del mén siguin
realment divines, siné perque el
mistic experimenta l'intima connexio
que hi ha entre Déu i tots els éssers, i
aixi «sent ser totes coses Déu».[162]
Sil'admira la grandesa d'una
muntanya, no pot separar aixo de
Déu, 1 percep que aquesta admiracio
interior que ell viu ha de dipositar-se
en el Senyor: «Les muntanyes tenen



altures, son abundants, amples, i
formoses, o gracioses, florides i
oloroses. Aquestes muntanyes és el
meu Estimat per a mi. Les valls
solitaries sOn quietes, amenes,
fresques, ombrivoles, plenes de
dolces aigues, i en la varietat de les
seves arbredes i en el suau cant dels
moixons fan gran recreacio i delit al
sentit, donen refrigeri i descans en la
seva solitud i silenci. Aquestes valls
és el meu Estimat per a mi».[163]

235. Els Sagraments son una manera
privilegiada de com la natura és
assumida per Déu i es converteix en
mediacio de la vida sobrenatural. A
través del culte som invitats a
abracar el mon en un nivell distint.
L'aigua, l'oli, el foc i els colors son
assumits amb tota la seva forca
simbolica i s'incorporen a la lloanca.
La ma que beneeix és instrument de
I'amor de Déu ireflex de la
proximitat de Jesucrist que va venir
a acompanyar-nos en el cami de la



vida. L'aigua que es vessa sobre el
cos de l'infant que es bateja és signe
de vida nova. No escapem del mén ni
neguem la natura quan volem
trobar-nos amb Déu. Aixo0 es pot
percebre particularment en
'espiritualitat cristiana oriental: «La
bellesa, que a I'Orient és un dels
noms amb que més sovint se sol
expressar la divina harmonia i el
model de la humanitat transfigurada,
es mostra arreu: en les formes del
temple, en els sons, en els colors, en
les llums i en els perfums».[164] Per
a I'experiencia cristiana, totes les
criatures de I'univers material
troben el seu veritable sentit en el
Verb encarnat, perque el Fill de Déu
ha incorporat en la seva persona part
de I'univers material, on ha introduit
una llavor de transformacid
definitiva: «El Cristianisme no
rebutja la materia, la corporeitat; al
contrari, la valora plenament en
'acte liturgic, en el qual el cos huma
mostra la seva natura intima de



temple de I'Esperit i arriba a unir-se
al Senyor Jesus, fet també ell cos per
a la salvacio del mén».[165]

236. En I'Eucaristia les coses creades
troben la seva major elevacio. La
gracia, que tendeix a manifestar-se
de manera sensible, aconsegueix una
expressio meravellosa quan Déu
mateix, fet home, arriba a fer-se
menjar per la seva criatura. El
Senyor, en el simmum del misteri de
I'Encarnacio, volgué arribar a la
nostra intimitat a través d'un tros de
materia. No des de dalt, sing des de
dins, perqueé en el nostre propi mon
poguéssim trobar-lo a ell. En
I'Eucaristia ja esta realitzada la
plenitud, i és el centre vital de
I'univers, el focus desbordant d'amor
1 de vida inesgotable. Unit al Fill
encarnat, present en I'Eucaristia, tot
el cosmos ddna gracies a Déu. En
efecte, 'Eucaristia és d'ella mateixa
un acte d'amor cosmic: «Si, cosmic!
Perqué també quan se celebra sobre



el petit altar d'una església rural,
I'Eucaristia se celebra, en cert sentit,
sobre l'altar del mon».[166]
L'Eucaristia uneix el cel i la terra,
abraca i penetra totes les coses
creades. El mon que va sortir de les
mans de Déu torna a ell en felic i
plena adoracid. En el Pa eucaristic,
«la creacio esta orientada cap a la
divinitzacio, cap a les santes noces,
cap a la unificacio amb el Creador
mateix».[167] Per aixo, I'Eucaristia és
també font de llum i de motivacid
per a les nostres preocupacions per
I'ambient, i ens orienta a ser custodis
de totes les coses creades.

237. El diumenge, la participaci6 en
I'Eucaristia té una importancia
especial. Aquest dia, aixi com el
dissabte jueu, s'ofereix com a dia del
guariment de les relacions de 1'ésser
huma amb Déu, amb si mateix, amb
els altres i amb el mén. El diumenge
és el dia de la Resurreccio, el «primer
dia» de la nova creacio, la primicia



de la qual és la humanitat
ressuscitada del Senyor, garantia de
la transfiguracio final de tota la
realitat creada. A més, aquest dia
anuncia «el repos etern de I'home en
Déu».[168] D'aquesta manera,
'espiritualitat cristiana incorpora el
valor del repos i de la festa. L'ésser
huma tendeix a reduir el descans
contemplatiu a I'ambit de les coses
infecundes o innecessaries, oblidant
que aixi es treu a I'obra que es
realitza la part més important: el seu
sentit. Som cridats a incloure en el
nostre obrar una dimensio receptiva
i gratuita, que és quelcom diferent
d'un mer no fer. Es tracta d'una altra
manera d'obrar que forma part de la
nostra essencia. D'aquesta manera,
I'accié humana és preservada no
unicament de l'activisme buit, sino
també del desenfrenament vorag i de
la consciéncia aillada que mena a
perseguir nomeés el benefici personal.
La llei del repos setmanal imposava
abstenir-se del treball el seté dia



«perque reposin el teu bou i el teu
ase i puguin respirar el fills de la teva
esclava il'emigrant» (Ex 23,12). El
descans és una ampliaci6 de la
mirada que permet tornar a
reconeixer els drets dels altres. Aixi,
el dia de repos, el centre del qual és
I'Eucaristia, vessa la seva llum sobre
la setmana sencera i ens motiva a
incorporar-hi la proteccio de la
natura i dels pobres.

VII. LA TRINITAT I LA RELACIO
ENTRE LES CRIATURES

238. El Pare és la font ultima de tot,
fonament amoros i comunicatiu de
les coses que existeixen. El Fill, que el
reflecteix, 1 a través del qual tot ha
estat creat, es va unir a aquesta terra
quan es forma en el si de Maria.
L'Esperit, lla¢ infinit d'amor, esta
intimament present en el cor de
I'univers animant i suscitant nous
camins. El mon va ser creat per les
tres Persones com un unic principi



divi, pero cada una d'elles realitza
aquesta obra comuna segons la seva
propietat personal. Per aixo, «quan
contemplem amb admiracio 1'univers
en la seva grandesa i bellesa, hem de
lloar tota la Trinitat».[169]

239. Per als cristians, creure en un
sol Déu que és comunio trinitaria
porta a pensar que tota la realitat
conté en el seu si una marca
propiament trinitaria. Sant
Bonaventura arriba a dir que 1'ésser
huma, abans del pecat, podia
descobrir com cada criatura
«testifica que Déu és tri». El reflex de
la Trinitat es podia reconeixer en la
natura «quan ni aquest llibre no era
obscur per a I'home ni l'ull de I'home
no s'havia enterbolit».[170] El sant
francisca ens ensenya que tota
criatura porta en ella una estructura
propiament trinitaria, tan real que
podria ser espontaniament
contemplada si la mirada de 1'ésser
huma no fos limitada, obscura i



fragil. Aixi ens indica el desafiament
de provar de llegir la realitat en clau
trinitaria.

240. Les Persones divines son
relacions subsistents, i el mon, creat
segons el model divi, és una trama de
relacions. Les criatures tendeixen
cap a Déu, i al seu torn és propi de tot
ésser vivent tendir cap a una altra
cosa, de tal manera que en el si de
I'univers hi podem trobar un sens fi
de constants relacions que
s'entrellacen secretament.[171] Aix0
no sols ens invita a admirar les
multiples connexions que existeixen
entre les criatures, siné que ens
porta a descobrir una clau de la
nostra propia realitzacio. Perque la
persona humana més creix, més
madura i més se santifica a mesura
que entra en relacio, quan surt de si
mateixa per viure en comunio amb
Déu, amb els altres i amb totes les
criatures. Aixi assumeix en la seva
propia existéncia aquest dinamisme



trinitari que Déu ha impreés en ell des
de la seva creacio. Tot esta connectat,
1 aix0 ens invita a madurar una
espiritualitat de la solidaritat global
que brota del misteri de la Trinitat.

VIII. REINA DE TOTES LES COSES
CREADES

241. Maria, la mare que va tenir cura
de Jesus, ara té cura amb afecte i
dolor maternal d'aquest mon ferit.
Aixi com plora amb el cor traspassat
la mort de Jesus, ara es compadeix
del sofriment dels pobres crucificats i
de les criatures d'aquest mon
arrasades pel poder huma. Ella viu
amb Jesus completament
transfigurada, i totes les criatures
canten la seva bellesa. Es la Dona
«vestida de sol, amb la lluna sota els
seus peus, i una corona de dotze
estrelles sobre el seu cap» (Ap 12,1).
Elevada al cel, és Mare i Reina de
totes les coses creades. En el seu cos
glorificat, juntament amb Crist



ressuscitat, part de la creacio ha
assolit tota la plenitud de la seva
formosor. Ella no sols guarda en el
seu cor tota la vida de Jesus, que
conservava acuradament (cf. Lc
2,19.51), sin6 que també compreén ara
el sentit de totes les coses. Per aixo
podem demanar-li que ens ajudi a
mirar aquest mon amb ulls més
savis.

242. Juntament amb ella, en la
familia santa de Natzaret, es destaca
la figura de sant Josep. Ell va cuidar i
defensar Maria i Jesus amb el seu
treball 1 1a seva presencia generosa, i
els allibera de la violencia dels
injustos portant-los a Egipte. En
I'Evangeli apareix com un home just,
treballador, fort. Pero de la seva
figura emergeix també una gran
tendresa, que no és propia dels febles
sind dels veritablement forts, atents a
la realitat per a estimar i servir
humilment. Per aix0 va ser declarat
custodi de 1'Església universal. Ell



també pot ensenyar-nos a cuidar, pot
motivar-nos a treballar amb
generositat i tendresa per a protegir
aquest mon que Déu ens ha confiat.

IX. MES ENLLA DEL SOL

243. Al final ens trobarem cara a cara
davant la infinita bellesa de Déu (cf.
1Co 13,12) i podrem llegir amb felig
admiracio el misteri de l'univers, que
participara amb nosaltres de la
plenitud sense fi. Si, estem viatjant
cap al dissabte de l'eternitat, cap a la
nova Jerusalem, cap a la casa de tots
del cel. Jesus ens diu: «Jo faig noves
totes les coses» (Ap 21,5). La vida
eterna sera una meravella
compartida, on cada criatura,
Iluminosament transformada,
ocupara el seu lloc i tindra quelcom
per aportar als pobres
definitivament alliberats.

244. Mentrestant, ens unim per fer-
nos carrec d'aquesta casa que ens ha
estat confiada, sabent que totes les



coses bones que conté seran
assumides en la festa celestial.
Juntament amb totes criatures,
caminem per aquesta terra buscant
Déu, perque, «si el mon té un principi
1 ha estat creat, cerca el qui I'ha creat,
cerca el qui li ha donat inici, el qui és
el seu Creador».[172] Caminem
cantant. Que les nostres lluites i la
nostra preocupacio per aquest
planeta no ens prenguin el goig de
I'esperanca.

245. Déu, que ens convoca al
lliurament generos i a donar-ho tot,
ens ofereix les forces i la llum que
necessitem per a tirar endavant. En
el cor d'aquest mon continua present
el Senyor de la vida que ens estima
tant. Ell no ens abandona, no ens
deixa sols, perque s'ha unit
definitivament a la nostra terra, i el
seu amor sempre ens duu a trobar
nous camins. Lloat sigui.

ko sksksk



246. Després d'aquesta prolongada
reflexio, joiosa i dramatica alhora,
proposo dues pregaries, una que
puguem compartir tots els qui
creiem en un Déu creador i pare, i
una altra perque els cristians
sapiguem assumir els compromisos
amb la creacio que ens planteja
I'Evangeli de Jesus.

Pregaria per la nostra terra

Pare nostre que sou present en tot
I'univers

i en la més petita de les vostres
criatures,

VvOs que envolteu amb la vostra
tendresa tot el que existeix,

vesseu en nosaltres la forca del
vostre amor

perque tinguem cura de la vida i de
la bellesa.



Inundeu-nos de pau, perqué visquem
com a germans i germanes

sense fer mal a ningu.
Pare dels pobres,

ajudeu-nos a rescatar els abandonats
1 oblidats d'aquesta terra

que tant valen als vostres ulls.
Guariu les nostres vides,

perqueé siguem protectors del mon i
no pas depredadors,

perque sembrem formosor

i no pas contaminacio i destruccio.
Toqueu els cors

dels qui busquen només beneficis
a costa dels pobres i de la terra.

Ensenyeu-nos a descobrir el valor de
cada cosa,



a contemplar admirats,

a reconeixer que estem
profundament units

amb totes les criatures

en el nostre cami cap a la vostra llum
infinita.

Gracies perque esteu amb nosaltres
cada dia.

Encoratgeu-nos, si us plau, en la
nostra lluita

per la justicia, I'amor i la pau.
Pregaria cristiana amb la creacio

Us lloem, Pare, amb totes les vostres
criatures,

que van sortir de la vostra ma
poderosa.

Son vostres, i plenes de la vostra
presencia i de la vostra tendresa.



Lloat sigueu.
Fill de Déu, Jesus,
per vos foren creades totes les coses.

Us formareu en el si maternal de
Maria,

us féreu part d'aquesta terra,

1 mirareu aquest mon amb ulls
humans.

Avui sou viu en cada criatura

amb la vostra gloria de ressuscitat.
Lloat sigueu.

Esperit Sant, que amb la vostra llum

orienteu aquest mon cap a l'amor del
Pare

i acompanyeu el gemec de la creacio,

vos viviu també en els nostres cors



per impulsar-nos al bé.
Lloat sigueu.

Senyor U i Tri, comunitat preciosa
d'amor infinit,

ensenyeu-nos a contemplar-vos
en la bellesa de I'univers,
on tot ens parla de vos.

Desvetlleu la nostra lloancaila
nostra gratitud

per cada ésser que heu creat.

Doneu-nos la gracia de sentir-nos
intimament units

amb tot el que existeix.

Déu d'amor, mostreu-nos el nostre
lloc en aquest mon

com a instruments del vostre afecte

envers tots els éssers d'aquesta terra,



perque cap d'ells no és oblidat
davant vostre.

[I'lumineu els amos del poder i del
diner

perque es guardin del pecat de la
indiferéncia,

estimin el bé comu, promoguin els
febles,

i tinguin cura d'aquest mon que
habitem.

Els pobres i la terra estan clamant,

Senyor, preneu-nos a nosaltres amb
el vostre poder i la vostra llum,

per a protegir tota vida,
per a preparar un futur millor,
perque vingui el vostre Regne

de justicia, de pau, d'amor i de
bellesa.



Lloat sigueu.
Amén.

Donat a Roma, prop de Sant Pere, el
24 de maig, Solemnitat de la
Pentecosta, de 1'any 2015, tercer del
meu Pontificat.

[1] Cantic de les criatures: Fonti
Francescane (FF) 263.

[2] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 maig 1971), 21: AAS 63 (1971),
416-417.

[3] Discurs a la FAO en el seu 25é
aniversari (16 novembre 1970): AAS
62 (1970), 833.

[4] Carta enc. Redemptor hominis (4
mar¢ 1979), 15: AAS 71 (1979), 287.

[5] Cf. Catequesi (17 gener 2001), 4:
L'Osservatore Romano, ed. setmanal



en llengua espanyola (19 gener 2001),
p- 12.

[6] Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 38: AAS 83 (1991), 841.

[7] Ibid., 58, p. 863.

[8] Joan Pau II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis (30 desembre 1987), 34:
AAS 80 (1988), 559.

[9] Cf. Id., Carta enc. Centesimus
annus (1 maig 1991), 37: AAS 83
(1991), 840.

[10]Discurs al Cos diplomatic
acreditat davant la Santa Seu (8 gener
2007): AAS 99 (2007), 73.

[11] Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 51: AAS 101 (2009), 687.

[12] Discurs al Deutscher Bundestag,
Berlin (22 setembre 2011): AAS 103
(2011), 664.



[13] Discurs al clergat de la Diocesi de
Bolzano-Bressanone (6 agost 2008):
AAS 100 (2008), 634.

[14] Missatge per al dia de pregaria
per la proteccio de la creacio (1
setembre 2012).

[15] Discurs a Santa Barbara,
California (8 novembre 1997); cf.
John Chryssavgis, On Earth as in
Heaven: Ecological Vision and
Iniciatives of Ecumenical Patriarch
Bartholomew, Bronx, Nova York
2012.

[16] Ibid.

[17] Conferéncia en el Monestir
d'Ulstein, Noruega (23 juny 2003).

[18] Discurs a Halki Summit I «Global
Responsibility and Ecological
Sustainability: Closing Remarks»,
Istanbul (20 juny 2012).



[19] Tomas de Celano, Vida primera
de sant Francesc, XXIX, 81: FF 460.

[20] Bonaventura, Legenda maior,
VIII, 6: FF 1145.

[21] Cf. Tomas de Celano, Vida segona
de sant Francesc, CXX1V, 165: FF 750.

[22] Conferencia dels Bisbes Catolics
de Sud-africa, Pastoral Statement on
the Environmental Crisis (5 setembre
1999).

[23] Cf. Salutacio al personal de la
FAO (20 novembre 2014): AAS 106
(2014), 985.

[24] V Conferéncia General de
I'Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Document d’Aparecida (29 juny
2007), 86.

[25] Conferencia dels Bisbes Catolics
de Filipines, Carta pastoral What is
Happening to our Beautiful Land? (29
gener 1988).



[26] Conferencia Episcopal Boliviana,
Carta pastoral sobre medi ambient i
desenvolupament huma a Bolivia El
universo, don de Dios para la vida
(2012), 17.

[27] Cf. Conferéncia Episcopal
Alemanya, Comissio per a afers
socials, Der Klimawandel: Brennpunkt
globaler, intergenerationeller und
Okologischer Gerechtigkeit (setembre
2006), 28-30.

[28] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 483.

[29] Catequesi (5 juny 2013):
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (7 juny 2013), p.
12.

[30] Bisbes de la regio de Patagonia-
Comahue (Argentina), Mensaje de
Navidad (desembre 2009), 2.



[31] Conferencia dels Bisbes Catolics
dels Estats Units, Global Climate
Change: A Plea for Dialogue, Prudence
and the Common Good (15 juny 2001).

[32] V Conferencia General de
I'Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Documento de Aparecida (29
juny 2007), 471.

[33] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 56: AAS 105
(2013), 1043.

[34] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 12:
AAS 82 (1990), 154.

[35] Id., Catequesi (17 gener 2001), 3:
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (19 gener 2001),
p- 12.

[36] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 15:
AAS 82 (1990), 156.



[37] Catecisme de l'Església Catolica,
357.

[38] Cf. Angelus (16 novembre 1980):
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (23 novembre

1980), p. 9.

[39] Benet XVI, Homilia en el solemne
inici del ministeri petri (24 abril
2005): AAS 97 (2005), 711.

[40] Cf. Legenda maior, VIII, 1: FF
1134.

[41] Catecisme de l'Església Catolica,
2416.

[42] Conferencia Episcopal
Alemanya, Zukunft der Schopfung -
Zukunft der Menschheit. Erkldrung
der Deutschen Bischofskonferenz zu
Fragen der Umwelt und der
Energieversorgung (1980), II, 2.

[43] Catecisme de l'Església Catolica,
339.



[44] Hom. in Hexaemeron, 1, 2, 10: PG
29, 9.

[45] Divina Comeédia. Paradis, Cant
XXXIII, 145.

[46] Benet XVI, Catequesi (9
novembre 2005), 3: L'Osservatore
Romano, ed. setmanal en llengua
espanyola (11 novembre 2005), p. 20.

[47] Id., Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 51: AAS 101 (2009),
687.

[48] Joan Pau II, Catequesi (24 abril
1991), 6: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (26
abril 1991), p. 6.

[49] El Catecisme explica que Déu
volgué crear un mon en cami cap a la
seva perfeccio ultima i que aixo
implica la preséncia de la
imperfeccio i del mal fisic; cf.
Catecisme de l'Església Catolica, 310.



[50] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, sobre
I'Església en el mon actual, 36.

[51] Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae 1, q. 104, art. 1, ad 4.

[52] Id., In octo libros Physicorum
Aristotelis expositio, lib. II, lectio 14.

[53] En aquesta perspectiva se situa
I'aportacio6 del P. Teilhard de Chardin;
cf. Pau VI, Allo stabilimento I.C.A.R.
(24 febrer 1966); Joan Pau II, Carta al
reverend P. George V. Coyne (1 juny
1988): Insegnamenti 5/2 (2009), 60;
Benet XVI, Homilia per a la celebracio
de les Vespres a Aosta (24 juliol 2009):
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (31 juliol 2009),

pPp. 3s.

[54] Joan Pau II, Catequesi (30 gener
2002), 6: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (1
febrer 2002), p. 12.



[55] Conferencia dels Bisbes Catolics
del Canada. Comissio per als afers
socials, Carta pastoral You love all
that exists... all things are yours, God,
Lover of Life (4 octubre 2003), 1.

[56] Conferencia dels Bisbes Catolics
del Japd, Reverence for Life. A
Message for the Twenty-First Century
(1 gener 2001), n. 89.

[57] Joan Pau II, Catequesi (26 gener
2000), 5: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (28
gener 2000), p. 3.

[58] Id., Catequesi (2 agost 2000), 3:
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (4 agost 2000),

p. 8.

[59] Paul Ricoeur, Philosophie de la
volonté I1. Finitude et culpabilité,
Paris 2009, 2016 (ed. esp.: Finitud y
culpabilidad, Madrid 1967, 249).

[60] Summa Theologiae 1, q. 47, art. 1.



[61] Ibid.
[62] Cf. ibid., art. 2, ad 1; art. 3.

[63] Catecisme de 'Església Catolica,
340.

[64] Cantic de les criatures: FF 263.

[65] Cf. Conferencia Nacional dels
Bisbes del Brasil, A Igreja e a questdo
ecologica (1992), 53-54.

[66] Ibid., 61.

[67] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 215: AAS 105
(2013), 1109.

[68] Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 14: AAS 101
(2009), 650.

[69] Catecisme de l'Església Catolica,
2418.

[70] Conferencia Episcopal de la
Republica Dominicana, Carta



pastoral sobre la relacion del hombre
con la naturaleza (15 marg 1987).

[71] Joan Pau II, Carta enc. Laborem
exercens (14 setembre 1981), 19: AAS
73 (1981), 626.

[72] Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

[73] Carta enc. Sollicitudo rei socialis
(30 desembre 1987), 33: AAS 80
(1988), 557.

[74] Discurs als indigenes i camperols
de Mexic, Cuilapan (29 gener 1979), 6:
AAS 71 (1979), 209.

[75] Homilia durant la Missa
celebrada per als agricultors a Recife,
Brasil (7 juliol 1980), 4: AAS 72 (1980),
926.

[76] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 8: AAS 82
(1990), 152.



[77] Conferencia Episcopal
Paraguaia, Carta pastoral El
campesino paraguayo y la tierra (12
juny 1983), 2, 4, d.

[78] Conferencia Episcopal de Nova
Zelanda, Statement on Environmental
Issues, Wellington (1 setembre 2006).

[79] Carta enc. Laborem exercens (14
setembre 1981), 27: AAS 73 (1981),
645.

[80] Per aixo sant Justi podia parlar
de «llavors del Verb» en el mon; cf. IT
Apologia 8, 1-2; 13, 3-6: PG 6, 457-458;
467.

[81] Joan Pau II, Discurs als
representants de la ciéncia, de la
cultura i dels alts estudis a la
Universitat de les Nacions Unides,
Hiroshima (25 febrer 1981), 3: AAS 73
(1981), 422.



[82] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 69: AAS 101
(2009), 702.

[83] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, Wirzburg 19659, 87 (ed.
esp.: El ocaso de la Edad Moderna,
Madrid 1958, 111-112).

[84] Ibid. (ed. esp.: 112).
[85] Ibid., 87-88 (ed. esp.: 112).

[86] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 462.

[87] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 63s (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 83-84).

[88] Ibid., 64 (ed. esp.: 84).

[89] Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 35: AAS 101
(2009), 671

[90] Ibid., 22: p. 657.



[91] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 231: AAS 105
(2013), 1114.

[92] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 63 (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 83).

[93] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 38:
AAS 83 (1991), 841.

[94] Cf. Declaraci6 Love for Creation.
An Asian Response to the Ecological
Crisis, Colloqui promogut per la
Federacio de les Conferéncies
Episcopals d'Asia (Tagaty. 31 gener - 5
febrer 1993), 3.3.2.

[95] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 37:
AAS 83 (1991), 840.

[96] Benet XVI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 2010, 2:
AAS 102 (2010), 41.



[97] Id., Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 28: AAS 101 (2009),
663.

[98] Cf. Vicencg de Lerins,
Commonitorium primum, cap. 23: PL
50, 668 : «Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore,
sublimetur aetate.»

[99] N. 80: AAS 105 (2013), 1053.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre 1'Església en
el mon actual, 63.

[101] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 37:
AAS 83 (1991), 282.

[102] Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 marcg 1967), 34: AAS 59
(1967), 274.

[103] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 32: AAS 101
(2009), 666.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

[104] Ibid.
[105] Ibid.

[106] Catecisme de l'Església Catolica,
2417.

[107] Ibid., 2418.
[108] Ibid., 2415.

[109] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 6: AAS 82
(1990), 150.

[110] Discurs a la Pontificia Académia
de les Ciencies (3 octubre 1981), 3:
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (8 novembre
1981), p. 7.

[111] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 7: AAS 82
(1990), 151.

[112] Joan Pau II, Discurs a la 35a
Assemblea General de l'’Associacio



Medica Mundial (29 octubre 1983), 6:
AAS 76 (1984), 394.

[113] Comissio Episcopal de Pastoral
social de I'Argentina, Una tierra para
todos (juny 2005), 19.

[114] Declaracio de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 4.

[115] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 237: AAS 105
(2013), 1116.

[116] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 51: AAS 101
(2009), 687.

[117] Alguns autors han mostrat els
valors que solen viure's, per
exemple, en les «villas», «chabolas» o
«favelas» d'America Latina: cf. Juan
Carlos Scannone, S.]J., «La irrupcion
del pobre y la logica de la gratuidad»,
en Juan Carlos Scannone y Marcelo
Perine (eds.), Irrupcion del pobre y



quehacer filosodfico. Hacia una nueva
racionalidad, Buenos Aires 1993,
225-230.

[118] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 482.

[119] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 210: AAS 105
(2013), 1107.

[120] Discurs al Deutscher Bundestag,
Berlin (22 setembre 2011): AAS 103
(2011), 668.

[121] Catequesi (15 abril 2015):
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (17 abril 2015),

p- 2.

[122] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre I'Església en
el moén actual, 26.

[123] Cf. nums. 186-201: AAS 105
(2013), 1098-1105.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

[124] Conferencia Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral
Responsabilidade soliddria pelo bem
comum (15 setembre 2003), 20.

[125] Benet XVI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 2010, 8:
AAS 102 (2010), 45.

[126] Declaracio de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 1.

[127] Conferencia Episcopal
Boliviana, Carta pastoral sobre medi
ambient i desenvolupament huma a
Bolivia El universo, don de Dios para
la vida (2012), 86.

[128] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Energia, justicia i pau, 1V, 1, Ciutat del
Vatica 2013, 57.

[129] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700.



[130] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 222: AAS 105
(2013), 1111.

[131] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 469.

[132] Declaracio de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 15.

[133] Cf. Conferencia de I'Episcopat
Mexica. Comissio Episcopal per a la
Pastoral social, Jesucristo, vida y
esperanza de los indigenas y
campesinos (14 gener 2008).

[134] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 470.

[135] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2010, 9: AAS 102
(2010), 46.

[136] Ibid.



[137] Ibid., 5: p. 43.

[138] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 50: AAS 101
(2009), 686.

[139] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 209: AAS 105
(2013), 1107.

[140] Ibid., 228: p. 1113.

[141] Cf. Carta enc. Lumen fidei [29
juny 2013], 34: AAS 105 (2013), 577:
«La llum de la fe, unida a la veritat
de I'amor, no és aliena al mén
material, perqué I'amor es viu
sempre en cos i anima; la llum de la
fe és una llum encarnada, que
procedeix de la vida lluminosa de
Jesus. Il'lumina fins i tot la matéria,
confia en el seu ordenament, sap que
en ella s'obre un cami d'harmonia i
de comprensid cada vegada més
ampli. La mirada de la ciéncia es
beneficia aixi de la fe: aquesta invita
el cientific a estar obert a la realitat,



en tota la seva riquesa inesgotable.
La fe desperta el sentit critic, en
quant no permet que la recerca es
conformi amb les seves formules i
I'ajuda a adonar-se que la natura no
es redueix a aquestes. Invitant a
meravellar-se davant el misteri de la
creacio, la fe eixampla els horitzons
de la ra¢ per il'luminar millor el mén
que es presenta als estudis de la
ciencia.»

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 256: AAS 105
(2013), 1123.

[143] Ibid., 231: p. 1114.

[144] Das Ende der Neuzeit,
Wiirzburg 19659, 66-67 (ed. esp.: El
ocaso de la Edad Moderna, Madrid
1958, 87).

[145] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 1:
AAS 82 (1990), 147.



[146] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 66: AAS 101
(2009), 699.

[147] Id., Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2010, 11: AAS 102
(2010), 48.

[148] Carta de la Terra, La Haia (29
juny 2000).

[149] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 39:
AAS 83 (1991), 482.

[150] Id., Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 14: AAS 82
(1990), 155.

[151] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 261: AAS 105
(2013), 1124.

[152] Benet XVI, Homilia en el
solemne inici del ministeri petri (24
abril 2005): AAS 97 (2005), 710.



[153] Conferéncia dels Bisbes Catolics
d'Australia, A New Earth — The
Environmental Challenge (2002).

[154] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 72 (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 93).

[155] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 71: AAS 105
(2013), 1050.

[156] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

[157] Pau VI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1977: AAS
68 (1976), 709.

[158] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 582.

[159] Un escriptor espiritual no
cristia, des de la seva propia
experiencia, també destacava la



necessitat de no separar massa les
criatures del mon de l'experiéncia de
Déu a l'interior. Deia: «No fa falta
criticar prejudicialment els qui
cerquen l'extasi en la musica o en la
poesia. Hi ha un secret subtil en cada
un dels moviments i sons d'aquest
mon. Els iniciats arriben a captar el
que diuen el vent que bufa, els
arbres que es dobleguen, 1'aigua que
corre, les mosques que brunzeixen,
les portes de cruixen, el cant dels
ocells, el so de les cordes o les flautes,
el sospir dels malalts, el gemec dels
afligitss»: Ali Al-Khawas, en I mistici
dell'Islam (Parma 1978), 199.

[160] In II Sent., 23, 2, 3.
[161] Cantic espiritual, XIV-XV, 5.
[162] Ibid.

[163] Ibid., X1V, 6-7.



[164] Joan Pau II, Carta ap. Orientale
lumen (2 maig 1995), 11: AAS 87
(1995), 757.

[165] Ibid.

[166] Id., Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 8: AAS 95
(2003), 438.

[167] Benet XVI, Homilia en la Missa
de Corpus Christi (15 juny 2006): AAS
98 (2006), 513.

[168] Catecisme de l'Església Catolica,
2175.

[169] Joan Pau II, Catequesi (2 agost
2000), 4: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (4
agost 2000), p. 8.

[170] Quaest. disp. de Myst. Trinitatis,
1, 2, concl.

[171] Cf. Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae 1, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1,
ad 3; q. 47, art. 3.



[172] Basili el Gran, Hom. in
Hexaemeron, 1, 2, 6: PG 29, 8.

Font de la traduccio al catala:
Conferencia Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/enciclica-
laudato-si-del-papa-francesc/
(17/02/2026)


https://www.tarraconense.cat/index.php?arxiu=fitxa_document&id=22483
https://www.tarraconense.cat/index.php?arxiu=fitxa_document&id=22483
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/

	Encíclica «Laudato si'»: audiollibre i llibre electrònic

