
opusdei.org

‘En esperit i en
veritat’: crear la
unitat de vida (I)

La unitat de vida és un tret
essencial de l’esperit de l’Opus
Dei. Aquest editorial, en dos
lliuraments, presenta algunes
de les seves manifestacions.

18/05/2017

Déu desitja adoradors en esperit i en
veritat (Jn 4,24), diu Jesús a la
samaritana en el seu diàleg al costat
del pou de Sicar. Tota l’existència
d’un cristià està cridada a fer-se



adoració del Pare (Jn 4,23), sense que
hi hagi espais on la llum de Déu no
arribi a entrar: aquest és el culte
espiritual (cfr. Rm 12,1) pel qual
arribem a ser temples vius de Déu,
pedres vives del seu temple (cfr. 1 Pe
2,5).

«Fes del teu cor un altar»,[1] diu sant
Pere Crisòleg. Per ser un mateix
altar, no n’hi ha prou de donar: cal
donar-se. Tot en la nostra vida s’ha
de purificar, en unió profunda amb
l’hòstia veritablement agradable a
Déu, el sacrifici de Crist. Així, a poc a
poc, es crea la unitat de vida, es
curulla l’abisme que el pecat obre
entre la fe i la vida. Sense desanimar-
nos davant les dificultats, descobrim
la meravellosa realitat que allà on
som tot contribueix al nostre bé, si
ens refugiem en l’Amor etern del Déu
Un i Tri, la presència del qual
il·lumina tota la nostra vida.



El llum del cos és l’ull. Per tant, si el
teu ull és bo, tot el teu cos quedarà
il·luminat (Mt 6,22). Si les nostres
intencions són rectes, si estan
encaminades a Déu i als altres en Ell,
totes les nostres accions es dirigiran
cap al bé, en una unitat de vida
senzilla i forta,[2] perquè tot pot i
ha de portar-nos a Déu.[3]
Tanmateix, sovint podem oblidar
aquesta realitat. Per això, des del
punt de vista espiritual, la formació
que es dona als fidels de l’Obra
tendeix a crear en cadascú la unitat
de vida, que és característica
essencial de l’esperit de l’Opus Dei.
Aquesta unificació reforça cada
vegada més la nostra identitat de fills
de Déu en Crist, per la força de
l’Esperit Sant, que ho vivifica tot a
través de la caritat i ens impulsa a la
santedat i a l’apostolat en les
ocupacions de la nostra jornada.

La unitat de vida de Jesús



La unitat de vida té com a nervi la
presència de Déu, Pare Nostre[4] i
és, per l’Esperit Sant, participació
en la suprema unitat del diví i
humà realitzada en l’Encarnació
del Fill de Déu.[5] Crist és «principi
d’unitat i de pau»:[6] Ell està sempre
unit al seu Pare i li resa perquè ens
santifiqui en la veritat (cfr. Jn 13, 17).
El seu aliment, el que li dona vida, és
fer la voluntat del Pare (cfr. Jn 4, 34).
Tot està orientat cap a aquesta
missió, des de l’instant de
l’encarnació (cfr. Hb 10, 5-7) fins
quan puja a Jerusalem, caminant
davant dels seus deixebles amb la
pressa de l’amor (cfr. Lc 19,28). Els
seus miracles avalen les seves
paraules, i la multitud comenta sense
embuts: tot ho ha fet bé (Mc 7, 37).

Sant Josepmaria solia veure en
aquest entusiasme popular -bene
omnia fecit-no només els miracles,
que meravellen tanta gent, sinó el fet
que Crist tot ho va acabar bé, va



acabar totes les coses bé, no va fer
més que el bé.[7] En el Senyor,
consagració i missió formen una
unitat perfecta. No és possible
separar en Crist el seu ésser de
Déu-Home i la seva funció de
redemptor. El Verb es va fer carn i
va venir a la terra ‘ut omnes
homines salvi fiant’ (1 Tm 2,4)».[8]
Per això s’apliquen a Jesús de
manera eminent aquelles paraules
d’Isaïes que Ell mateix va proclamar
a la sinagoga de Natzaret: «L’Esperit
del Senyor reposa sobre meu, perquè
ell m’ha ungit. M’ha enviat... (Lc 4,
18; cfr. Is 61, 1). Jesús és el Déu i
home perfecte que va viure en la
seva vida terrenal una total unitat de
vida i que «en la mateixa revelació
del misteri del Pare i del seu amor
manifesta plenament l’home a
l’home mateix i li descobreix la
sublimitat de la seva vocació».[9] Ell
descobreix a cadascú la seva crida a
reconciliar-se amb Déu, i a atreure
amb alegria cap a aquesta



reconciliació l’àmbit que Déu li ha
confiat en el món (cfr. 2 Cor 5,18-19).

El divorci entre la fe i la vida
quotidiana

Malgrat que ja s’ha realitzat per
sempre en la persona del Senyor,
aquesta reconciliació personal i
social encara està en camí cap a
aquesta plenitud, en camí cap a Crist.
Com en temps del concili Vaticà II, “el
divorci entre la fe i la vida diària de
molts ha de ser considerat com un
dels errors més greus de la nostra
època. Ja en l’Antic Testament els
profetes reprenien amb vehemència
un escàndol així. I al Nou Testament
sobretot, Jesucrist personalment
comminava greus penes contra
aquest error”:[10] Ningú no pot
servir dos senyors, perquè o tindrà
aversió a un i amor a l’altre o
prestarà la seva adhesió al primer i
menysprearà el segon (Mt 6,24).



La incoherència de vida, en què
cauen moltes persones, creients o no,
és una manca d’harmonia i de pau
que trenca l’equilibri personal. Això
no hauria de sorprendre, perquè
“ignorar que l’home té una
naturalesa ferida, inclinada al mal,
dona lloc a greus errors en el domini
de l’educació, de la política, de l’acció
social i dels costums”.[11] La unitat
de vida és decisiva per a tothom, i
d’una manera peculiar per als laics,
com ensenya sant Joan Pau II: “Tot ha
de ser ocasió d’unió amb Déu i de
servei als altres”.[12] El treball
professional d’un cristià és coherent
amb la seva fe. Aconfessionalisme.
Neutralitat. Vells mites que
sempre intenten modernitzar-se.
T’has molestat a meditar com n’és,
d’absurd, deixar de ser catòlic
quan s’entra a la Universitat o a
l’associació professional o a
l’assemblea sàvia o al Parlament,
com qui deixa el barret a la porta?
[13]



Aquestes paraules són d’una gran
actualitat: Déu no es pot deixar
arraconar per un laïcisme erigit en
religió sense Déu. El Papa Francesc
convida a reconèixer la ciutat –i,
per tant, tots els espais on es
desenvolupa la vida de la nostra
gent– des d’una mirada
contemplativa, una mirada de fe
que descobreixi el Déu que habita
a les cases, alscarrers, a les
places... Ell viu entre els ciutadans
promovent la caritat, la
fraternitat, el desig del bé, de
veritat, de justícia. Aquesta
presència no ha de ser fabricada,
sinó descoberta, desvetllada. Déu
no s’oculta als que el busquen amb
un cor sincer.[14]

Alegrar-nos enmig de la tempesta

Els cristians, segellats per la creu en
el baptisme, sempre han conegut la
persecució. Recordeu allò que us he
dit: “El criat no és més important que



el seu amo”. Si m’han perseguit a mi,
també us perseguiran a vosaltres; si
haguessin guardat la meva paraula,
també guardarien la vostra. (cfr. Jn
15, 20).[15] Davant de la perspectiva
del desterrament, sant Joan
Crisòstom, el gran orador de l’Orient,
no perdia confiança: “Són moltes les
onades que ens posen en perill, i una
gran tempesta ens amenaça. De tota
manera, no temem ser submergits,
perquè ens mantenim dempeus
sobre la roca. Encara que el mar es
desencadeni, no trencarà aquesta
roca; encara que s’aixequin les
onades, no podran fer res contra la
barca de Jesús. Digueu-me: Què
podem témer?. La mort? Per mi, la
vida és Crist, i la mort, un guany. El
desterrament? Del Senyor és la terra
i com l’emplena. La confiscació dels
béns? No vam portar res al món, de
manera que no ens en podem endur
res. Em ric de tot el que és temible en
aquest món i dels seus béns. No temo
la mort ni envejo les riqueses. No



tinc desitjos de viure si no és per al
vostre bé. Per això, us parlo del que
passa ara exhortant a la vostra
caritat a la confiança”.[16]

Les dificultats de dispersió que
planteja el món no ens han de
desanimar. Contemporani de
Crisòstom, sant Agustí predicava
l’alegria més que el lament: “Per què,
doncs, has de pensar que qualsevol
temps passat va ser millor que els
actuals? Des del primer Adam fins a
l’Adam d’avui, aquesta és la
perspectiva humana: feina i suor,
espines i cards. S’ha desencadenat
sobre nosaltres algun diluvi? Hem
tingut aquells temps difícils de gana i
de guerres? Precisament la història
ens els brinda perquè ens
abstinguem de protestar contra Déu
en els temps actuals. Quins temps tan
terribles! No ens fa tremolar el sol fet
de sentir-los o llegir-los? Així doncs,
tenim més motius per alegrar-nos de



viure en aquest temps que per
queixar-nos”.[17]

Malgrat que hi hagi guerres,
epidèmies, noves pobreses i
persecucions, des de les més tosques,
per part de fonamentalismes que
diuen que són religiosos, fins a les
més refinades, en forma de laïcismes
que poden arribar a ser igualment
fonamentalistes –n’hi ha prou de
pensar en les traves a l’objecció de
consciència en diversos països
d’Occident–, la confiança en Déu és
més forta que totes les dificultats: es
tracta d’una esperança que neix de
l’amor, i que per això no defrauda
(cfr. Rm 5,5). Estem cridats a
glorificar Déu des del racó més
profund del nostre ésser, des del cor,
on ell ho unifica tot, des d’una glòria
divina que és el pes de l’amor, una
força devastadora que ens permet
donar raó de la nostra esperança (cfr.
1 P 3,15): Crist viu en nosaltres.



‘Omnia in bonum’

Setze segles després del Crisòstom i
de sant Agustí, sant Josepmaria
llançava un crit ple d’optimisme: 
Heu de sentir sempre al vostre cor
aquest crit, que tinc com esculpit
en la meva ànima: ‘omnia in
bonum!’, tot és per bé. És sant Pau
qui ens dona aquesta doctrina de
serenitat, d’alegria, de pau, de
filiació amb Déu: perquè el Senyor
ens estima com un Pare, i és
sapientíssim i totpoderós: ‘omnia
in bonum!’ (cfr. Rm 8,28).[18]

Comentava el beat Àlvar: «Quan va
escriure el Pare aquesta Instrucció, el
1941, acabava de sortir de la gran
tragèdia de la guerra civil espanyola,
i havia començat la guerra mundial.
La situació era veritablement
apocalíptica: i, a l’Església, pel
comportament dels uns i els altres, hi
havia hagut grans divisions, enormes
ferides. Espanya, que havia sortit



sagnant i destrossada de la guerra
civil, es trobava en perill de veure’s
immersa en aquest conflicte molt
més gran: i el Pare pensava en la
possibilitat d’estar una altra vegada
sol –com en la guerra anterior
espanyola–, amb tots els seus fills
escampats pels diferents fronts de
guerra o reclosos en presons».[19]

Part de la nostra unitat de vida és
estimar el lloc i el temps en què Déu
ens ha posat: és il·lusionant poder
treballar i millorar aquest món,
alhora que tenim el cap al Cel.
Creació i redempció es duen a terme
dinàmicament aquí, avui i ara,
sempre que vibrem per conèixer i
comprendre el nostre món, per
estimar-lo amb un optimisme
creacional, com va fer sant
Josepmaria, que també convidava a
no somiar somnis vans,[20] a fugir
de qualsevol mística del tant de bo.
[21] En el nostre ambient, provem de
mostrar-nos tal com som: 



Presentant-nos com el que som,
com ciutadans corrents –fent-se
càrrec cadascun de les seves
responsabilitats personals:
familiars, professionals, socials,
polítiques–, no fingim res, perquè
aquesta manera de procedir no és
el resultat d’una tàctica. És al
contrari: és naturalitat, és
sinceritat, és manifestar la veritat
de la nostra vida i de la nostra
vocació. Som gent del carrer.[22]

Déu ens vol en aquest món

Actualment assistim a greus
esdeveniments que manifesten
l’acció del diable al món. Encara que 
cada època de la història porta per
si mateixa elements crítics –
comenta el Papa–, almenys en els
últims quatre segles no s’han vist
tan sacsejades les certeses
fonamentals que constitueixen la
vida dels éssers humans com en la
nostra època (...) És un canvi que



es refereix a la manera mateixa
com la humanitat porta endavant
la seva existència al món.[23]
També sant Josepmaria, veient venir
aquesta decadència, proclamava
amb accents profètics: Se sent com
un colossal non serviam (Jer 2,20)
en la vida personal, en la vida
familiar, en els ambients de treball
i en la vida pública. Les tres
concupiscències (cfr. 1 Jn 2,16) són
com tres forces gegantines que han
desencadenat un vertigen
imponent de luxúria,
d’envaniment orgullós de la
criatura en les seves pròpies
forces, i d’afany de riqueses. Tota
una civilització trontolla, impotent
i sense recursos morals.[24]

L’amor al món no ens impedeix de
veure el que no va, el que necessita
purificació, el que s’ha de
transformar. Hem d’acceptar la
realitat tal com és, tal com es
presenta, amb les seves llums i les



seves ombres. I això requereix vibrar
amb les coses, conèixer els
problemes, tractar moltes persones,
llegir, escoltar. Per estimar Déu no
tenim res millor que el món on Ell
mateix ens ha cridat a viure, fiats de
l’oració que el Fill eleva al Pare: No et
demano que els treguis del món, sinó
que els preservis del Maligne (Jn 17,
15).

Estimant aquest món, que és el que
ens serveix tal com és per a la nostra
pròpia santificació i l’amistat amb els
altres, acudirem a Jesús per millorar-
lo, per transformar-lo, convertint-nos
nosaltres mateixos dia rere dia.
Santa Maria va fer créixer Jesús en la
vida ordinària de Natzaret; ara
dedicada enterament a la seva missió
de Mare nostra, fa créixer Jesús en la
nostra vida ordinària. Ella ens ajuda
a ponderar tot esdeveniment al
nostre cor (cfr. Lc 2, 51) per
descobrir la presència de Déu que
ens crida cada dia. Nosaltres, fills –



us torno a dir–, som gent del
carrer. I quan treballem en les
coses temporals, ho fem perquè
aquest és el nostre lloc, aquest és
el lloc on trobem Jesucrist, on ens
ha deixat la nostra vocació.[25] És
allà on brilla aquesta llum de l’ànima
que reflecteix l’eterna bondat del
Senyor. I, amb aquesta llum, Déu
il·lumina el món.

Guillaume Derville

[1] Sant Pere Crisòleg, Sermó 108: PL
52, 499-500.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 10. Cfr. sant Tomàs d’Aquino,
Sup. Ev. Matt. (Mt 6, 22).

[3]Ibidem

[4]És Crist que passa, 11.



[5] I. de Celaya, “Unidad de vida”, a 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Lumen Gentium (21-XI-1964), 9.

[7] És Crist que passa, 16.

[8] És Crist que passa, 106.

[9] Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes (7-XII-1965), 22.

[10] Ibidem, 43.

[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
407.

[12] Cfr. sant Joan Pau II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XIII-88), 17 i 59.

[13] Sant Josepmaria, Camí, 353.



[14] Francesc, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 71.

[15] Catecisme de l’Església Catòlica,
530.

[16] Sant Joan Crisòstom, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Sant Agustí, Sermó Caillau-Saint
Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit. a 
Litúrgia horarum, lectio de dimecres
la XX setmana del Temps ordinari.

[18] Sant Josepmaria, Instrucció, 8-
XII-1941, 34.

[19] Beat Àlvar del Portillo, nota 48 a 
Instrucció, 8-XII-1941, 34.

[20] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
8.

[21] Sant Josepmaria, Converses, 88.
Cfr. S. Sanz, “L’ottimismo creazionale
di san Josemaría”, a J. López (ed.)San
Josemaría e il pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,



Roma 2014, 230; A. Rodríguez Luño,
“San Josemaría e la teologia morale”,
a Ibidem, 308; “Epílogo. Unidad de
vida”, a E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] Sant Josepmaria, Carta 19-
III-1954, 27.

[23] Francesc, Discurs, 22-III-2013.

[24] Sant Josepmaria, Carta14-
II-1974, 10.

[25] Sant Josepmaria, Carta 19-
III-1954, 29.

Traducció de l'oficina de comunicació
de l'Opus Dei a Catalunya



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/en-esperit-i-en-
veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/

	‘En esperit i en veritat’: crear la unitat de vida (I)

