
opusdei.org

«Em diran
benaurada»: Santa
Maria en l’any
litúrgic

Santa Maria, Mare de Déu: l’any
comença amb la festa que
indica el lloc especial de la
Mare de Déu en el misteri
cristià. Al llarg de l’any,
l’Església recorda als seus fills
la presència maternal i discreta
de Maria: al costat de Sant
Josep, Ella peregrina amb
nosaltres a través de la història.

30/12/2025



En la celebració anual dels misteris
de Crist, «la santa Església venera
amb amor especial la benaurada
Mare de Déu, la Verge Maria, unida
amb llaç indissoluble a l’obra
salvífica del seu Fill; en Ella,
l’Església admira i enalteix el fruit
més esplèndid de la Redempció i la
contempla joiosament, com una
puríssima imatge del que ella
mateixa, tota sencera, anhela i espera
ser».[1]

Amb traços breus, però incisius, el
Concili Vaticà II presenta el sentit del
culte litúrgic a santa Maria. Ens pot
ajudar a comprendre’l una via
senzilla i profunda: el millor art
cristià, que sorgeix de l’oració de
l’Església. Si traiem el cap, per
exemple, per un temple de tradició
bizantina, la mirada se’ns en va, tan
bon punt entrem a la nau, cap als ulls
del Crist Pantocràtor que acostuma a
dominar la volta de l’absis. El seu
rostre amable ens recorda com el



Déu infinit ha assumit els trets finits
dels fills dels homes. Sota Ell,
adornada amb colors imperials, hi ha
Maria, la Tota Santa, flanquejada
d’arcàngels amb riques vestidures
litúrgiques. En un tercer nivell, en fi,
es disposen els apòstols i els sants
que, amb nosaltres —communicants
—, ofereixen el sacrificium laudis, el
sacrifici de lloança agradable a Déu
Pare.[2]

La primera devoció mariana

Aquesta imatge ajuda a entendre la
posició única de Maria en la vida i en
la litúrgia de l’Església. Com a sant
Josepmaria li agradava considerar,
Ella és abans que res la Mare de Déu,
la Theotokos: aquí hi ha «l’arrel de
totes les perfeccions i privilegis que
l’adornen».[3] Per això, una de les
oracions marianes més antigues
l’anomena audaçment Dei genetrix,
aquella que ha engendrat a Déu; [4] i
també per això el culte litúrgic a



Maria es desenvoluparà sobretot a
partir del concili d’Efes (segle V),
quan l’Església defineix el dogma de
la seva Maternitat divina.

En altres representacions, Santa
Maria apareix sostenint el vel del
calze eucarístic, o en una posició
corporal de “Verge orant i oferent”.
S’expressa així com la participació en
el misteri pasqual del Senyor és el
centre i l’arrel de la seva vida.
Aquesta manera única en què Maria
s’uneix com a Mare a l’acció
redemptora de Jesús és el fonament
del culte marià: l’Església venera la
Mare de Déu confessant el lloc que
només li correspon a Ella. Per això, ja
en les professions més antigues de fe
baptismals i en les primeres
pregàries eucarístiques hi ha
al·lusions a la Mare de Déu. Aquesta
presència especial de Maria explica,
a més, que la manera més natural
d’honrar-la sigui celebrar el misteri
del seu Fill, sobretot en l’Eucaristia.



«Per a mi, la primera devoció
mariana —m’agrada veure-ho així—
és la Santa Missa (...). En el Sacrifici
de l’Altar, la participació de Santa
Maria ens evoca la silenciosa reserva
amb què va acompanyar la vida del
seu Fill, quan caminava per la terra
de Palestina. La Santa Missa és una
acció de la Trinitat: per voluntat del
Pare, amb la cooperació de l’Esperit
Sant, el Fill s’ofereix en oblació
redemptora. En aquest insondable
misteri, s’adverteix, com entre vels,
el rostre puríssim de Maria».[5]
Celebrant el misteri de Crist,
l’Església troba Maria i, contemplant-
la, descobreix com viure els misteris
divins: amb Ella escoltem i meditem
la Paraula de Déu, i ens associem a la
seva veu que beneeix, dona gràcies i
lloa el Senyor; amb Ella ens sentim
associats a la Passió del seu Fill i a
l’alegria de la seva Resurrecció; amb
Ella implorem incessantment el do
de l’Esperit Sant.[6]



Els orígens del culte a Santa Maria

L’última reforma de la litúrgia
romana ha volgut ressaltar la
centralitat del misteri de Crist, i per
això ha integrat la memòria de la
Mare de Déu dins del cicle anual dels
misteris del seu Fill. A part de dues
celebracions en les quals Maria
apareix indissolublement unida a
Crist —l’Anunciació (25 de març) i la
Presentació del Senyor (2 de febrer)
—, les festes marianes del Calendari
romà general actual inclouen tres
solemnitats,[7] dues festes,[8] cinc
memòries obligatòries[9] i sis
memòries lliures.[10] D’altra banda,
alguns temps litúrgics com l’advent i
el Nadal han incorporat més
referències marianes. La possibilitat,
en fi, de celebrar la memòria lliure
de Santa Maria els dissabtes,
juntament amb alguns elements de la
Litúrgia de les Hores, constitueixen
la base setmanal i diària del culte
litúrgic marià. Conèixer alguns



detalls sobre l’origen i el
desenvolupament d’aquest culte ens
poden ajudar a ser millors fills de la
nostra Mare del Cel.

La connexió íntima entre el culte
marià i les festes del Senyor fa que
algunes d’aquestes solemnitats i
festes s’hagin comentat en articles
anteriors. És el cas, per exemple, de
la solemnitat de la Maternitat divina
de Maria, que el ritu romà celebra en
l’octava de Nadal, el primer dia de
l’any. Aquesta constituïa la gran
commemoració mariana abans de
l’arribada, a finals del segle VII, de
quatre festes d’origen oriental: la
Presentació del Senyor, l’Anunciació,
la Dormició (que ara se celebra com
l’Assumpció) i el Naixement de
Maria.

L’acollida de cristians provinents de
Palestina, Síria i l’Àsia menor,
conseqüència de les invasions àrabs
del segle VII, va enriquir la litúrgia



romana amb l’assimilació de
diverses tradicions litúrgiques. Entre
aquestes tradicions, hi ha aquestes
quatre festes, lligades a la memòria
d’alguns esdeveniments de la vida de
la Mare de Déu allà on, segons la
Tradició, havien tingut lloc. La
construcció de temples en aquests
llocs va portar, durant els segles IV-
VI, a un primer desenvolupament del
culte litúrgic marià. Alguns exemples
són la basílica a la vall de Cedrón,
lligada al dies natalis de Maria, que al
segle VII es passarà a denominar
festa de la Dormició; la basílica de
Natzaret, que l’emperadriu Hel·lena
va fer construir en memòria de
l’Anunciació; la basílica edificada
sobre la piscina de Bethesda, que
quedarà lligada al record de la
concepció i el naixement de la Mare
de Déu, o la basílica de Santa Maria
La Nova, aixecada a inicis del segle
VI a les proximitats de l’antic Temple
de Jerusalem, per recordar la
presentació de Maria.



Totes aquestes festes ens
introdueixen en la memòria històrica
de la gran família del Poble de Déu,
que sap que «la història no està
sotmesa a forces cegues ni és el
resultat de l’atzar, sinó que és la
manifestació de les misericòrdies de
Déu Pare».[11] L’Església, com Maria,
no té un cor desarrelat, sinó que fa
memòria del seu origen recordant
paisatges i rostres concrets. La
recepció progressiva d’aquestes
commemoracions de la Mare de Déu
en altres regions del món és un
reconeixement d’aquesta lògica de
Déu.

De la perifèria a Roma i de Roma a
la perifèria

Al mateix temps, atès que l’Església
és una Mare que acull en el seu si
totes les cultures, la veneració de
Maria es desenvoluparà d’acord amb
la sensibilitat humana, teològica i
espiritual particular de cada poble.



Així, per exemple, la tradició
bizantina i constantinopolitana va
conèixer una primera fase força
sòbria del culte marià, però amb el
temps va generar riques
composicions poètiques en honor de
la Theotokos. L’himne Akáthistos és
una de les composicions més
estimades i difoses: «Salve, per tu
resplendeix la joia; Salve, per tu
s’eclipsa la pena. Salve, aixeques
Adam, el caigut; Salve, rescates el
plor d’Eva». Per la seva part, la
tradició etiòpica manifestarà la seva
profunda pietat mariana en les
pregàries eucarístiques i en la
institució del màxim nombre de
festes marianes que es coneix en una
tradició litúrgica, més de 30 al llarg
de l’any.

El ritu romà també té la seva pròpia
història. A finals del segle VII, el papa
Sergi I enriqueix les quatre festes
acabades d’arribar de l’Orient amb
un element que marcarà la devoció



popular romana: les processons
litàniques per la ciutat. Més
endavant, es compondran els textos
de la Missa i de l’Ofici de Sancta
Maria in Sabbato, s’estendrà per
Europa el costum de dedicar el
dissabte a la Mare de Déu i
apareixeran noves antífones per a la
litúrgia de les Hores. Algunes
d’aquestes són avui l’última oració
que, abans de dormir, surt confiada
de llavis de l’Església: Alma
Redemptoris mater, Salve Regina, Ave
Regina caelorum, Regina coeli laetare,
totes compostes durant els segles XI-
XIII. Més tard, igualment es
desenvoluparan festes marianes com
la Visitació, promoguda a l’inici pels
franciscans i estesa després a tota
l’església llatina al segle xiv.

Després del concili de Trent,
s’amplien a tot el ritu romà altres
festes celebrades fins aleshores
només en algunes regions. Per
exemple, sant Pius V va estendre a



tota l’església llatina la festa romana
de la Dedicació de Santa Maria ad
Nives (5 d’agost). Durant els segles
xvii i xviii, diverses
commemoracions lligades a la pietat
mariana d’algunes ordres religioses
passaran, per diversos camins, al
calendari general: Mare de Déu del
Carme (carmelites), Mare de Déu del
Roser (dominics), Mare de Déu dels
Dolors (servents de Maria), Mare de
Déu de la Mercè (mercedaris), etc.

Aquests moviments, que van de la
perifèria a Roma i de Roma a la
perifèria, [12] reflecteixen la saviesa
maternal de l’Església, que promou
tot el que crea unitat i alhora
s’adapta per tractar els seus fills
«d’una manera distinta —amb una
justícia desigual—, ja que cada un és
diferent dels altres».[13] Aquest
respecte per les tradicions locals
perdura en el calendari actual, que
reconeix l’existència de festes
marianes particulars, lligades a la



història i la devoció dels diversos
membres del Poble de Déu. Això
explica la presència, en el calendari
de la Prelatura, de la festa de la Mare
de Déu del Bell Amor, que se celebra
el 14 de febrer.

Un moment particularment àlgid del
culte litúrgic marià ha estat el segle
XX, que va conèixer quatre festes
marianes noves: La Mare de Déu de
Lourdes (Pius X, el 1907), la
Maternitat de la Verge Maria (Pius XI,
el 1931), el Cor Immaculat de Maria
(Pius XII, el 1944), i la Santa Maria
Reina (Pius XII, el 1954). A més de la
memòria del Santíssim Nom de
Maria (12 de setembre), l’última
edició del Missal romà ha incorporat
les memòries lliures de la Mare de
Déu de Fàtima (13 de maig) i Mare de
Déu de Guadalupe (12 de desembre).
L’extensió a tot el ritu llatí de
celebracions lligades a intervencions
particulars de la Mare de Déu
manifesta la vigilància amorosa de



l’Església, que recorda als seus fills la
presència discreta però ferma de
Maria: juntament amb sant Josep,
Ella peregrina amb nosaltres a través
de la història.

Amb la benedicció de la Mare

Molts pòrtics d’esglésies medievals
presenten una imatge característica
d’occident: la Mare de Déu sosté als
braços el Nen, i amb la seva mirada i
el seu somriure acull i acomiada els
pelegrins. Aquesta imatge, situada a
l’espai públic que s’obre a la ciutat,
ens parla de l’estil acollidor i
missioner de Maria, que dona forma
a la vida de l’Església a través de la
litúrgia.

La seva presència ens recorda que
Ella ens espera quan anem a una
església o a un oratori per ajudar-nos
a tractar el seu Fill. Saber d’aquesta
espera de Maria ens porta a recollir-
nos, a preparar-nos bé per a les
diferents accions litúrgiques: una



delicadesa de fills que es concreta en
detalls, com ara arribar amb temps,
sense pressa, i disposar tot el que
sigui necessari (adorn de l’altar,
espelmes, llibres), amb l’atenció i
l’afecte que la nostra Mare, «dona
eucarística», [14] posaria en
preparar-se per «partir el pa» de la
primitiva Església.[15]

L’alegria de la Tota Formosa rau en
«reproduir en els fills els trets
espirituals del Fill primogènit».[16] A
l’escola de santa Maria, «l’Església
aprèn a ser cada dia “serventa del
Senyor”, a estar llesta per anar a
cercar les situacions de més
necessitat, a estar atenta amb els
petits i exclosos».[17] Per això,
després de convidar-nos a entrar per
ser transformats per Ell, la nostra
Mare ens torna a saludar i des del
pòrtic ens envia aquesta «bellíssima
guerra de pau»,[18] de costat amb els
nostres germans els homes.



Juan Rego

[1] Concili Vaticà II, Const. 
Sacrosanctum Concilium (4.XII.1963),
103.

[2] Cf. Missal Romà, cànon romà.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
276.

[4] Cf. Litúrgia de les hores, Ad
completorium, Antífona Sub tuum
praesidium.

[5] Sant Josepmaria. “La Virgen
María”. A: Por las sendas de la fe.
Madrid: Cristiandat 2013, p. 170-171.

[6] Cf. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, núm. 13.17.

[7] Són les següents: 1 de gener, la 
Mare de Déu; 15 d’agost, l’Assumpció;



8 de desembre: la Immaculada
Concepció.

[8] 31 de maig, la Visitació; 8 de
setembre, la Nativitat.

[9] Dissabte després de la solemnitat
del Sacratíssim Cor de Jesús, Cor
Immaculat de Maria; 22 d’agost,
Santa Maria Reina; 15 de setembre, 
Mare de Déu dels Dolors; 7 d’octubre, 
Mare de Déu del Roser; 21 de
novembre, Presentació de Maria al
Temple.

[10] 11 de febrer, Mare de Déu de
Lourdes; 13 de maig, Mare de Déu de
Fàtima; 16 de juliol, Mare de Déu del
Mont Carmel; 5 d’agost, Dedicació de
la Basílica de Santa Maria Major; 12
de setembre, Sant Nom de Maria; 12
de desembre, Mare de Déu de
Guadalupe.

[11] Sant Josepmaria. “Las riquezas
de la fe”. A: Por las sendas de la fe, p.
31.



[12] Cf. Sant Josepmaria, Forja, 638.

[13] Amics de Déu, 173.

[14] Sant Joan Pau II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia (17.IV.2013), 53-58.

[15] Cf. Ac 2, 42.

[16] Beat Pau VI, Ex. ap. Marialis
cultus (2.II.1974), 57.

[17] Francesc, Homilia, 5-VII-2014.

[18] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 76.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/em-diran-
benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/

(13/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/
https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/
https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/

	«Em diran benaurada»: Santa Maria en l’any litúrgic

