opusdei.org

«Em diran
benaurada»: Santa
Maria en I’any
litargic

Santa Maria, Mare de Déu: ’'any
comenca amb la festa que
indica el lloc especial de la
Mare de Déu en el misteri
cristia. Al llarg de I’any,
I’Església recorda als seus fills
la preséncia maternal i discreta
de Maria: al costat de Sant
Josep, Ella peregrina amb
nosaltres a traveés de la historia.

30/12/2025



En la celebracio anual dels misteris
de Crist, «la santa Església venera
amb amor especial la benaurada
Mare de Déu, la Verge Maria, unida
amb llac indissoluble a I’'obra
salvifica del seu Fill; en Ella,
I’Església admira i enalteix el fruit
més espléndid de la Redempcid ila
contempla joiosament, com una
purissima imatge del que ella
mateixa, tota sencera, anhela i espera
ser».[1]

Amb tracos breus, pero incisius, el
Concili Vatica II presenta el sentit del
culte liturgic a santa Maria. Ens pot
ajudar a comprendre’l una via
senzilla i profunda: el millor art
cristia, que sorgeix de ’oracio de
I’Església. Si traiem el cap, per
exemple, per un temple de tradicio
bizantina, la mirada se’ns en va, tan
bon punt entrem a la nau, cap als ulls
del Crist Pantocrator que acostuma a
dominar la volta de I’absis. El seu
rostre amable ens recorda com el



Déu infinit ha assumit els trets finits
dels fills dels homes. Sota Ell,
adornada amb colors imperials, hi ha
Maria, la Tota Santa, flanquejada
d’arcangels amb riques vestidures
liturgiques. En un tercer nivell, en fi,
es disposen els apostols i els sants
que, amb nosaltres —communicants
—, ofereixen el sacrificium laudis, el
sacrifici de lloanca agradable a Déu
Pare.[2]

La primera devociéo mariana

Aquesta imatge ajuda a entendre la
posicid unica de Maria en la vida i en
la liturgia de I’Església. Com a sant
Josepmaria li agradava considerar,
Ella és abans que res la Mare de Déu,
la Theotokos: aqui hi ha «J’arrel de
totes les perfeccions i privilegis que
I’adornen».[3] Per aix0, una de les
oracions marianes més antigues
I’anomena audac¢ment Dei genetrix,
aquella que ha engendrat a Déu; [4] i
també per aixo el culte liturgic a



Maria es desenvolupara sobretot a
partir del concili d’Efes (segle V),
quan I’Església defineix el dogma de
la seva Maternitat divina.

En altres representacions, Santa
Maria apareix sostenint el vel del
calze eucaristic, 0 en una posicio
corporal de “Verge orant i oferent”.
S’expressa aixi com la participacio en
el misteri pasqual del Senyor és el
centre il’arrel de la seva vida.
Aquesta manera unica en que Maria
s’uneix com a Mare a l’accio
redemptora de Jesus és el fonament
del culte maria: I’Església venera la
Mare de Déu confessant el lloc que
només li correspon a Ella. Per aixo, ja
en les professions més antigues de fe
baptismals i en les primeres
pregaries eucaristiques hi ha
al-lusions a la Mare de Déu. Aquesta
presencia especial de Maria explica,
a més, que la manera meés natural
d’honrar-la sigui celebrar el misteri
del seu Fill, sobretot en I’Eucaristia.



«Per a mi, la primera devocio
mariana —m’agrada veure-ho aixi—
és la Santa Missa (...). En el Sacrifici
de I’Altar, la participacio de Santa
Maria ens evoca la silenciosa reserva
amb que va acompanyar la vida del
seu Fill, quan caminava per la terra
de Palestina. La Santa Missa és una
accio de la Trinitat: per voluntat del
Pare, amb la cooperacio de ’Esperit
Sant, el Fill s’ofereix en oblacio
redemptora. En aquest insondable
misteri, s’adverteix, com entre vels,
el rostre purissim de Maria».[5]
Celebrant el misteri de Crist,
I’Església troba Maria i, contemplant-
la, descobreix com viure els misteris
divins: amb Ella escoltem 1 meditem
la Paraula de Déu, i ens associem a la
seva veu que beneeix, dona gracies i
lloa el Senyor; amb Ella ens sentim
associats a la Passio del seu Fillia
I’alegria de la seva Resurreccio; amb
Ella implorem incessantment el do
de I’Esperit Sant.[6]



Els origens del culte a Santa Maria

L'ultima reforma de la liturgia
romana ha volgut ressaltar la
centralitat del misteri de Crist, 1 per
aixo ha integrat la memoria de la
Mare de Déu dins del cicle anual dels
misteris del seu Fill. A part de dues
celebracions en les quals Maria
apareix indissolublement unida a
Crist —I’Anunciacio (25 de marg) i la
Presentacid del Senyor (2 de febrer)
—, les festes marianes del Calendari
roma general actual inclouen tres
solemnitats,[7] dues festes,[8] cinc
memories obligatories[9] i sis
memories lliures.[10] D’altra banda,
alguns temps liturgics com ’advent i
el Nadal han incorporat més
referéncies marianes. La possibilitat,
en fi, de celebrar la memoria lliure
de Santa Maria els dissabtes,
juntament amb alguns elements de la
Litargia de les Hores, constitueixen
la base setmanal i diaria del culte
liturgic maria. Conéixer alguns



detalls sobre I’origeniel
desenvolupament d’aquest culte ens
poden ajudar a ser millors fills de la
nostra Mare del Cel.

La connexio intima entre el culte
maria i les festes del Senyor fa que
algunes d’aquestes solemnitats i
festes s’hagin comentat en articles
anteriors. Es el cas, per exemple, de
la solemnitat de la Maternitat divina
de Maria, que el ritu roma celebra en
I’octava de Nadal, el primer dia de
I’any. Aquesta constituia la gran
commemoracio mariana abans de
I’arribada, a finals del segle VII, de
quatre festes d’origen oriental: la
Presentaci6 del Senyor, ’Anunciacio,
la Dormicio (que ara se celebra com
I’Assumpcio) i el Naixement de
Maria.

L’acollida de cristians provinents de
Palestina, Siria i ’Asia menor,
consequéncia de les invasions arabs
del segle VII, va enriquir la liturgia



romana amb l’assimilacio de
diverses tradicions liturgiques. Entre
aquestes tradicions, hi ha aquestes
quatre festes, lligades a la memoria
d’alguns esdeveniments de la vida de
la Mare de Déu alla on, segons la
Tradicio, havien tingut lloc. La
construccio de temples en aquests
llocs va portar, durant els segles IV-
VI, a un primer desenvolupament del
culte liturgic maria. Alguns exemples
son la basilica a la vall de Cedrdn,
lligada al dies natalis de Maria, que al
segle VII es passara a denominar
festa de la Dormicio; la basilica de
Natzaret, que I’emperadriu Hel-lena
va fer construir en memoria de
I’Anunciacid; la basilica edificada
sobre la piscina de Bethesda, que
quedara lligada al record de la
concepcio i el naixement de la Mare
de Déu, o la basilica de Santa Maria
La Nova, aixecada a inicis del segle
VI a les proximitats de ’antic Temple
de Jerusalem, per recordar la
presentacio de Maria.



Totes aquestes festes ens
introdueixen en la memoria historica
de la gran familia del Poble de Déu,
que sap que «la historia no esta
sotmesa a forces cegues ni és el
resultat de I’atzar, sin6 que és la
manifestacio de les misericordies de
Déu Pare».[11] L’Església, com Maria,
no té un cor desarrelat, sind que fa
memoria del seu origen recordant
paisatges i rostres concrets. La
recepcio progressiva d’aquestes
commemoracions de la Mare de Déu
en altres regions del mon és un
reconeixement d’aquesta logica de
Déu.

De la periferia a Romaide Roma a
la periféria

Al mateix temps, atés que ’Església
és una Mare que acull en el seu si
totes les cultures, la veneracio de
Maria es desenvolupara d’acord amb
la sensibilitat humana, teologica i
espiritual particular de cada poble.



Aixi, per exemple, la tradicio
bizantina i constantinopolitana va
coneéixer una primera fase forca
sobria del culte maria, pero amb el
temps va generar riques
composicions poetiques en honor de
la Theotokos. L’himne Akathistos és
una de les composicions més
estimades i difoses: «Salve, per tu
resplendeix la joia; Salve, per tu
s’eclipsa la pena. Salve, aixeques
Adam, el caigut; Salve, rescates el
plor d’Eva». Per la seva part, la
tradicio etiopica manifestara la seva
profunda pietat mariana en les
pregaries eucaristiques i en la
institucio del maxim nombre de
festes marianes que es coneix en una
tradicid liturgica, més de 30 al llarg
de l’'any.

El ritu roma també té la seva propia
historia. A finals del segle VII, el papa
Sergi I enriqueix les quatre festes
acabades d’arribar de I’Orient amb
un element que marcara la devocid



popular romana: les processons
litaniques per la ciutat. Més
endavant, es compondran els textos
de la Missa i de I’Ofici de Sancta
Maria in Sabbato, s’estendra per
Europa el costum de dedicar el
dissabte a la Mare de Déu i
apareixeran noves antifones per a la
liturgia de les Hores. Algunes
d’aquestes son avui I'tltima oracié
que, abans de dormir, surt confiada
de llavis de I’Església: Alma
Redemptoris mater, Salve Regina, Ave
Regina caelorum, Regina coeli laetare,
totes compostes durant els segles XI-
XIII. Més tard, igualment es
desenvoluparan festes marianes com
la Visitacid, promoguda a I’inici pels
franciscans i estesa després a tota
I’església llatina al segle xiv.

Després del concili de Trent,
s’amplien a tot el ritu roma altres
festes celebrades fins aleshores
només en algunes regions. Per
exemple, sant Pius V va estendre a



tota ’església llatina la festa romana
de la Dedicacio de Santa Maria ad
Nives (5 d’agost). Durant els segles
Xvil 1 xviii, diverses
commemoracions lligades a la pietat
mariana d’algunes ordres religioses
passaran, per diversos camins, al
calendari general: Mare de Déu del
Carme (carmelites), Mare de Déu del
Roser (dominics), Mare de Déu dels
Dolors (servents de Maria), Mare de
Déu de la Merce (mercedaris), etc.

Aquests moviments, que van de la
periferia a Roma i de Roma a la
periferia, [12] reflecteixen la saviesa
maternal de ’Església, que promou
tot el que crea unitat i alhora
s’adapta per tractar els seus fills
«d’una manera distinta —amb una
justicia desigual—, ja que cada un és
diferent dels altres».[13] Aquest
respecte per les tradicions locals
perdura en el calendari actual, que
reconeix I’existencia de festes
marianes particulars, lligades a la



historia i la devocid dels diversos
membres del Poble de Déu. Aixo
explica la preséncia, en el calendari
de la Prelatura, de la festa de la Mare
de Déu del Bell Amor, que se celebra
el 14 de febrer.

Un moment particularment algid del
culte liturgic maria ha estat el segle
XX, que va coneixer quatre festes
marianes noves: La Mare de Déu de
Lourdes (Pius X, el 1907), la
Maternitat de la Verge Maria (Pius XI,
el 1931), el Cor Immaculat de Maria
(Pius XII, el 1944), i la Santa Maria
Reina (Pius XII, el 1954). A més de la
memoria del Santissim Nom de
Maria (12 de setembre), 'tilltima
edicio del Missal roma ha incorporat
les memories lliures de la Mare de
Déu de Fatima (13 de maig) i Mare de
Déu de Guadalupe (12 de desembre).
L’extensio a tot el ritu llati de
celebracions lligades a intervencions
particulars de la Mare de Déu
manifesta la vigilancia amorosa de



I’Església, que recorda als seus fills la
presencia discreta pero ferma de
Maria: juntament amb sant Josep,
Ella peregrina amb nosaltres a través
de la historia.

Amb la benediccié de 1a Mare

Molts portics d’esglésies medievals
presenten una imatge caracteristica
d’occident: la Mare de Déu sosté als
bracos el Nen, i amb la seva mirada i
el seu somriure acull i acomiada els
pelegrins. Aquesta imatge, situada a
I’espai public que s’obre a la ciutat,
ens parla de I’estil acollidor i
missioner de Maria, que dona forma
a la vida de I’Església a través de la
litargia.

La seva presencia ens recorda que
Ella ens espera quan anem a una
església 0 a un oratori per ajudar-nos
a tractar el seu Fill. Saber d’aquesta
espera de Maria ens porta a recollir-
nos, a preparar-nos bé per a les
diferents accions liturgiques: una



delicadesa de fills que es concreta en
detalls, com ara arribar amb temps,
sense pressa, 1 disposar tot el que
sigui necessari (adorn de l’altar,
espelmes, llibres), amb I’atencio i
I’afecte que la nostra Mare, «dona
eucaristica», [14] posaria en
preparar-se per «partir el pa» de la
primitiva Església.[15]

[’alegria de la Tota Formosa rau en
«reproduir en els fills els trets
espirituals del Fill primogenit».[16] A
I’escola de santa Maria, «I’Església
apren a ser cada dia “serventa del
Senyor”, a estar llesta per anar a
cercar les situacions de més
necessitat, a estar atenta amb els
petits i exclosos».[17] Per aixo,
després de convidar-nos a entrar per
ser transformats per Ell, la nostra
Mare ens torna a saludar i des del
portic ens envia aquesta «bellissima
guerra de pau»,[18] de costat amb els
nostres germans els homes.



Juan Rego

[1] Concili Vatica II, Const.
Sacrosanctum Concilium (4.XI11.1963),
103.

[2] Cf. Missal Roma, canon roma.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
276.

[4] Cf. Liturgia de les hores, Ad
completorium, Antifona Sub tuum
praesidium.

[5] Sant Josepmaria. “La Virgen
Maria”. A: Por las sendas de la fe.
Madrid: Cristiandat 2013, p. 170-171.

[6] Cf. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, nam. 13.17.

[7] Son les segiients: 1 de gener, la
Mare de Déu; 15 d’agost, ’Assumpcio;



8 de desembre: la Immaculada
Concepcio.

[8] 31 de maig, la Visitacio; 8 de
setembre, la Nativitat.

[9] Dissabte després de la solemnitat
del Sacratissim Cor de Jesus, Cor
Immaculat de Maria; 22 d’agost,
Santa Maria Reina; 15 de setembre,
Mare de Déu dels Dolors; 7 d’octubre,
Mare de Déu del Roser; 21 de
novembre, Presentacio de Maria al
Temple.

[10] 11 de febrer, Mare de Déu de
Lourdes; 13 de maig, Mare de Déu de
Fatima; 16 de juliol, Mare de Déu del
Mont Carmel; 5 d’agost, Dedicacio de
la Basilica de Santa Maria Major; 12
de setembre, Sant Nom de Maria; 12
de desembre, Mare de Déu de
Guadalupe.

[11] Sant Josepmaria. “Las riquezas
de la fe”. A: Por las sendas de la fe, p.
31.



[12] Cf. Sant Josepmaria, Forja, 638.
[13] Amics de Déu, 173.

[14] Sant Joan Pau II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia (17.1V.2013), 53-58.

[15] Cf. Ac 2, 42.

[16] Beat Pau VI, Ex. ap. Marialis
cultus (2.11.1974), 57.

[17] Francesc, Homilia, 5-VII-2014.

[18] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 76.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/em-diran-
benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/
(30/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/
https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/
https://opusdei.org/ca-es/article/em-diran-benaurada-santa-maria-en-lany-liturgic/

	«Em diran benaurada»: Santa Maria en l’any litúrgic

