opusdei.org

Mons. Marchetto:
"No tingueu por de
proposar coses grans
als joves"

Conferencia de Mons. Agostino
Marchetto, Nunci apostolic,
pronunciada el primer dia de

les 53 Jornades de Questions
Pastorals de Castelldaura.

23/01/2018

Els joves, la fe i el discerniment
vocacional en la perspectiva del
Vatica II



Benvolguts germans i amics, bon dia;
gracies per haver-me convidat a
aquesta trobada.

Us estic agrait per I'amable peticio de
presentar-vos, amb una visio
particular, fonamentalment la del
Concili Vatica II, el tema del proper
Sinode dels Bisbes, institucio que
neix precisament d'aquell magne
Concili —com 1'he anomenat jo
sempre— per ser expressio de
col-legialitat, en l'exercici del primat.

De fet, en I'actualitat eclesial, un
binomi fonamental que s'ha de
mantenir ben unit és el de sinodalitat
(o també col-legialitat) i primat.

Abans de res, us dec una explicacio
del perque he acceptat d'estar avui
amb vosaltres. La meva primera
reaccio fou la d'excusar-me i no
venir, encara que em suposés parlar-
vos breument de la meva vocacio,
nascuda jove entre els joves i per als
joves.



Recordo com si fos avui el primer
cop que un prevere, al qual jo no
coneixia, mentre col-locava la xarxa
d'una porteria al camp de futbol per
un partit entre nois, em va preguntar
a frec de roba si no havia pensat mai
ser mosseén. Estava encara sortint de
la crisi de l'adolesceéncia, pero
aquella pregunta va ser l'inici del
meu itinerari vocacional que em va
portar, de fet, a un sacerdoci per als
joves. Aixi ho pensava, i aixi ho volia.
Pero vet aqui que em criden de Roma
per donar voltes pel moén al servei de
la Santa Seu, deixant-me amb una
preocupacio.

Estava traint els joves en la meva
original vocacio en la vocacio?
Afortunadament vaig tenir un somni
on sant Joan Bosco em digué: «Res es
perd, veuras quants joves aproparas,
acompanyaras, ajudaras,
pastoralment, donant tombs pel
mon». A Zambia eren sobretot als
camps de treball de diverses entitats



alla operatives; a Cuba, a les
parroquies, i sobretot en el grup
universitari Cristo Rey, per estimular
una doble fidelitat a Cristia
I'Església, i també al Pais, després hi
havia el Seminari; a Algeria en les
diverses comunitats eclesials per
arees linguistiques; a Portugal
assistint a Amadora a 13 grups
juvenils (després de la Confirmacio,
varen voler continuar amb les
trobades i servir als pobres, assistint
a la liturgia o la catequesi -
precisament centrada en el Vatica II-;
a Mocambic, com a rector, professor
d'un Seminari que reobria les portes
encara sense mestres, gracies a una
petita apertura per part de Samora
Machel, i sacerdot visitant, sobretot
de connacionals meus, enmig d'una
guerra civil. M'aturo aqui perque les
coses canvien una mica quan et fan
bisbe representant pontifici, ja que la
gent et tracta d'una altra manera.
Pero el Nunci no canvia d'actitud i
continua essent un Pastor.



I amb tot aixo0, vet aqui que pren
forma una segona vocacio, diguem
cientifica, historico-teologica,
'especialitzaci6 (diguem-ho aixi?)
sobre el Vatica II.

Crec haver-me explicat, i potser
justificat el fet d'estar aqui per unir
«Jovent i Vatica II».

A proposit d'aixo ultim, tots sabreu
que el tema unificador fou 1'Església
ad intra i ad extra, segons va dir el
Card. Suenens; en la mateixa direccié
apunten les paraules dels
Eminentissims Montini i Lercaro, i
que van ser acollides pel Papa Joan.

Aqui faig el lligam amb «la fe» en el
tema proposat pel Sinode sobre els
joves, gracies a Guardini (qui va tenir
una gran influéncia en Pau VI i
I'exerceix també ara en el Papa
Francesc). Ell va escriure a Montini
manifestant una profunda conviccio
seva, i també meva, i que us presento
amb les seves mateixes paraules: «El



coneixement de 1'Església ha estat la
rad determinant de la meva vida.
Quan encara era estudiant de
ciencies politiques, em va quedar
clar que l'eleccio cristiana no es
decideix pel que fa a la concepcio de
Déu, ni tampoc sobre la figura de
Crist, sino respecte a 1'Església.

Des d'aleshores vaig aprendre que
I'autentica eficacia nomeés és possible
en unio amb Ella... Allo que pot
convencer 'home modern no és un
cristianisme modernitzat en sentit
historic o psicologic, o de qualsevol
altra manera, sin6é nomeés I'anunci
sense limits ni interrupcions de la
revelacié. Naturalment, és la tasca
dels qui ensenyen fer aquest anunci
amb els problemes i necessitats del
nostre temps. He tractat de fer-ho en
els més diversos ambients —diu
Guardini- L'experiéncia ha estat
sempre la mateixa. El que I'home
contemporani vol sentir és 'anunci
cristia pur i sencer. Potser respondra



negativament, pero almenys sap de
que es tracta. En qualsevol cas,
aquesta consideraci6 s'’ha demostrat
sempre encertada»[1].

I és curids que una recerca
estadistica realitzada al Regne Unit,
en el mon anglica, publicada fa poc,
afirma que un numero bastant
notable de joves han repreés o iniciat
la vida religiosa gracies a una
experiéncia de l'església com a
edifici. Van rebre un impacte de
sentiments, d'impressions només a
partir d'una visita, en trobar-se,
diguem-ho aixi, amb l'ambient classic
d'Església.

De fet, és el que ens deien el joves
cubans que vaig acompanyar durant
la meva estada a la perla del Carib,
almenys com expressio de I'ambient
revolucionari en queé vivien: «Crist si,
Església no». Volien ser
revolucionaris (parlo d'aquells que jo
acompanyava) i cristians, pero com



Església era més dificil, encara que
havien creat una comunitat.
L'expressio esmentada encara
continua essent utilitzada pels joves.

KKk

Per aixo al Vatica II —que va ser
I'esdeveniment més important del
segle passat— hi trobem en el centre
I'Església que busca una nova
manera de dir, un nou llenguatge
que tingui en compte el Sitz im Leben
de la cultura. Avui, almenys en gran
part, aquesta és

«universal» (globalitzada per als
joves, ja que és digital). I aqui el
nostre document preparatori
observa que «el mén dels nous
mitjans, que sobretot per a les joves
generacions s'ha convertit realment
en un lloc de vida; ofereix moltes
oportunitats inedites, especialment
pel que fa a l'accés a la informacid i a
la construccio de relacions a
distancia, pero també presenta riscos



(per exemple l'assetjament
cibernetic, els jocs d'atzar, la
pornografia, les insidies dels xat
room, la manipulacio ideologica,
etc.). Malgrat les moltes diferéncies
entre les diferents regions, la
comunitat cristiana continua
construint la seva presencia en
aquest nou areopag, on els joves
tenen sens dubte alguna cosa a
ensenyar-li»[2]. En efecte «ens
adonem que entre el llenguatge
eclesial i el dels joves s'obre un espai
dificil d'omplir, encara que hi ha
moltes experiéncies de trobament
fecund entre les sensibilitats dels
joves iles propostes de 'Església en
I'ambit biblic, liturgic, artistic,
catequeétic i mediatic»[3]. Recordo
aqui només les relacionades amb
I'esport, en totes les modalitats, i les
expressions artistiques que
acompanyen el creixement dels
joves.



[’Església és la qui va parlar,
dialogar, es va actualitzar i renovar
com a subjecte en continuitat amb
ella mateixa, especialment amb les
dues constitucions Lumen Gentium
(que respon a la pregunta del Papa
Montini: «Que dius de tu mateixa?») i
Gaudium et Spes (en el mon
contemporani, en la sortida de si,
especialment envers els allunyats, les
periferies, els pobres, els apartats, els
discriminats, en la recerca de la pau i
del desenvolupament integral, en la
dignitat de la humanitat, familia de
pobles i nacions).

I per no pensar que tot aixo ve del no
res i que després, al post concili, tot
canvia, convindria prendre, per
exemple, el darrer llibre de Miquel
de Salis[4], que presenta els
paradigmes inspiradors de
I'eclesiologia del segle XX, anteriors i
posteriors al gran Sinode. Dic aixo
perque els joves necessiten, malgrat
tot, una visio de continuitat, encara



que que considerem també que cal
un progrés organic i homogenii que
a la fi —segons Galli[5]- ha d'aplegar
«comunio, poble de Déu i missio».

Sempre en I'ambit linguistic vull fer
almenys un esment al llenguatge que
el Papa Francesc usa amb el joves, els
adolescents, i la mainada,
especialment. La seva expressivitat i
la capacitat que té de mantenir
I'atencio de l'auditori son
extraordinaries. Em limito a citar-vos
un sol discurs, que toca el periode
especial de l'adolescéncia, «que no és
pas una malaltia», i que proposa sis
claus per obrir la porta de 1'educacio
juvenil, és a dir «en dialecte roma,
connectats en moviment, una
educacio integral, un si a
I'adolescencia, un no a la competicio,
i el tema de la golafreria espiritual
(l'austeritat)»[6].

Parlem de la cultura, del Sitz im
Leben, i també dels joves, dels quals



el Concili dona una imatge,
considerant els seus canvis
psicologics, morals i religiosos. «El
canvi de mentalitat i d'estructures
sovint posa en questio els valors
tradicionals, sobretot entre els joves,
que més d'una vegada esdevenen
impacients, més encara, rebels a
causa de l'angoixa i, conscients de
llur propia importancia en la vida
social, desitgen participar-hi més
aviat. Se'n segueix que, no rarament,
els pares i educadors experimenten
cada dia dificultats més grosses en
I'acompliment de llurs funcions (...)
Les noves condicions afecten la
mateixa vida religiosa. Per un canto,
una capacitat critica més aguda la
purifica d'un concepte magic del
mon i de les supersticions que encara
vaguegen i exigeix, cada dia més, una
adhesio de fe més personal i activa;
per la qual cosa s'esdevé que no pocs
accedeixen a un sentit més vivid de
Déu. Per altre canto, pero, creixents
multituds s'aparten practicament de



la religio. A l'inrevés de temps
passats, negar Déu o la religid, o
prescindir-ne, han deixat de ser
quelcom insolit o individual, ja que
avui no poques vegades s'exhibeixen
com a exigencia del progrés cientific
0 d'un nou humanisme. Totes
aquestes coses, a molts indrets, no
solament s'expressen en les
afirmacions dels filosofs, sin6 que
afecten amplissimament les lletres,
les arts, la interpretacio de les
ciencies humanes i de la historia i les
mateixes lleis civils, talment que son
molts els qui en resulten

pertorbats» (Gaudium et Spes, n. 7).

D'aquests desequilibris en el mén
d'avui, que trobem sovint «entre
I'intel-lecte practic modern ila rao
teorica de pensar»... «S'origina
semblantment un desequilibri entre
I'afany d'eficiéncia practica i les
exigencies de la consciéncia moral,
com també, moltes vegades, entre les
condicions col-lectives de vida i les



exigencies d'un pensament personal,
més encara, de la contemplacio» (ib.
8).

A proposit d'aixo, en el Document
preparatori, sota la veu
«Instruments», trobem algunes linies
dedicades al silenci, a la
contemplacio i a la pregaria[7],
lligats al «discerniment», que no es
déna «sense conrear la familiaritat
amb el Senyor i el dialeg amb la seva
Paraula. En particular, la Lectio
Divina —ens diu- és un metode valuos
que la tradicio de 1'Església ens
ofereix.

[Per tant] un objectiu fonamental de
la pastoral juvenil vocacional és
oferir ocasions per assaborir el valor
del silenci i de la contemplacio i
formar en la relectura de les propies
experiéncies i en l'escolta de la
consciencia». Sobre aquestes
realitats de vida espiritual, el Sinode



dels Bisbes haura de treballar una
mica més.

Aquest conreu de la interioritat ens
portara a compartir les aspiracions
nobles més difoses entre els homes
per a reforcar el seu domini sobre la
creacio (entes rectament) i «establir
un ordre politic, social i economic
que, dia rere dia, serveixi més bé
I’home i ajudi els individus i els
grups a afirmar i a cultivar la
dignitat que els és propia.» (Gaudium
et Spes, 9).

En el fons del cor esta el
convenciment, «per primera vegada
en la historia humana, que els
beneficis de la cultura poden i deuen
estendre's efectivament a tothom...
assedegats d'una vida plena i lliure,
digne de I'home... les nacions malden
cada dia amb més forca per
aconseguir una certa comunitat
universal» (Gaudium et Spes, 9).



«Aixi doncs, el mon contemporani es
mostra simultaniament poderaos i
feble, capac de realitzar el millori el
pitjor, alhora que se li mostra el cami
vers la llibertat o 1'esclavatge, vers el
progres o el retrocés, vers la
fraternitat o 'odi. A més a més,
I'home esdevé conscient que li
pertoca dirigir rectament les forces
que ell mateix ha suscitat i que
poden oprimir-lo o bé servir-lo» (ib.).

En son conscients, els joves, de tot
aixo? Aquesta consciéencia és la que
il-lumina i empeny al jove «vocatus»
per natura i per gracia a
comprometre's en l'aventura de la
vida i sense ella no té sentit esperar-
se una resposta generosa activa i
contemplativa.

Certament poden escoltar la crida
dels interrogants més profunds
deguts al desequilibri més
fonamental que radica en el cor de
I'home (cf. Gaudium et Spes 10), les



questions maximament fonamentals,
que conveé recordar també als joves
d'avui: Qué és 1'home? Quin és el
sentit del dolor, del mal, de la
mort?... Que pot aportar I'home a la
societat, qué pot esperar-ne? Que se
seguira després d'aquesta vida
terrenal? (ib.).

KKk

Arribats aqui, a la primera part de la
Gaudium et Spes trobem
especialment il-lustrada una de les
components del tema sinodal: «la
vocacioé de I'home». Us exhorto a
rellegir aquests textos, pel vostre
compte, perque us ajudaran. E1
capitol I tracta de la dignitat de la
persona humana (I'home a imatge de
Déu; el pecat; la constitucio de
I'home; la dignitat de 'enteniment, la
veritat i1 la saviesa; la dignitat de la
consciencia moral; I'excel-léncia de la
llibertat; el misteri de la mort; alguns
paragrafs sobre l'ateisme; i Crist, el



Nou Home [em sembla un tema
fascinant per als joves].)

El capitol II tracta de la comunitat
dels homes (I'indole comunitaria
[social] de la vocacio humana [de
nou, vocacio] en el pla de Déu; la
interdependéncia de la persona
humana i de la societat humana; la
promocio del bé comu [un dels punts
clau de la doctrina social de
I'Església, aqui considerat des del
punt de vista universal]; el respecte a
la persona humana; el respecte i
amor als adversaris; I'essencial
igualtat entre els homes i la justicia
social; si cal anar més enlla de 1'eética
individualista; responsabilitat i
participacio [un tema fonamental per
tractar amb els joves, desitjosos de
protagonisme]; el Verb Encarnatila
solidaritat humana.

El capitol III de la primera part de la
Constitucio té un titol «cosmic»:
I'activitat humana en el mon, i tracta



del treball. Aqui s'assoleix —com va
dir el Cardenal Ruini a la presentacio
del meu «Contrappunto per la sua
[del Vatica II] storia»[8]- un dels
vertexs dels textos conciliars, en el n.
36, sobre la «justa autonomia de les
realitats terrenals», naturalment, la
justa autonomia.

«Per tant, la recerca metodica en
totes les disciplines, si actua de forma
veritablement cientifica i d’acord
amb les normes morals, mai no sera
realment contraria la fe, perque la
realitat profanaila de la fe
procedeixen del mateix Déu. (...)
Pero, si amb I’expressio ‘autonomia
de les coses temporals’ s’entén que
les realitats creades no depenen de
Déu i que 'home en pot usar sense
cap referencia al Creador, ningu que
reconegui Déu no deixa de veure la
gran falsedat de tals afirmacions.
Perque, sense el Creador, la criatura
s'esvaneix (...) Més encara, en oblidar



Déu, la mateixa criatura
s’enfosqueix».

D'aquest capitol m'agradaria
recordar almenys els significatius
subtitols seglients: 'activitat humana
corrompuda pel pecat, portada a
perfeccio en el misteri pasqual [és el
kerygma a transmetre als joves
perqueé, al seu lloc, el visquin i
proclamin], i terra nova i cel nou.

Finalment, en el capitol IV de la
primera part, el Concili presenta «La
funcio de 'Església en el mén d'avui»
i aixi -recordem-ho!- que també els
joves poden i han de dir: «Nosaltres
també som Església». Anomeno ara
només els dos darrers subtitols:
«L'ajut que I'Església rep del mon
d’avui» (i, per tant), en vista del
Sinode, I'ajut que aquest rebra dels
joves (actuals) i «Crist, alfa i omega»,
que podem aplicar al jovent
(Gaudium et Spes, 44 e 45).



Si seguim el desenvolupament de la
Constitucio pastoral, a la segona part,
trobem especificitat de vocacions,
encara en la nostra perspectiva del
discerniment: al matrimoniia la
familia (capitol I), ja tractat pel
Sinode precedent, i amb referéencia a
la Humanae Vitae, una enciclica tan
lligada al Vatica II i al tema del
respecte de la vida humana, i tot
seguit la crida a la deguda promocio
del progrés de la cultura, amb
apertura a I'ensenyament cristia, la
vida economico-social al servei de
I'home, amb una adient combinacio
de treball i lleure aixi com la
conviccio del desti universal dels
béns terrenals, a més de la crida a la
presa de responsabilitat en la
comunitat politica, en la vida publica
i finalment la crida al foment de la
pau ila promocio de la comunitat
dels pobles (capitol IV).

Trobem una sintesi autoritzada de
tot el que hem esmentat en el darrer



missatge del Concili, precisament el
dirigit als joves, a aquells que «heu
de rebre la torxa de mans dels
vostres avantpassats, i els qui viureu
en aquest mon en el moment just de
les més gegantines transfiguracions
de la seva historia». El missatge
continua aixi: «L'Església, durant
quatre anys, ha treballat per
rejovenir el seu rostre, per respondre
millor als designis del seu Fundador,
el gran Vivent, el Crist, eternament
jove». I, en concloure aquesta
«impressionant revisio de vida es gira
cap a vosaltres» (el llenguatge és
planer): «Es per vosaltres, joves,
sobretot per vosaltres, que acaba
d'encendre, amb el Concili, una llum
que il-luminara el futur, el vostre
futur».

«L'Església esta preocupada, s'afanya
perque la societat que esteu a punt
de constituir respecti la dignitat, la
llibertat, el dret de les persones. I
aquestes persones sou vosaltres.



Esta preocupada, sobretot, perquée
aquesta societat li deixi difondre el
tresor antic i sempre nou, de la seva
fe; i perque les vostres animes
puguin moure's lliurement en la seva
claredat benefica. Confia que
vosaltres trobareu en tot moment
una forca i una alegria tan grans, que
ni tan sols sentireu la temptacid, com
alguns dels vostres avantpassats, de
cedir davant la seduccio de les
filosofies de l'egoisme i del plaer, o
de la desesperanca i del no-res; i que,
enfrontats amb l'ateisme, fenomen
de laxitud i de vellesa, sabreu
afirmar la vostra fe en la vida i en tot
allo que li déna un sentit: la certesa
de l'existencia d'un Déu just i bo.

En nom d'aquest Déu us exhortem a
dilatar els vostres cors segons les
dimensions del mon, a escoltar la
crida dels vostres germans i a posar
ardidament al seu servei les vostres
energies. Lluiteu contra tota mena
d'egoisme. Rebutgeu desfermar els



vostres instints de violéncia 1 odi que
generen les guerres i el seu seguici de
miséries. Sigueu generosos, purs,
respectuosos, sincers. I edifiqueu,
entusiastes, un mon millor que el
dels vostres avantpassats.

L'Església us mira amb confianca i
amor. Rica d'un llarg passat sempre
present en ella, i avancant vers la
perfeccio humana en el temps i vers
els darrers objectius de la historia i
de la vida, és la veritable joventut del
mon. Posseeix tot allo que constitueix
la forga i I'encis de la joventut: la
facultat d'alegrar-se de tot el que
comenca, de lliurar-se sense
compensacio, de renovar-se i
reprendre el cami per a noves
conquestes. Mireu-la, i descobrireu
en I'Església el rostre de Crist, el
veritable heroi, humil i savi, el
Profeta de la veritat i de I'amor, el
company i I'amic dels joves. Es
realment en nom de Crist que us
saludem, us exhortem i beneimn».



KKk

Certament la crida també pot
consistir en un seguiment de Crist de
més a prop, en la vida sacerdotal o
religiosa o de total dedicacio a Déu i
als germans en el mon. A proposit
d'aixo, hi ha dos documents del
Concili que haurien de ser analitzats.
Els vaig fer objecte d'oracio i estudi,
donant lloc a un llibret[9] on
s'explica que «el Decret sobre la
formacio sacerdotal subratlla la
finalitat pastoral, pero és el dedicat al
ministeri i la vida dels preveres el
que manifesta realment el vertader
contingut de la pastoral, la seva
orientacio essencialment missionera,
la doble dimensio teocentrica i
antropocentrica, la exigencia d'estar
present entre els homes [iles dones, 1
els joves, etc.] que comporta, el
modus de nodrir i unificar tota la
vida del Prevere»[10].



Pero hem d'aturar-nos aqui malgrat
que per Ratzinger el text conciliar
Presbyterorum Ordinis es un dels meés
rics i profunds, motiu pel qual
mereixeria «una analisi especial per
les diverses perspectives sobre la
missio, i per la seva rel-levancia per
comprendre amb nova llum el
sacerdoci i els sagraments»[11].
«Seria [per tant] equivocat
considerar I'OT un document
conciliar menor»[12].

Pero existeixen altres vocacions
d'especial dedicacio a Déu i als
germans. En relacio amb aixo0 haig de
recordar almenys el Decret Perfectae
caritatis sobre la renovacio de la vida
religiosa en el qual es manté que
«]'assoliment de la caritat perfecte
per la practica dels consells
evangelics té el seu origen en la
doctrina i els exemples del Divi
Mestre i es presenta com un evident
signe del Regne del cel» (PC 1).



KKk

«A través del cami d'aquest Sinode,
I'Església vol reiterar el seu desig de
trobar, acompanyar i tenir cura de
tots els joves, sense excepcio»[13].
Deia el Papa Francesc al juny de l'any
passat: «Cap persona és 'no’, totes les
persones tenen sentit, un valor» (era
una resposta a la set de
protagonisme dels joves)[14].

«Tenir cura, custodiar, requereix
bondat, demana viure amb tendresa.
En els Evangelis, sant Josep [una de
les grans devocions del Papa
Francesc] apareix com un home fort i
valent, treballador, pero en la seva
anima es percep una gran tendresa,
que no és la virtut dels febles, sino
més aviat tot el contrari: denota
fortalesa d'anim i capacitat d'atencio,
de compassio, de veritable obertura a
I'altre, d'amor»[15].

KKk



[ amb aix0 estem ja entrant en
l'acompanyament vocacional, en el
qual la fe, en quant és participacié en
la manera de veure de Jesus (cf.
Lumen fidei, 18), és la font del
discerniment «perque ofereix els
seus continguts fonamentals, les
seves articulacions especifiques,
l'estil singular i la pedagogia
propia»[16]. La fe «no és un refugi
per a gent pusil-lanime, sin6 que
eixampla la vida. Fa descobrir una
gran crida, la vocacio a I'amor, i
assegura que aquest amor és digne
de fe, que val la pena posar-se a les
seves mans, perque esta fundat en la
fidelitat de Déu, més fort que totes les
nostres febleses» (i aqui tenim citat
[dins del document del Sinode]
Lumen fidei, 53).

La Biblia presenta nombrosos relats
de vocacio i de resposta de joves, fins
itot d'un adolescent. En recordaré
nomeés una, la de la vocacio de
Samuel (1 Sa, 3, 1-10). Eli, tot i ser un



pare incapag de conduir el seus
propis fills pels camins de Déu, és qui
«ensenya» al petit com ha de
comportar-se per respondre a la
crida divina nocturna. L'ensenya a
formular una resposta estupenda:
«parla, Senyor, que el teu servent
escoltar. Es tracta d'una reaccid
preciosa, meravellosa, per qualsevol
que sigui cridat. Pero vull afegir (en
trec consequeéncies) que, per la
misericordia de Déu envers el seu
poble, també els qui —diguem-ho
aixi— no sén pas «sants d'altar»,
poden guiar aquells que
s'embarquen en la gran aventura del
«seguiment de Crist»: encara que
aixo no implica que el testimoni no
sigui part de I'acompanyament.

En qualsevol cas, el lloc d'aquest
dialeg, com en el cas d'en Samuel, és
la consciencia. Aquesta «és el nucli
secretissim i el sagrari de 1'home, on
es troba tot sol amb Déu, la veu del



qual ressona en la seva
intimitat» (Gaudium et Spes, 16).

«La consciéncia és un espai
inviolable en el qual es manifesta la
invitacid a acollir una promesa.
Discernir la veu de 1'Esperit d'altres
veus i decidir quina resposta donar
és una tasca que correspon a cadascu
dels cridats: els altres el poden
acompanyar i confirmar, pero mai
substituir».[17] Aix0 em recorda molt
a Amoris Laetitia (n. 37).

«Prendre decisions i orientar les
propies accions en situacions
d'incertesa i davant impulsos interns
contradictoris és ’ambit del
discerniment[18], un terme classic de
la tradicid de I'Església, que s'aplica a
una pluralitat de situacions. En
efecte, hi ha un discerniment dels
signes dels temps ... un discerniment
moral, espiritual»[19].

A nosaltres, en vista del Sinode, ens
interessa el vocacional, 0i?, fins i tot



en la gran diversitat de crides
possibles, de les quals hem parlat.
Pero, no son per cas els mateixos
esdeveniments de la vida de cadascu
la veu de 1'Esperit? Es necessari
discernir, conjugant els tres verbs de
Evangelii gaudium, 51: reconéixer,
interpretar i escollir.

«El reconeixement es refereix, en
primer lloc, als efectes que els
esdeveniments de la meva vida, les
persones que trobo, les paraules que
escolto o que llegeixo produeixen en
el meu interior. Em sento atret o
empes cap a una pluralitat de
direccions, sense que cap no em
sembli la que clarament s'ha de
seguir.

Es el moment dels alts i baixos, i en
alguns casos d'una autentica lluita
interior. En aquesta fase, la Paraula
de Déu té una gran importancia per
arribar a la interpretacio, per
entendre les exigencies morals de la



vida cristiana, sempre tractant
d'aplicar-la a la situacio concreta que
s'esta vivint; i aqui apareix "l'ajuda
d'una persona experta en l'art
d'escoltar U'Esperit".

Un cop reconegut i interpretat el
mon dels desitjos i de les passions,
I'acte de decidir esdevé exercici
d’autentica llibertat humana i de
responsabilitat personal, sempre
clarament situades i per tant
limitades»[20].

L'objectiu continua essent promoure
opcions veritablement lliures i
responsables. I l'instrument principal
és el discerniment, que permet
salvaguardar l'espai inviolable de la
consciencia sense voler substituir-la.
Sent el temps totalment necessari per
verificar l'orientacio efectiva de la
decisio presa.

En el document previ del Sinode es
diu a proposit de 'acompanyament:
«A la base del discerniment podem



identificar tres conviccions, la
primera és que 1'Esperit de Déu actua
en el cor de cada home, la segona és
que el cor huma es presenta
normalment dividit a causa de
'atracci6 de reclams diferents.

La tercera conviccio és que, en
qualsevol cas, el cami de la vida
imposa decidir, perque no es pot
romandre indefinidament en la
indeterminacio. D'aqui la
importancia de l'acompanyament
personal[21].

La guia espiritual remet la persona al
Senyor i prepara el terreny per al
trobament amb Ell (cf. Jn 3, 29-30).

Vull concloure oferint-vos el perfil
ideal de qui acompanya un jove en el
discerniment vocacional inspirant-
me en textos evangelics, com fa el
Document preparatori[22].

La mirada amorosa, benvolent, esta
posada en primer lloc (citant la



vocacio dels primers deixebles, cf. Jn
1, 35-51); després ve la paraula amb
autoritat (referencia al discurs a la
sinagoga de Cafarnaum, cf. Lc 4, 32); i
després la capacitat de «fer-se
proisme» (cf. Lc 10, 25-37: 1a
parabola del bon samarita).

Continua amb l'opci6 de «caminar al
costat» (els deixebles d'Emaus, cf. Lc.
24, 13-35).

Finalment el testimoniatge
d'autenticitat, sense por a anar en
contra dels prejudicis més
generalitzats (cf. Jn 13, 1-20: el
lavatori dels peus en 1'altim sopar).

Acabo donant les gracies per la
vostra atencio i amb una exhortacio:
«En el nom del Senyor, aneu i feu el
mateix», 1 no tingueu por de
proposar també coses grans, amb
humilitat i anim, carregats de
pregaria.

+ Agostino Marchetto



[1]Notiziario dell'Istituto Paolo VI, n.
44, pp. 86 e 91.

[2] Sinode dels Bisbes, Els joves, la fe i
el discerniment vocacional. Document
preparatori, p. 58 ("el mon digital”).

[3] Ibidem, p. 58s.

[4] Miguel De Salis, Una Chiesa
incarnata nella storia. Elementi per
una rilettura della costituzione Lumen
Gentium, Edusc, Roma 2017, p.
62-124, amb una sintesi de les
problematiques a les conclusions a p.
125.

[5] Agostino Marchetto, "La riforma e
le riforme nella Chiesa". Una risposta.
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2017, p. 23, on hi trobem la
seglient declaracid de C.M. Galli:
"Nosaltres estem tractant d'integrar
els conceptes populus, communio i
missio, reflexionant sobre el misteri-



sagrament de comunio del poble de
Déu missioner en el moén, del mon i
per el mon. L'Església és la comunio
del poble de Déu missioner, o el
misteri del poble pelegri de Déu com
sagrament universal de salvacio".

[6] V. L'Osservatore Romano del 21
juny 2017, p. 4s. Sobre una categoria
particular d'adolescents, amb
"background" migratori, vaig parlar
a Bruselas, el 14/X/08, de la
responsabilitat dels cristians. El titol
complet de la meva intervencio va
ser "Integration of Adolescents with
migration background into European
society: the responsability of the
Christians (speech held at the
Conference on Christian values and
Integration), en "Positionen”, 13/2009,
ed. R. Weilemann ([7]Sinode"
class="redactor-autoparser-
object">www.kas.de).

#####replac... dels Bisbes, o. cit., p.
60s.


https://www.kas.de).%3C/p%3E%3Cp%3E%3Ca%20href=

[8] Agostino Marchetto, Il Concilio
Ecumenico Vaticano II. Contrappunto
per la sua storia. Citta del Vaticano
2005.

[9] Agostino Marchettoe Giovanni
Parisi, Riforma nella continuita.
Riflessioni a cinquanta anni dal
Concilio Vaticano II su
Presbyterorum Ordinis e Optatam
Totius per la formazione sacerdotale e
un fecondo ministero presbiterale,
Solfanelli, Chieti 2016, pp. 79.

[10]Ibidem, p. 111.

[11]Agostino Marchetto , IlConcilio
Ecumenico Vaticano II. Per la sua
corretta ermeneutica, Libreria
Editrice Vaticana,Citta del Vaticano
2012, p. 360.

[12] Vegi’s supra Nota 9, p. 32.

[13]Sinode dels Bisbes, o. cit.,p. 27.



[14]Papa Francesco, en un dialeg
improvisat, el 9/6/17, a la inauguracio
de la nova seu "Scholas Occurrentes”
al Vatica.

[15]Papa Francesco, Homilia a l'inici
del pontificat, el 19/03/13

[16]Sinode dels Bisbes, o. cit., p. 29.
[17]ib., p. 31.

[18] Cf. Francesco: Riforma e
discernimento. Conversa amb el
Bisbe Agostino Marchetto (a cura di
Alberto Leiss e Rosetta Stella) in
Critica Marxista (nuova serie) 2-3/15,
p- 49-56. (https: critica marxista.net/
2015/06/15).

[19]Sinode dels Bisbes, o. cit. p. 32s.
[20] ib., p. 38.
[21]cfr. ib., p. 41s.

[22]ib., p. 43.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/els-joves-la-fe-
i-el-discerniment-vocacional-en-la-
perspectiva-del-vatica-ii/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/

	Mons. Marchetto: "No tingueu por de proposar coses grans als joves"

