
opusdei.org

Els catòlics i la vida
política

En la Pontifícia Universitat de la
Santa Creu de Roma ha tingut
lloc una taula rodona sobre els
catòlics i la vida política. En
l’acte van intervenir el cardenal
Ratzinger, l’ex-president de la
República italiana Francesco
Cossiga i diversos intel·lectuals.

06/05/2003

El passat 9 d’abril va tenir lloc a
l’Aula Höfner de la Pontifícia
Universitat de la Santa Creu una
taula rodona sobre “El compromís i



el comportament dels catòlics en la
vida política”, a propòsit de la Nota
doctrinal del mateix títol publicada el
16 de gener de 2003 per la
Congregació per a la Doctrina de la
Fe. A la dreta podeu trobar un enllaç
a la pàgina del vaticà amb el text
d’aquesta Nota.

Per reflexionar sobre el seu
contingut es van reunir el cardenal
Joseph Ratzinger, Prefecte de la
Congregació per a la Doctrina de la
Fe, i diversos polítics i intel·lectuals
com Francesco Cossiga, Giuseppe De
Rita, Ernesto Galli della Loggia, Paolo
Del Debbio i Ángel Rodríguez Luño.
L’acte va començar amb una
salutació del gran canceller de la
Universitat, monsenyor Xavier
Echevarría, que va al·ludir a la
política com un camí possible de
santedat, tal i com va demostrar amb
el seu exemple Sant Tomàs Mor,
patró dels governants i dels polítics.



L’ autonomia dels catòlics a la vida
política

“El document parla directament als
catòlics, però vol fer pensar a
tothom”, va dir Ratzinger. Per al
cardenal bavarès, “la política pertany
a l’esfera de la raó, que és raó natural
i raó comuna a tothom. Un Estat laic
exclou la teocràcia i la idea d’una
política dictada per la fe: la fe pot
il·luminar la política, però no es pot
transferir el camp polític de la raó a
la fe. La política és guiada per la raó i
per les virtuts naturals de la
prudència, la temprança, la justícia i
la fortalesa”.

Per al cardenal, l’afany actiu dels
catòlics en política requereix evitar
dos perills: la teologització de la
política i la ideologització de la raó.
Aquesta distinció de les dues esferes
és essencial, pertany des de sempre a
la tradició del cristianisme, i es troba
ja en les paraules de Crist quan va



indicar que cal donar a Déu allò que
és de Déu, i al Cèsar allò que és del
Cèsar.

Ratzinger va dir que la justa
profanitat o laïcitat de la política
exclou la idea d’una teocràcia, d’una
política determinada pel dictat de la
fe, i també “un positivisme i un
empirisme que mutila la raó” i “cega
els valors morals”. “La mutilació de
la raó destrueix la política, reduint-la
a una acció purament tècnica”, va
assenyalar el Prefecte de la
Congregació per a la Doctrina de la
Fe. La política forma part de l’esfera
de la raó comuna, que permet
“conèixer els grans valors que
determinen les nostres eleccions
prudencials”. Si en canvi dominen
només els criteris empírics i
materialistes, la política es
converteix en un simple instrument
condicionat pel més fort que exclou
la moral.



La fe, per la seva banda, pot ser una
raó malalta, va continuar Ratzinger,
ja que “hi ha una certa connexió
entre fe i raó”. La fe “pot il·luminar
la raó, però no la substitueix; no la
aliena, sinó que l’ajuda a ser ella
mateixa”.

“Paral·lelament –va dir Ratzinger- els
polítics creients poden il·luminar el
debat polític amb la seva actitud,
testimoniant la fe com a presència
real, participant amb la raó en la
gestió política”. El cardenal va
concloure la seva intervenció
recordant que “els imperatius morals
que té el polític catòlic són valors que
ha de defensar sempre, també quan
la majoria sigui contrària a ells”.

Coherència i llibertat

L’ex-president de la República
italiana i senador vitalici, Francesco
Cossiga, va afirmar que “aquest
document aclareix algunes
proposicions que haurien de ser molt



expresses, no solament per a un
catòlic o un cristià, sinó també per a
un demòcrata”. Entre aquestes
proposicions, Cossiga va esmentar la
impossibilitat de sostenir que “la
política s’hagi de situar fora de
l’ètica”, com si fos només un
compromís tècnic.

El senador Cossiga va parlar de la fe i
de la raó com dos tipus de
coneixement que no són dues
veritats sinó dues aproximacions per
conèixer els regles morals, i va
afegir: “Degut a que la política es
dirigeix a tots els homes, és bo que
els catòlics tinguin en compte els
diversos tipus de llibertat que la
política vol assegurar”. Per ell, la
laïcitat de la política està, per tant, en
el respecte de les altres llibertats i no
pas en fer laica la pròpia fe.

També Ángel Rodríguez Luño,
ordinari de Teologia moral en la
Pontifícia Universitat de la Santa



Creu, va afirmar que la fe cristiana
no s’identifica amb cap síntesi
política concreta. Al mateix temps,
però, té conseqüències per l’activitat
política, i per això, de fet, “la fe
conforma, confirma, afegeix o
modifica les diverses cultures
polítiques de tots els qui
l’assumeixen”.

D’altra banda, “la història demostra
que la fe de vegades ha estat també
innovadora i creativa en l’àmbit
social i polític”. La connexió entre
l’esfera política i l’esfera religiosa “no
pot fundar confusió alguna entre la
societat política i la comunitat
religiosa”. Per al professor Rodríguez
Luño, “el lloc privilegiat en el qual la
connexió entre les veritats religioses
i la activitat política deixa sentir tot
el seu pes és la consciència de tots els
que són, al mateix temps i
inseparablement, ciutadans de l’estat
i fidels de l’Església”.



El que es demana als ciutadans
catòlics “és que la seva acció social i
política sigui coherent amb els valors
que encarnen el contingut essencial
de la consciència cristiana”. Aquests
no són valors pròpiament
confessionals –ha explicat Rodríguez
Luño- sinó valors ètics i polítics
propis de tota societat humana ben
ordenada, com el respecte i la
promoció de la vida, de la llibertat,
de la justícia, de la dimensió religiosa
de l’existència humana, de la
solidaritat, de la pau i, en general, el
primat del bé comú sobre els
interessos i les instrumentalitzacions
particulars”.

Els dos conceptes bàsics de la Nota,
va referir el professor, són
“coherència i llibertat”. El paper
principal de l’Església, segons ell,
seria el de formar les consciències
més que el de crear una cultura, de
manera que siguin les persones ben
formades les que siguin capaces



d’expressar una cultura en un
context de legítima pluralitat.

Hi ha necessitat de grans valors
més que de lleis precises

El professor Giuseppe De Rita,
Secretari general de la Fundació
CENSIS (Centro Studi Investimenti
Sociali), ha subratllat la contraposició
que ofereix la Nota entre una
condemna justa del relativisme
cultural i el pluralisme ètic, d’una
banda, i l’afirmació positiva de la
centralitat de la persona de l’altra,
perquè la participació democràtica
es fa possible només en la mesura
que es troba en la base d’una recta
concepció de la persona”. En aquest
sentit, assenyalà, “tota democràcia
seria fràgil si no posés com a
fonament la centralitat de la
persona”.

Als grans valors s’ha referit també
Ernesto Galli della Loggia,
editorialista del “Corriere della Sera”



i professor ordinari en la Universitat
de Perugia d’Història dels partits i
dels moviments polítics. Galli della
Loggia va afirmar que la Nota
vaticana “posa en evidència un dels
problemes centrals de la condició de
la societat liberal actual”, és a dir, “la
falta de grans valors compartits”. Per
fer funcionar una societat –va
explicar- no n’hi ha prou amb les
lleis formals o els diferents aparats
administratius, econòmics i polítics,
sinó que es necessiten uns valors
compartits.

L’encontre acadèmic va finalitzar
amb unes paraules del professor
Paolo Del Debbio, professor d’Ètica
social i de la comunicació i autor
d’un recent llibre sobre la
globalització. Segons Del Debbio, el
catòlic actiu en política hauria
d’evitar el debat incert sobre els
valors, sobre què fer en general. Més
aviat hauria de dedicar-se a “indicar
alguns camins molt precisos sobre



com es fan les coses amb aquests
mateixos valors”.

28 d’abril de 2003

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/els-catolics-i-la-
vida-politica/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/els-catolics-i-la-vida-politica/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-catolics-i-la-vida-politica/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-catolics-i-la-vida-politica/

	Els catòlics i la vida política

