opusdei.org

Formacio de la
personalitat (X): Els
altres i jo som versos
del mateix poema

Tenim una historia, una familia,
un veinat, una cultura...
Cadascun de nosaltres és llar i,
per aixo, pot crear llar alla on
va. El cami sempre obert de la
maduresa de la personalitat
passa per viure i concebre la
nostra vida en funcio dels
altres.

14/02/2017



«Va veure Déu que era bo» [1]. Sobre
el fons d'aquest tornada, que envolta
tot el primer relat de la creacio del
mon, se'ns presenta en contrast «el
pensament de Déu, gairebé el
sentiment de Déu (...) que observa a
Adam sol al jardi: és lliure, €és
senyor... pero esta sol. I Déu veu que
aixo "no és bo"» [2]: 1a solitud de
I'home és com una peca que no
encaixa en el disseny de la creacio.
Quan finalment el Senyor li presenta
Eva, que és os dels seus 0ssos i carn
de la seva carn [3], Adam s'allibera
d'una estranya malenconia que ell
mateix no aconseguia explicar-se.
Ara si que pot dir amb Déu que "tot
és bo": refermat sobre la seva
vocacio a la trobada amb els altres
com ell, el mén deixa de resultar-li
un lloc inhospit.

Viure amb els altres millora la nostra
personalitat, pero ens quedariem
molt curts si ens limitéssim a aquesta
constatacid. Necessitem els altres, i



ells ens necessiten: mai estan de més;
son la terra a la qual sempre
pertanyem, i des de la qual Déu ens
crida a rebre i a acollir tots perque
tenim una historia, una familia, un
veinat, una cultura, cadascun de
nosaltres és llar —-1lloc d'acollida- i pot
crear llar alla on va. Perque tenim
casa, podem veure el mon com casa:
com la nostra propia casa i, alhora,
com «la gran casa comuna» [4].
L'afecte cap a les nostres arrels, el
conreu sere de la nostra manera de
ser... tot aixo ens permet estimar i
ser estimats, acollir i ser acollits.

Amb els altres i per als altres

Una de les experiéncies basilars de la
nostra vida és que han comptat amb
nosaltres: algu ens ha cuidat, ens ha
tirat endavant. Cadascun és un ésser
"rebut”. Ningu creix sol; i ningu, en
realitat, esta sol, encara que algunes
vides de fet es desenvolupin aixi. La
desestructuracio familiar i, com a



consequencia, I'abando en que viuen
molts nens, no fan d'aquest principi
antropologic fonamental una idea
bonica pero inutil. No manquen
persones que han crescut en entorns
hostils 1 han quedat danyades per la
manca d'amor, que també, per aixo,
son sensibles a I'afecte i poden
convertir-se en terra d'acollida per
als altres. Qui ha patit molt pot
estimar molt.

«Cap persona no és un vers solt,
sino que tots formem part d'un
mateix poema divi, que Déu escriu
amb el concurs de la nostra
llibertat» [5]. Els altres no estan
simplement alla fora, com una pedra
a la vora del cami: ens pertanyen i
els pertanyem, més intimament del
que podem pensar. L'entendrem
plenament en el cel, encara que en la
terra s'aconsegueix entreveure, si es
viu a prop de Déu i dels que ens
envolten. Aquest mutu pertanyer té
dues implicacions de gran abast: els



altres es recolzen en mij, ijo pucihe
de recolzar-me en ells.

Voler i deixar-se estimar: el cami
sempre obert de la maduresa passa
per incorporar a la propia vida
aquests dos aspectes del nostre «ser
amb els altres i per als altres» [6].

L'adolesceéncia és el primer moment
en que aquest desafiament surt a
flotaci6 de manera clara.
Mentrestant els pares han donat
forma al cor de qui ara comenca a
caminar per compte propi. Encara
que gairebé tot té solucid, aquesta
feina previa dels pares defineix en
bona mesura la nostra mirada cap al
mon, i el que 'enlluerna.

L'adolescent tendeix facilment a
escollir models diferents dels dels
seus pares, perqueé comenca a notar
la necessitat de afirmar-se. Nodreix
sentiments ambivalents: al costat de
la percepcio de la propia
dependéncia, percep una set



d'emancipacio, i, per aixo, I'amor als
pares va a l'una d'un cert rebuig cap
a la seva propia llar; és un
principiant, pero vol convencer-se
que té seguretat; busca distingir-se,
pero alhora vol pertanyer a un grup.
Es tracta d'un moment dificil per a
l'interessat i per als seus pares; pero,
més enlla de les manifestacions una
mica extravagants d'aquest afany per
singularitzar-se, el veritable fons del
que succeeix a l'adolescent és que
s'esta ampliant el sentit de si mateix.

Si és caracteristic de la infancia
referir tot al propi jo, amb l'arribada
progressiva de la maduresa el jo
s'estén, s'obre als altres: es comenca
a percebre l'afany -i la
responsabilitat- de fer aportacions
personals; es descobreix que els
altres tenen els seus interessos i
il-lusions. "Els altres existeixen":
precisament un signe clar
d'immaduresa consisteix en la
incapacitat d'enfrontar-se a aquesta



nova exigencia de la vida. La
superproteccio per part dels pares —
un afecte mal entes, un excessiu zel
per estalviar dificultats i
incomoditats— pot generar aquest tret
de personalitat. Més endavant es
descobreix aquest rastre, per
exemple, en pares o mares que viuen
per al seu treball, les seves aficions,
les seves amistats, la seva forma
fisica, i que es desentenen de
I'educacio dels seus fills; propietaris
que no només es despreocupen de la
seva comunitat de veins sin6o que fan
impossible la deliberacio pacifica
dels assumptes; persones que
acumulen greuges per convencer-se
que els conflictes es deuen als altres.

Els dons son per servir

Ens devem als altres. Aquesta és una
conviccio que, depurada de
servilisme o d'ingenuitat, denota
maduresa. Vol dir que en cert sentit
"el meu temps no és meu", perque els



altres em necessiten. El descans, la
diversio, la formacio cultural i
professional, adquireixen llavors una
perspectiva més amplia: es
desdibuixen les fronteres entre el
meu i el dels altres, sense que aixo
suposi evasio de la propia
responsabilitat, ni invasio de la
llibertat aliena. Es tracta d'un
plantejament connatural per a un
cristia: «Si el Senyor t'ha donat una
bona qualitat —o una habilitat—,
no és solament perque hi frueixis,
0 per envanir-te'n, sino per
desplegar-la amb caritat en servei
del proisme» [7].

L'egoisme ens posa fora de la realitat:
ens fa oblidar que tot en la nostra
vida és do. «Tens alguna cosa que no
hagis rebut? I, si ho has rebut, a que
tant orgull, com si ningu t'ho hagués
donat?» [8] Si tot el que tenim és do,
amb més rao ho son els altres. I, no
obstant aixo0, de vegades vivim com si
no existissin, o els sotmetem de



maneres subtils al nostre criteri o als
nostres interessos: meés que rebre'ls,
ens apropiem llavors d'ells.

«Cada persona tendeix a preparar-
se una espeécie d'estoig molt
comode, on es tanca ell, i que els
altres s'espavilin» [9]. Aquesta
tendéncia a fer girar el mon al
voltant del nostre jo és un principi
d'immaduresa al qual sempre hem
d'anar guanyant terreny,
serenament. Concebem llavors el
projecte de la nostra vida no com
una obra individual sin6é com una
aportacio a la felicitat de tots.
Descobrim i redescobrim, aixi, que la
veritable realitzacio no és mai simple
"autorealitzacio". «Un no viu millor si
s'escapa dels altres, si s'amaga, si es
nega a compartir, si es resisteix a
donar, si es tanca en la comoditat.
Aix0 no és més que un lent suicidi
(...). Jo sOc una missio en aquesta
terra, i per aixo estic en aquest mon.
Cal reconéixer-se a si mateix com



marcat a foc per aquesta missio
d'il-luminar, beneir, vivificar,
aixecar, curar, alliberar» [10].

Es un fet que, en qualsevol grup
huma, cadascu s'implica fins on vol,
perque hi ha moltes coses del dia a
dia que no es poden pactar ni
preveure per endavant. Les families i
les societats surten endavant gracies
a aquests esforcos gratuits.
Desvetllaments de persones que, de
vegades envoltades per l'apatia dels
que prefereixen no complicar-se la
vida, entenen que altres han dedicat
temps a veure'ls créixer en el cos i en
I'anima, i saben que estan cridades a
aquesta mateixa logica, 1'anica que
veritablement allibera: pares i mares
de familia, fills que tenen cura dels
seus pares, estudiants que ajuden els
seus companys amb dificultats,
treballadors que s'enfronten a
problemes dels que ningu vol
ocupar-se. «Quan hagis enllestit la
teva feina, fes la del teu germa,



ajudant-lo, per Crist, amb tanta
delicadesa i naturalitat que ni
I'afavorit s'adoni que estas fent
més del que en justicia has de fer.
—Aix0 si que és fina virtut de fill
de Déu!» [11].

Evidentment, aquesta manera de
veure la vida no es confon amb el
servilisme de qui es prodiga en fer
tot tipus de tasques, sense ajudar els
altres a exigir-se, ni amb la
ingenuitat de qui permet que
s'aprofitin de les seves bones
intencions. Servir no vol dir sempre
fer coses: implica sobretot ajudar els
altres a créixer, i aixo porta també a
deixar espai a la responsabilitat que
tenen.

Proximitat

La vida moderna tendeix a preveure
solucions tecniques per a gairebé tots
els problemes, ocultant a vegades
I'escalf huma de l'ajuda mutua. No
obstant aix0, davant de situacions



que sacsegen la nostra seguretat,
com ara un desastre natural o un
accident, es manifesta
espontaniament una solidaritat, un
sentit de comunitat que jeia sota les
exigéncies de l'enrenou quotidia...
Sorgeixen de nou les coses que
uneixen, es desperten com d'un
encanteri: es torna a l'essencial. Aixo
mateix succeeix a menor escala, amb
entrebancs personals com la mort o
la malaltia d'una persona estimada...
0 amb episodis del tracte diari que,
per les nostres propies
circumstancies, poden adquirir un
relleu important: per exemple quan
una persona ens ha fet notar, fins i
tot subtilment, I'camargor de la
indiferéncia» [12], fred que glaca
I'anima; o, al contrari, quan hem
percebut l'escalf d'un interés sincer
per nosaltres... Es desperta llavors
I'anima cap el veritablement
important: acollir.



«Era pelegriiem vau acollir» [13].
Tots som en certa manera pelegrins, i
esperem ser acollits: que ens
reconfortin, ens escoltin, ens mirin a
la cara. Maduresa significa adquirir
aquesta sensibilitat cap als altres, 1
també, de vegades, passar per sobre
de la manca de la sensibilitat d'un
altre, encara que puguem patir amb
aixo. De vegades convindra
aconsellar al que erra, fent-li veure el
seu poc tacte; altres vegades, la
millor pedagogia sera el contagi: la
delicadesa, tard o d'hora, desperta la
sensibilitat del més tosc.

Aquesta sensibilitat porta també a les
persones a tenir iniciatives que es
plasmen en el seu entorn meés
immediat, ocupant-se per exemple de
«un lloc comu (un edifici, una font,
un monument abandonat, un
paisatge, una placa), per protegir,
sanejar, millorar o embellir una cosa
que és de tots. Al seu voltant es
desenvolupen o es recuperen vincles



1 sorgeix un nou teixit social local.
Aixi una comunitat s'allibera de la
indiferéncia consumista (...).
D'aquesta manera es té cura del mon
ila qualitat de vida dels més pobres,
amb un sentit solidari que és al
mateix temps consciéncia d'habitar
una casa comuna que Déu ens ha
prestat» [14].

La maduresa que implica aquesta
proximitat als altres és diferent de la
facilitat per a la relacid que és propia
de les persones loquaces o
extravertides. Es tracta sobretot de
saber estar: observar, escoltar,
acollir, aprendre de tots.
Especialment en una epoca en qué
les tecnologies de comunicacio
permeten relacionar-se amb molta
gent, es fa necessari redescobrir la
forca de l'estar genui, de la presencia
personal. Un smartphone pot
permetre contactar de seguida a
qualsevol, pero no per aixo ens fa
més propers. En I'ambit virtual, un



disposa qui son els seus "veins", els
seus "amics", i paradoxalment aixo
pot fer perdre de vista a qui la vida
posa al nostre costat. Encara que s'ha
tornat una cosa habitual, no deixa de
ser desoladora l'estampa d'un grup
de persones juntes que, en lloc de
parlar entre si, gestionen els seus
respectius missatges i perfils: la
comunicacio virtual absorbeix
llavors a la comunicacio real; gairebé
sense adonar-nos, podem viure
pendents de veure si algu s'’ha
recordat de nosaltres, en lloc de
pensar: el que esta al meu costat em
necessita! I el millor que puc donar-li
és la meva proximitat. Precisament
aquesta opcio per la presencia
personal, en la qual ens exposem al
contacte directe, a la realitat sense
filtres, ens fa créixer en humanitat;
ens desperta un cop més a allo que
veritablement és important. Pensar
en els altres, pregar per ells, ens
porta a viure per a ells. «Només aixi
es viu la vida de Jesucrist i nosaltres



esdevenim una mateixa cosa amb
Ell» [15].

Carles Ayxela

[1] Cfr. Gen 1,10.12.18.21.25. El
verset 31 postil-la: «Déu veié tot el
que havia fet, i era molt bo»

[2] Papa Francesc, Audiencia, 22-
IV-2015. Cfr. Gen 2, 18

[3] Cfr. Gen 2, 23.

[4] Papa Francesc, enc. Laudato st
24-V-2015, n. 13.

[5] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 111.

[6] Papa Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-1X-2013, n. 273.

[7] Sant Josepmaria, Solc, n. 422.


https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/111
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/422

[8]1 Cor 4, 7.

[9] Sant Josepmaria, notes d'una
reunio familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, pag. 319).

[10] Papa Francesc, Evangelii
gaudium, n. 272-273.

[11] Sant Josepmaria, Cami, n. 440.

[12] Sant Josepmaria, Carta 11-
I11-1940, n. 7.

[13] Mt 25, 35.

[14] Papa Francesc, Laudato si', n.
232.

[15] Sant Josepmaria, Via Crucis, XIV
estacio

Traduccio de l'oficina de comunicacio
de l'Opus Dei a Catalunya




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-
som-versos-del-mateix-poema/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/

	Formació de la personalitat (X): Els altres i jo som versos del mateix poema

