
opusdei.org

Formació de la
personalitat (X): Els
altres i jo som versos
del mateix poema

Tenim una història, una família,
un veïnat, una cultura...
Cadascun de nosaltres és llar i,
per això, pot crear llar allà on
va. El camí sempre obert de la
maduresa de la personalitat
passa per viure i concebre la
nostra vida en funció dels
altres.

14/02/2017



«Va veure Déu que era bo» [1]. Sobre
el fons d'aquest tornada, que envolta
tot el primer relat de la creació del
món, se'ns presenta en contrast «el
pensament de Déu, gairebé el
sentiment de Déu (...) que observa a
Adam sol al jardí: és lliure, és
senyor... però està sol. I Déu veu que
això "no és bo"» [2]: la solitud de
l'home és com una peça que no
encaixa en el disseny de la creació.
Quan finalment el Senyor li presenta
Eva, que és os dels seus ossos i carn
de la seva carn [3], Adam s'allibera
d'una estranya malenconia que ell
mateix no aconseguia explicar-se.
Ara sí que pot dir amb Déu que "tot
és bo": refermat sobre la seva
vocació a la trobada amb els altres
com ell, el món deixa de resultar-li
un lloc inhòspit.

Viure amb els altres millora la nostra
personalitat, però ens quedaríem
molt curts si ens limitéssim a aquesta
constatació. Necessitem els altres, i



ells ens necessiten: mai estan de més;
són la terra a la qual sempre
pertanyem, i des de la qual Déu ens
crida a rebre i a acollir tots perquè
tenim una història, una família, un
veïnat, una cultura, cadascun de
nosaltres és llar –lloc d'acollida– i pot
crear llar allà on va. Perquè tenim
casa, podem veure el món com casa:
com la nostra pròpia casa i, alhora,
com «la gran casa comuna» [4].
L'afecte cap a les nostres arrels, el
conreu serè de la nostra manera de
ser... tot això ens permet estimar i
ser estimats, acollir i ser acollits.

Amb els altres i per als altres

Una de les experiències basilars de la
nostra vida és que han comptat amb
nosaltres: algú ens ha cuidat, ens ha
tirat endavant. Cadascun és un ésser
"rebut". Ningú creix sol; i ningú, en
realitat, està sol, encara que algunes
vides de fet es desenvolupin així. La
desestructuració familiar i, com a



conseqüència, l'abandó en què viuen
molts nens, no fan d'aquest principi
antropològic fonamental una idea
bonica però inútil. No manquen
persones que han crescut en entorns
hostils i han quedat danyades per la
manca d'amor, que també, per això,
són sensibles a l'afecte i poden
convertir-se en terra d'acollida per
als altres. Qui ha patit molt pot
estimar molt.

«Cap persona no és un vers solt,
sinó que tots formem part d'un
mateix poema diví, que Déu escriu
amb el concurs de la nostra
llibertat» [5]. Els altres no estan
simplement allà fora, com una pedra
a la vora del camí: ens pertanyen i
els pertanyem, més íntimament del
que podem pensar. L'entendrem
plenament en el cel, encara que en la
terra s'aconsegueix entreveure, si es
viu a prop de Déu i dels que ens
envolten. Aquest mutu pertànyer té
dues implicacions de gran abast: els



altres es recolzen en mi, i jo puc i he
de recolzar-me en ells.

Voler i deixar-se estimar: el camí
sempre obert de la maduresa passa
per incorporar a la pròpia vida
aquests dos aspectes del nostre «ser
amb els altres i per als altres» [6].

L'adolescència és el primer moment
en què aquest desafiament surt a
flotació de manera clara.
Mentrestant els pares han donat
forma al cor de qui ara comença a
caminar per compte propi. Encara
que gairebé tot té solució, aquesta
feina prèvia dels pares defineix en
bona mesura la nostra mirada cap al
món, i el que l'enlluerna.

L'adolescent tendeix fàcilment a
escollir models diferents dels dels
seus pares, perquè comença a notar
la necessitat de afirmar-se. Nodreix
sentiments ambivalents: al costat de
la percepció de la pròpia
dependència, percep una set



d'emancipació, i, per això, l'amor als
pares va a l'una d'un cert rebuig cap
a la seva pròpia llar; és un
principiant, però vol convèncer-se
que té seguretat; busca distingir-se,
però alhora vol pertànyer a un grup.
Es tracta d'un moment difícil per a
l'interessat i per als seus pares; però,
més enllà de les manifestacions una
mica extravagants d'aquest afany per
singularitzar-se, el veritable fons del
que succeeix a l'adolescent és que
s'està ampliant el sentit de si mateix.

Si és característic de la infància
referir tot al propi jo, amb l'arribada
progressiva de la maduresa el jo
s'estén, s'obre als altres: es comença
a percebre l'afany –i la
responsabilitat– de fer aportacions
personals; es descobreix que els
altres tenen els seus interessos i
il·lusions. "Els altres existeixen":
precisament un signe clar
d'immaduresa consisteix en la
incapacitat d'enfrontar-se a aquesta



nova exigència de la vida. La
superprotecció per part dels pares –
un afecte mal entès, un excessiu zel
per estalviar dificultats i
incomoditats– pot generar aquest tret
de personalitat. Més endavant es
descobreix aquest rastre, per
exemple, en pares o mares que viuen
per al seu treball, les seves aficions,
les seves amistats, la seva forma
física, i que es desentenen de
l'educació dels seus fills; propietaris
que no només es despreocupen de la
seva comunitat de veïns sinó que fan
impossible la deliberació pacífica
dels assumptes; persones que
acumulen greuges per convèncer-se
que els conflictes es deuen als altres.

Els dons són per servir

Ens devem als altres. Aquesta és una
convicció que, depurada de
servilisme o d'ingenuïtat, denota
maduresa. Vol dir que en cert sentit
"el meu temps no és meu", perquè els



altres em necessiten. El descans, la
diversió, la formació cultural i
professional, adquireixen llavors una
perspectiva més àmplia: es
desdibuixen les fronteres entre el
meu i el dels altres, sense que això
suposi evasió de la pròpia
responsabilitat, ni invasió de la
llibertat aliena. Es tracta d'un
plantejament connatural per a un
cristià: «Si el Senyor t'ha donat una
bona qualitat —o una habilitat—,
no és solament perquè hi frueixis,
o per envanir-te'n, sinó per
desplegar-la amb caritat en servei
del proïsme» [7].

L'egoisme ens posa fora de la realitat:
ens fa oblidar que tot en la nostra
vida és do. «Tens alguna cosa que no
hagis rebut? I, si ho has rebut, a què
tant orgull, com si ningú t'ho hagués
donat?» [8] Si tot el que tenim és do,
amb més raó ho són els altres. I, no
obstant això, de vegades vivim com si
no existissin, o els sotmetem de



maneres subtils al nostre criteri o als
nostres interessos: més que rebre'ls,
ens apropiem llavors d'ells.

«Cada persona tendeix a preparar-
se una espècie d'estoig molt
còmode, on es tanca ell, i que els
altres s'espavilin» [9]. Aquesta
tendència a fer girar el món al
voltant del nostre jo és un principi
d'immaduresa al qual sempre hem
d'anar guanyant terreny,
serenament. Concebem llavors el
projecte de la nostra vida no com
una obra individual sinó com una
aportació a la felicitat de tots.
Descobrim i redescobrim, així, que la
veritable realització no és mai simple
"autorealització". «Un no viu millor si
s'escapa dels altres, si s'amaga, si es
nega a compartir, si es resisteix a
donar, si es tanca en la comoditat.
Això no és més que un lent suïcidi
(...). Jo sóc una missió en aquesta
terra, i per això estic en aquest món.
Cal reconèixer-se a si mateix com



marcat a foc per aquesta missió
d'il·luminar, beneir, vivificar,
aixecar, curar, alliberar» [10].

És un fet que, en qualsevol grup
humà, cadascú s'implica fins on vol,
perquè hi ha moltes coses del dia a
dia que no es poden pactar ni
preveure per endavant. Les famílies i
les societats surten endavant gràcies
a aquests esforços gratuïts.
Desvetllaments de persones que, de
vegades envoltades per l'apatia dels
que prefereixen no complicar-se la
vida, entenen que altres han dedicat
temps a veure'ls créixer en el cos i en
l'ànima, i saben que estan cridades a
aquesta mateixa lògica, l'única que
veritablement allibera: pares i mares
de família, fills que tenen cura dels
seus pares, estudiants que ajuden els
seus companys amb dificultats,
treballadors que s'enfronten a
problemes dels que ningú vol
ocupar-se. «Quan hagis enllestit la
teva feina, fes la del teu germà,



ajudant-lo, per Crist, amb tanta
delicadesa i naturalitat que ni
l'afavorit s'adoni que estàs fent
més del que en justícia has de fer.
—Això sí que és fina virtut de fill
de Déu!» [11].

Evidentment, aquesta manera de
veure la vida no es confon amb el
servilisme de qui es prodiga en fer
tot tipus de tasques, sense ajudar els
altres a exigir-se, ni amb la
ingenuïtat de qui permet que
s'aprofitin de les seves bones
intencions. Servir no vol dir sempre
fer coses: implica sobretot ajudar els
altres a créixer, i això porta també a
deixar espai a la responsabilitat que
tenen.

Proximitat

La vida moderna tendeix a preveure
solucions tècniques per a gairebé tots
els problemes, ocultant a vegades
l'escalf humà de l'ajuda mútua. No
obstant això, davant de situacions



que sacsegen la nostra seguretat,
com ara un desastre natural o un
accident, es manifesta
espontàniament una solidaritat, un
sentit de comunitat que jeia sota les
exigències de l'enrenou quotidià...
Sorgeixen de nou les coses que
uneixen, es desperten com d'un
encanteri: es torna a l'essencial. Això
mateix succeeix a menor escala, amb
entrebancs personals com la mort o
la malaltia d'una persona estimada…
o amb episodis del tracte diari que,
per les nostres pròpies
circumstàncies, poden adquirir un
relleu important: per exemple quan
una persona ens ha fet notar, fins i
tot subtilment, l'«amargor de la
indiferència» [12], fred que glaça
l'ànima; o, al contrari, quan hem
percebut l'escalf d'un interès sincer
per nosaltres... Es desperta llavors
l'ànima cap el veritablement
important: acollir.



«Era pelegrí i em vau acollir» [13].
Tots som en certa manera pelegrins, i
esperem ser acollits: que ens
reconfortin, ens escoltin, ens mirin a
la cara. Maduresa significa adquirir
aquesta sensibilitat cap als altres, i
també, de vegades, passar per sobre
de la manca de la sensibilitat d'un
altre, encara que puguem patir amb
això. De vegades convindrà
aconsellar al que erra, fent-li veure el
seu poc tacte; altres vegades, la
millor pedagogia serà el contagi: la
delicadesa, tard o d'hora, desperta la
sensibilitat del més tosc.

Aquesta sensibilitat porta també a les
persones a tenir iniciatives que es
plasmen en el seu entorn més
immediat, ocupant-se per exemple de
«un lloc comú (un edifici, una font,
un monument abandonat, un
paisatge, una plaça), per protegir,
sanejar, millorar o embellir una cosa
que és de tots. Al seu voltant es
desenvolupen o es recuperen vincles



i sorgeix un nou teixit social local.
Així una comunitat s'allibera de la
indiferència consumista (...).
D'aquesta manera es té cura del món
i la qualitat de vida dels més pobres,
amb un sentit solidari que és al
mateix temps consciència d'habitar
una casa comuna que Déu ens ha
prestat» [14].

La maduresa que implica aquesta
proximitat als altres és diferent de la
facilitat per a la relació que és pròpia
de les persones loquaces o
extravertides. Es tracta sobretot de
saber estar: observar, escoltar,
acollir, aprendre de tots.
Especialment en una època en què
les tecnologies de comunicació
permeten relacionar-se amb molta
gent, es fa necessari redescobrir la
força de l'estar genuí, de la presència
personal. Un smartphone pot
permetre contactar de seguida a
qualsevol, però no per això ens fa
més propers. En l'àmbit virtual, un



disposa qui són els seus "veïns", els
seus "amics", i paradoxalment això
pot fer perdre de vista a qui la vida
posa al nostre costat. Encara que s'ha
tornat una cosa habitual, no deixa de
ser desoladora l'estampa d'un grup
de persones juntes que, en lloc de
parlar entre si, gestionen els seus
respectius missatges i perfils: la
comunicació virtual absorbeix
llavors a la comunicació real; gairebé
sense adonar-nos, podem viure
pendents de veure si algú s'ha
recordat de nosaltres, en lloc de
pensar: el que està al meu costat em
necessita! I el millor que puc donar-li
és la meva proximitat. Precisament
aquesta opció per la presència
personal, en la qual ens exposem al
contacte directe, a la realitat sense
filtres, ens fa créixer en humanitat;
ens desperta un cop més a allò que
veritablement és important. Pensar
en els altres, pregar per ells, ens
porta a viure per a ells. «Només així
es viu la vida de Jesucrist i nosaltres



esdevenim una mateixa cosa amb
Ell» [15].

Carles Ayxelá

[1] Cfr. Gen 1, 10.12.18.21.25. El
verset 31 postil·la: «Déu veié tot el
que havia fet, i era molt bo»

[2] Papa Francesc, Audiència, 22-
IV-2015. Cfr. Gen 2, 18

[3] Cfr. Gen 2, 23.

[4] Papa Francesc, enc. Laudato si',
24-V-2015, n. 13.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 111.

[6] Papa Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-IX-2013, n. 273.

[7] Sant Josepmaria, Solc, n. 422.

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/111
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/422


[8] 1 Cor 4, 7.

[9] Sant Josepmaria, notes d'una
reunió familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, pàg. 319).

[10] Papa Francesc, Evangelii
gaudium, n. 272-273.

[11] Sant Josepmaria, Camí, n. 440.

[12] Sant Josepmaria, Carta 11-
III-1940, n. 7.

[13] Mt 25, 35.

[14] Papa Francesc, Laudato si', n.
232.

[15] Sant Josepmaria, Via Crucis, XIV
estació

Traducció de l'oficina de comunicació
de l'Opus Dei a Catalunya



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-
som-versos-del-mateix-poema/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/
https://opusdei.org/ca-es/article/els-altres-i-jo-som-versos-del-mateix-poema/

	Formació de la personalitat (X): Els altres i jo som versos del mateix poema

