
opusdei.org

El tresor del temps

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria "El
tresor del temps" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
9 de gener de 1956.

12/03/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Quan m’adreço a vosaltres, quan
conversem tots plegats amb Déu

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-el-tresor-del-temps?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27118281
https://youtu.be/0vYFQClJLqw


Nostre Senyor, continuo en veu alta
la meva oració personal: m’agrada de
recordar-ho sovint. I vosaltres també
us heu d’esforçar a alimentar la
vostra oració dintre les vostres
ànimes, encara que per qualsevol
circumstància, com ara la d’avui,
hàgim de tractar un tema que a
primer cop d’ull no sembla gaire a
propòsit per a un diàleg d’amor: que
això és el nostre col·loqui amb el
Senyor. Dic al primer cop d’ull,
perquè tot el que ens passa, tot el que
s’esdevé al costat nostre pot ser, i ha
de ser, tema de la nostra meditació.

Us haig de parlar del temps, d’aquest
temps que se’ns en va. No repetiré la
coneguda afirmació que un any més
és un any menys... Tampoc no us
suggereixo que aneu demanant
pertot arreu què en pensen, del
decurs dels dies, ja que
probablement ―si ho fèieu―
sentiríeu alguna resposta d’aquest
estil: joventut, diví tresor, que te’n vas



per no tornar... Per bé que no excloc
que també podríeu sentir una
consideració amb més sentit
sobrenatural.

Tampoc no em vull deturar en el
punt concret de la brevetat de la
vida, amb accents de nostàlgia. Als
cristians, la fugacitat de la caminada
terrenal ens hauria d’incitar a
aprofitar millor el temps, de cap
manera témer Nostre Senyor, i
menys encara a mirar-nos la mort
com un final desastrós. Un any que
s’acaba ―s’ha dit de mil maneres,
més o menys poètiques―, amb la
gràcia i la misericòrdia de Déu, és un
pas més que ens acosta al Cel, la
nostra Pàtria definitiva.

En pensar en aquesta realitat, entenc
molt bé aquella exclamació que sant
Pau escriu als de Corint: tempus
breve est!,[1] que n’és de breu, la
durada del nostre pas per la terra!
Aquests mots, per un cristià



coherent, ressonen dins el més íntim
del seu cor, com un retret davant la
falta de generositat, i com una
invitació constant a ésser lleial.
Veritablement, el nostre temps
d’estimar, de donar, de desagreujar,
és curt. No és just, doncs, que el
malbaratem, ni que
irresponsablement llancem aquest
tresor per la finestra: no podem
desbaratar aquesta etapa del món
que Déu confia a cadascun de
nosaltres.

Obrim l’Evangeli de sant Mateu, pel
capítol vint-i-cinc: el regne del cel
s’assembla a deu verges, que van
prendre les llànties i van sortir a
rebre l’espòs i l’esposa. N’hi havia cinc
que eren deixades, i cinc més de
prudents.[2] L’evangelista ens explica
que les previsores han aprofitat el
temps. Discretament es proveeixen
de l’oli que els cal, i estan a punt,
quan les avisen: ei! que ja és hora!, 
l’espòs ja és aquí, sortiu a rebre’l:



revifen les llànties i van amb goig a
rebre’l.[3]

Arribarà aquell dia, que serà l’últim,
i ja no ens farà por: tot confiant
fermament en la gràcia de Déu,
estem disposats des d’ara, amb
generositat, amb fortalesa, amb amor
en els detalls, a acudir a aquesta cita
amb el Senyor portant els llantions
encesos. Perquè ens espera la gran
festa del Cel. Som nosaltres, germans
estimadíssims, els qui intervenim en
les noces del Verb. Nosaltres, que ja
tenim fe en l’Església, que ens nodrim
amb la Sagrada Escriptura, que fruïm
perquè l’Església està unida amb Déu.
Ara, us ho prego, penseu si heu vingut
a aquestes noces amb el vestit nupcial:
examineu atentament els vostres
pensaments.[4] Jo us asseguro a
vosaltres ―i a mi mateix― que
aquest vestit de noces serà teixit amb
l’amor de Déu que haurem sabut
aplegar fins i tot en els treballs més
petits. Perquè és cosa d’enamorats



tenir cura dels detalls, àdhuc en les
accions aparentment sense
importància.

Però reprenguem el fil de la
paràbola. I les irreflexives, què fan?
D’aleshores ençà dediquen tot el seu
afany a agençar-se per esperar
l’Espòs: van a comprar l’oli. Però s’hi
han decidit tard, i mentre hi anaven, 
va arribar l’espòs, i les qui estaven a
punt entraren amb ell a les noces, i la
porta restà tancada. Més tard van
arribar també les altres, i deien:
Senyor, Senyor, obriu-nos![5] No és
pas que s’hagin estat sense fer res:
han intentat alguna cosa. Però van
sentir la veu que els responia amb
duresa: no us conec.[6] No van saber
o no van voler preparar-se amb la
sol·licitud que calia, i es van
descuidar de comprar l’oli
raonablement al seu temps. Els va
faltar generositat per a acomplir
plenament el poc que se’ls havia



encomanat. Mancaven, de fet, moltes
hores, però les van desaprofitar.

Pensem ardidament en la nostra
vida. ¿Per què no trobem de vegades
aquests minuts, per acabar
amorosament la feina que ens afecta
i que és el mitjà de la nostra
santificació? ¿Per què descurem les
obligacions familiars? ¿Per què ens
entra la precipitació en el moment de
resar, d’assistir al sant Sacrifici de la
Missa? ¿Per què ens manquen la
serenitat i la calma, per a
l’acompliment de les obligacions del
propi estat, i ens entretenim sense
cap pressa a anar darrera els capricis
personals? Em podreu respondre:
això són menuderies. Sí,
veritablement: però aquestes
menuderies són l’oli, el nostre oli,
que manté viva la flama i el llum
encès.

Des de la primera hora



El Regne del cel s’assembla a un pare
de família que sortí a trenc d’alba a
llogar treballadors pera la seva vinya.
[7] Ja sabeu el relat: aquell home
torna a la plaça en diferents ocasions
per contractar treballadors: els uns
foren cridats en començar el dia; els
altres, molt a prop de la nit.

Tots ells reben un denari: el salari
que t’havia promès, és a dir, la meva
imatge i semblança. En el denari hi ha
gravada la imatge del Rei.[8] Aquesta
és la misericòrdia de Déu, que crida a
cadascú segons les seves
circumstàncies personals, perquè vol
que tots els homes se salvin.[9] Però
nosaltres hem nascut cristians, hem
estat educats en la fe, hem rebut,
molt clara, l’elecció del Senyor.
Aquesta és la realitat. Per això, quan
us sentiu invitats a correspondre, ni
que sigui a darrera hora, ¿podreu
continuar a la plaça pública, prenent
el sol com molts d’aquells obrers,
perquè els sobrava temps?



No ens n’ha de sobrar, de temps, ni
un segon: i no exagero. De feina, n’hi
ha; el món és gran i són a milers les
ànimes que encara no han escoltat
amb claredat la doctrina de Crist. Em
dirigeixo a cadascun de vosaltres. Si
et sobra temps, pensa-hi una mica: és
molt possible que estiguis ficat en la
tebiesa; o bé que, parlant
sobrenaturalment, siguis un tolit. No
et mous, estàs aturat, ets estèril,
sense desenvolupar tot el bé que
hauries de comunicar als qui es
troben al teu costat, en el teu
ambient, en la teva feina, en la teva
família.

Potser em diràs: i per què hauria
d’esforçar-me? No et responc jo, sinó
sant Pau: l’Amor de Crist ens urgeix.
[10] Tot l’espai d’una existència és
poc per a eixamplar els límits de la
teva caritat. Des del primeríssim
començament de l’Opus Dei he
manifestat la meva gran taleia de
repetir sense parar, per a les ànimes



generoses que es decideixin a
traduir-lo en obres, aquell crit de
Crist: en això coneixeran tots que sou
els meus deixebles, si us estimeu els
uns als altres.[11] Ens coneixeran
justament per això, perquè la caritat
és el punt d’arrencada de qualsevol
activitat d’un cristià.

Ell, que és la mateixa puresa, no
assegura que els seus deixebles seran
coneguts per la netedat de llur vida.
Ell, que és la sobrietat, que ni tan sols
disposa d’una pedra on reclinar el
cap,[12] que va passar tants dies
dejunant i en recés,[13] no manifesta
als Apòstols: us coneixeran com a
escollits meus per tal com no sou
menjaires ni bevedors.

La vida neta de Crist era ―tal com ho
ha estat i ho serà en totes les
èpoques― una bufetada per a
aquella societat d’aleshores, com ara
sovint tan podrida. La seva sobrietat,
una altra fuetada per als qui



contínuament banquetejaven, i es
provocaven el vòmit després de
menjar per poder continuar menjant,
complint a la lletra les paraules de
Saule: converteixen el ventre en un
déu.[14]

La humilitat del Senyor era una altra
bastonada per a aquella manera de
consumir la vida pensant només en
ells mateixos. Mentre era a Roma, he
comentat diverses vegades, i potser
ja m’ho heu sentit dir, que per sota
d’aquells arcs, avui en ruïnes, hi
desfilaven triomfadors, vanitosos,
presumptuosos, plens de supèrbia,
els emperadors i llurs generals
vencedors. I, en travessar aquests
monuments, qui sap si acotaven el
cap per por de donar un cop a l’arc
grandiós amb la majestat de llurs
fronts. Malgrat això, Crist, humil,
tampoc no precisa: coneixeran que
sou els meus deixebles en el fet que
sou humils i modestos.



Voldria fer-vos notar que, al cap de
vint segles, encara apareix amb tota
la força de la novetat el Manament
del Mestre, que és com la carta de
presentació del veritable fill de Déu.
Al llarg de la meva vida sacerdotal,
he predicat amb moltíssima
freqüència que, malauradament per
a tants, continua essent nou, perquè
mai, o gairebé mai, no s’han esforçat
a practicar-lo: és trist, però és així. I
és molt clar que l’afirmació del
Messies ressalta d’una manera
terminant: en això us coneixeran, en
el fet que us estimeu els uns als
altres! Per això sento la necessitat de
recordar constantment aquestes
paraules del Senyor. Sant Pau hi
afegeix: porteu els uns les càrregues
dels altres, i compliu així la llei de
Crist.[15] Estones perdudes, qui sap
si amb la falsa excusa que et sobra
temps... Si hi ha tants germans, amics
teus, sobrecarregats de feina! Amb
delicadesa, amb cortesia, amb el
somrís als llavis, ajuda’ls de tal



manera que es faci gairebé
impossible que ho notin, i que ni se’n
puguin mostrar agraïts, per tal com
la discreta finesa de la teva caritat ha
fet que passés desapercebuda.

No havien tingut ni un instant lliure,
argumentarien aquelles pobretes,
que van amb les llànties buides. Als
obrers de la plaça, els sobra la major
part del dia, perquè no se senten
obligats a prestar servei, bé que la
recerca del Senyor és contínua, és
urgent, des de la primera hora.
Acceptem-la, responent que sí: i
aguantem per amor ―que no és
aguantar― el pes de la jornada i de la
calor.[16]

Rendir per a Déu

Considerem ara la paràbola d’aquell
home que en anar-se’n a terres
llunyanes, va cridar els seus criats i
els va confiar els seus béns.[17] A
cada un li confià una quantitat
diferent, perquè l’administrés



mentre ell era fora. Em sembla molt
oportú de fixar-nos en la conducta
d’aquell que va acceptar un talent: es
comporta d’una manera que a la
meva terra se’n diu murrieria. Pensa,
discorre amb aquell cervell de poca
altura i decideix: se n’anà a fer un
clot a terra i va colgar-hi el diner de
l’amo.[18]

¿Quina ocupació escollirà després
aquest home, si ha abandonat
l’instrument de treball? Ha decidit
irresponsablement optar per la
comoditat de retornar només allò
que li van lliurar. Es dedicarà a
matar els minuts, les hores, les
jornades, els mesos, els anys, la vida.
Els altres s’afanyen, negocien, es
preocupen noblement per a retornar
més que no han rebut: el fruit
legítim, ja que la recomanació ha
estat molt concreta: negotiamini dum
venio;[19] encarregueu-vos d’aquesta
feina per obtenir-ne un guany, fins



que l’amo torni. Aquest no; aquest
inutilitza la seva existència.

Quina llàstima, viure així, practicant
la sola ocupació de matar el temps,
que és un tresor de Déu! No hi caben
les excuses, per a justificar aquesta
actuació. Que ningú no digui: disposo
solament d’un talent, no puc
aconseguir res. També amb un sol
talent pots obrar d’una manera
meritòria.[20] Quina tristesa no
treure partit, un autèntic rendiment
de totes les facultats, poques o
moltes, que Déu concedeix a l’home
perquè es dediqui a servir les ànimes
i la societat!

Quan el cristià mata el seu temps a la
terra, es posa en perill de matar el
seu Cel: quan per egoisme es retreu,
s’amaga, es despreocupa. Qui estima
Déu, no tan sols dóna allò que té, allò
que és, al servei de Crist: es dóna ell
mateix. No veu ―amb mirada



mesquina― el seu jo en la salut, en el
nom, en la carrera.

Meu, meu, meu..., pensen, diuen i fan
molts d’ells. Quina cosa més molesta!
Comenta sant Jeroni que 
veritablement, allò que és escrit: per a
buscar excuses als pecats, es realitza
en aquesta gent que, al pecat de
supèrbia, hi afegeix la peresa i la
negligència.[21]

És la supèrbia, la que conjuga
contínuament aquest meu, meu,
meu... Un vici que converteix l’home
en criatura estèril, que anul·la les
ànsies de treballar per Déu, que el
mena a desaprofitar el temps. No
perdis l’eficàcia, anihila en canvi
l’egoisme. La teva vida per a tu? La
teva vida per a Déu, per al bé de tots
els homes, per amor al Senyor.
Desenterra aquest talent! Fes-lo
productiu, i assaboriràs l’alegria que,
en aquest negoci sobrenatural, no hi
fa res que el resultat no sigui a la



terra una meravella que els homes
poden admirar. El que és essencial és
donar tot el que som i posseïm,
procurar que el talent rendeixi, i
comprometre’ns contínuament a
produir un bon fruit.

Potser Déu ens concedeix un altre
any per a servir-lo. No pensis en cinc
ni en dos. Fixa’t només en aquest: en
un, en el que hem començat: dóna’l,
no el colguis! Aquest ha de ser el
nostre determini.

Al peu de la vinya

Hi havia un pare de família que va
plantar una vinya; la va voltar d’una
tanca, i cavant-hi féu un cup i va
construir-hi una torre; la va arrendar
a uns vinyataires, i se n’anà a un país
llunyà.[22]

M’agradaria que meditéssim les
ensenyances d’aquesta paràbola, del
punt de vista que ens interessa ara.
La tradició ha vist, en aquest relat,



una imatge del destí del poble elegit
per Déu; i ens ha assenyalat
principalment de quina manera, a
tant d’amor per part del Senyor,
nosaltres els homes corresponem
amb infidelitat, amb manca
d’agraïment.

Concretament pretenc deturar-me en
aquest se n’anà a un país llunyà. De
seguida arribo a la conclusió que els
cristians no hem d’abandonar
aquesta vinya, on ens ha ficat el
Senyor. Hem d’emprar les nostres
forces en aquesta tasca, dins el clos,
treballant en el cup, i tant bon punt
acabada la feina del dia, reposant a
la torre. Si ens deixéssim arrossegar
per la comoditat, seria com
respondre a Crist: ep! que els meus
anys són per a mi, no per a Vós. No
tinc ganes de decidir-me a treballar
la vostra vinya.

El Senyor ens ha regalat la vida, els
sentits, les potències, gràcies



incomptables: i no tenim dret a
oblidar que som, cadascú, un obrer,
entre tants, en aquesta heretat, en la
qual Ell ens ha posat per col·laborar
en la tasca de dur l’aliment als altres.
Aquest és el nostre lloc: dins aquests
límits; aquí ens hem de cremar
diàriament amb Ell, ajudant-lo en la
seva labor redemptora.[23]

Deixeu-me que hi insisteixi: el teu
temps per a tu? El teu temps per a
Déu! Tal vegada, per la misericòrdia
del Senyor, aquest egoisme no ha
entrat de moment dins la teva ànima.
T’ho dic, per si algun cop sents que el
teu cor vacil·la en la fe de Crist.
Aleshores jo et demano ―Déu et
demana― fidelitat en el teu
compromís, un domini de la
supèrbia, que fermis la imaginació,
que no et permetis la lleugeresa
d’anar-te’n lluny, que no desertis.

A aquells jornalers que es trobaven
enmig de la plaça, els sobrava tota la



jornada, volia matar les hores, aquell
que va colgar el talent; se’n va a una
altra banda el qui havia
d’encarregar-se de la vinya. Tots
coincideixen en una insensibilitat,
davant la gran tasca que a cadascun
dels cristians ha estat encomanada
pel Mestre: la de considerar-nos i la
de conduir-nos com instruments
seus, per corredimir amb Ell; la de
consumir tota la nostra vida en
aquest sacrifici joiós de donar-nos
pel bé de les ànimes.

La figuera estèril

També és sant Mateu qui ens explica
que Jesús tornava de Betània amb
fam.[24] A mi, Crist sempre em
commou, i particularment quan veig
que és Home vertader, perfecte, tot
essent alhora perfecte Déu, per a
ensenyar-nos d’aprofitar fins i tot la
nostra indigència i les nostres
debilitats personals, per tal d’oferir-
nos enterament ―tal com som― al



Pare, que accepta de gust aquest
holocaust.

Tenia fam. El Faedor de l’univers, el
Senyor de totes les coses té gana!
Senyor, us agraeixo que ―per
inspiració divina― l’escriptor sagrat
hagi deixat aquest rastre en aquest
passatge, amb un detall que m’obliga
a estimar-vos més, que m’anima a
desitjar vivament la contemplació de
la vostra Humanitat Santíssima! 
Perfectus Deus, perfectus homo,[25]
perfecte Déu, i perfecte Home de
carn i ossos, com tu, com jo.

Jesús havia treballat molt el dia
abans i, en emprendre el camí, va
tenir gana. Mogut per aquesta
necessitat, se’n va a aquella figuera
que, de lluny, presenta un fullam
esplèndid. Ens explica sant Marc que 
no era temps de figues;[26] però
Nostre Senyor se n’hi va per collir-ne,
tot sabent molt bé que en aquesta
estació no en trobaria. Amb tot, en



comprovar l’esterilitat de l’arbre
amb aquella aparença de fecunditat,
amb aquella abundor de fulles,
ordena: que mai més ningú no mengi
fruit teu.[27]

És fort, sí! Que mai més no neixi fruit
de tu! I com havien de quedar els
seus deixebles, més que més si
consideraven que parlava la Saviesa
de Déu! Jesús maleeix aquest arbre
perquè només hi ha trobat una
semblança de fecunditat: fullam. Així
aprenem que no hi ha excusa per a la
ineficàcia. Tal vegada diuen: no tinc
prou coneixements... No hi ha excusa!
O bé afirmen: és que la malaltia, és
que el meu talent no és gran, és que
les condicions no són favorables... és
que l’ambient... Tampoc no valen
aquestes excuses! Ai d’aquell que
s’adorna amb la fullaraca d’un fals
apostolat, del qui ostenta la
frondositat d’una vida fecunda
aparent, sense intents sincers
d’obtenir fruit! Sembla que aprofita



el temps, que és mou, que organitza,
que s’empesca una manera nova de
resoldre-ho tot... Però és
improductiu. Ningú no s’alimentarà
amb les seves obres sense suc
sobrenatural.

Demanem al Senyor que siguem
ànimes disposades a treballar amb
heroisme feraç. Perquè a la terra no
en manquen, i són molts aquells en
els quals les criatures quan s’hi
acosten solament descobreixen
fulles: grosses, lluents, llustroses.
Només fullam, exclusivament això, i
res més. I les ànimes ens esguarden
amb l’esperança de sadollar la fam,
que és fam de Déu. No és possible
oblidar que comptem amb tots els
mitjans, amb la doctrina suficient i
amb la gràcia del Senyor, tot i les
nostres misèries.

Us recordo novament que tenim poc
temps: tempus breve est[28] perquè
és breu la vida damunt la terra, i que,



mentre tinguem aquells mitjans, no
ens cal més que bona voluntat per a
aprofitar les ocasions que Déu ens ha
concedit. Des que Nostre Senyor
vingué en aquest món, s’inicià l’era
favorable, el dia de la salvació,[29]
per a nosaltres i per a tothom. Que el
Nostre Pare Déu no ens hagi de fer el
retret que ja va manifestar per boca
de Jeremies: la cigonya en el cel
coneix la seva estació; la tórtora,
l’oreneta i la grua saben el temps del
seu retorn; però el meu poble ignora
voluntàriament el país de Jahvè.[30]

No hi ha dates dolentes o
inoportunes: tots els dies són bons
per a servir Déu. Només sorgeixen
les males jornades quan l’home les
malmet amb la seva absència de fe,
amb la seva peresa, amb la seva
desídia que l’inclina a no treballar
amb Déu, per Déu. Beneiré el Senyor
en tot moment![31] El temps és un
tresor que se’n va, que s’escapa, que
llisca a les nostres mans com l’aigua



als penyals més alts. L’ahir ja ha
passat i l’avui passa ara. Demà, aviat
serà un altre ahir. La durada d’una
vida és molt curta. Quantes coses es
poden fer, però, durant aquest curt
espai, per amor de Déu!

No ens valdrà cap disculpa. El Senyor
s’ha prodigat amb nosaltres: ens ha
instruït pacientment; ens ha explicat
els seus preceptes amb paràboles, i
no ha deixat d’insistir sense treva.
Com a Felip, pot preguntar-nos: tant
de temps que estic amb vosaltres, i no
m’heu conegut, encara?[32] Ha
arribat el moment de treballar de
debò, d’ocupar tots els instants de la
jornada, de suportar ―de gust i amb
alegria― el pes del dia i de la calor.
[33]

En les coses del Pare

Em sembla que per a acabar millor
aquestes reflexions, ens ajudarà un
passatge de l’Evangeli de sant Lluc,
en el capítol segon. Crist és un nen.



Quin dolor, el de la seva Mare i el de
sant Josep, perquè ―en retornar a
Jerusalem― no venia entre els
parents i els amics! I quina alegria
quan el veuen, ja de lluny, ensenyant
els mestres d’Israel! Però mireu les
paraules, dures en aparença, que
surten de la boca del Fill, en
respondre a la Mare: per què em
cercàveu?[34]

Que no era raonable, que el
cerquessin? Les ànimes que saben
què és perdre Crist i trobar-lo poden
entendre-ho... Per què em cercàveu?
No sabíeu que em cal estar per les
coses del meu Pare?[35] ¿Que no
sabíeu que he de dedicar tot el meu
temps al meu Pare celestial?

Aquest és el fruit de l’oració d’avui:
que ens convencem que el nostre
camí a la terra ―en tota
circumstància i en tota temporada―
és per a Déu, que ens convencem que
és un tresor de glòria, un



transsumpte celestial; que és, a les
nostres mans, una meravella que
hem d’administrar, amb sentit de
responsabilitat i de cara als homes i a
Déu, sense que calgui canviar d’estat,
enmig del carrer, tot santificant la
pròpia professió o ofici i la vida de la
llar, les relacions socials, tota
l’activitat que sembla només
terrenal.

Quan tenia vint-i-sis anys i em vaig
adonar, en tota la profunditat, del
compromís de servir el Senyor a
l’Opus Dei, vaig demanar-li amb tota
l’ànima vuitanta anys de gravetat.
Demanava més anys al meu Déu
―amb una ingenuïtat de principiant,
infantil― per saber esmerçar el
temps, per aprendre a aprofitar cada
minut, al seu servei. El Senyor sap
concedir aquestes riqueses. Qui sap
si tu i jo arribarem a poder dir: he
tingut més intel·ligència que els
ancians, perquè he complert els
vostres manaments.[36] La joventut



no ha d’equivaler a despreocupació,
així com el fet de pentinar cabells
blancs no vol pas dir necessàriament
prudència i saviesa.

Vine amb mi a la Mare de Crist. Mare
Nostra, que has vist Jesús fent-se
gran, que has vist com aprofitava el
seu pas entre els homes: ensenya’m
d’esmerçar els meus dies al servei de
l’Església i de les ànimes; ensenya’m
a percebre en la més pregona
intimitat del meu cor, com un retret
afectuós, Mare bona, sempre que em
calgui, que el meu temps no em
pertany, perquè és del Pare Nostre
que és al Cel.

[1] 1 Cor VII, 29.

[2] Mt XXV, 1-2.

[3] Mt XXV, 6.



[4] St. Gregori el Gran, Homiliae in
Evangelia, XXXVIII, 11 (PL 76, 1289).

[5] Mt XXV, 10-11.

[6] Mt XXV, 12.

[7] Mt XX, 1.

[8] St. Jeroni, Commentariorum in
Matthaeum libri, III, XX (PL 26, 147).

[9] 1 Tim II, 4.

[10] 2 Cor V, 14.

[11] Ioh XIII, 35.

[12] Cfr. Mt VIII, 20.

[13] Cfr. Mt IV, 2.

[14] Cfr. Phil III, 19.

[15] Gal VI, 2.

[16] Mt XX, 12.

[17] Mt XXV, 14.



[18] Mt XXV, 18.

[19] Lc XIX, 13.

[20] St. Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, LXXVIII, 3 (PG 58, 714).

[21] St. Jeroni, Commentariorum in
Matthaeum libri, 4, 25 (PL 26, 195).

[22] Mt XXI, 33.

[23] Cfr. Col I, 24.

[24] Cfr. Mt XXI, 18.

[25] Símbol Quicumque.

[26] Mc XI, 13.

[27] Mc XI, 14.

[28] 1 Cor VII, 29.

[29] 2 Cor VI, 2.

[30] Ier VIII, 7.

[31] Ps XXXIII, 2.



[32] Ioh XIV, 9.

[33] Mt XX, 12.

[34] Lc II, 49.

[35] Lc II, 49.

[36] Ps CXVIII, 100.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-tresor-del-
temps/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/el-tresor-del-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-tresor-del-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-tresor-del-temps/

	El tresor del temps

