
opusdei.org

El respecte cristià a
la persona i a la seva
llibertat

Aquest és el text i la lectura de
l'homilia de sant Josepmaria “El
respecte cristià a la persona i a
la seva llibertat” publicada a
“És Crist que passa” i
pronunciada el 15 de març de
1961, dimecres de la IV setmana
de Quaresma.

27/02/2011

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65087061


Hem llegit, a la Santa Missa, un text
de l’Evangeli segons Sant Joan:
l’escena de la guarició miraculosa del
cec de naixement. Jo penso que tots
ens hem commogut una altra vegada
davant el poder i la misericòrdia de
Déu, que no mira indiferent la
desgràcia humana. Però jo voldria
fixar-me ara en uns altres trets:
concretament, perquè vegem que
quan hi ha amor de Déu, el cristià
tampoc no se sent indiferent davant
la sort dels altres homes, i també sap
tractar tothom amb respecte; i que
quan aquest amor decau, hi ha el
perill d’una invasió, fanàtica i
despietada, en la consciència dels
altres.

Tot passant ―diu el Sant Evangeli― 
Jesús veié un home cec de naixement.
[1] Jesús que passa! Jo m’he
meravellat sovint davant aquesta
forma senzilla de relatar la



clemència divina. Jesús passa i de
seguida s’adona del dolor.
Considereu, en canvi, com eren de
diferents aleshores els pensaments
dels deixebles. Li demanen: Mestre,
¿quins pecats han fet que aquest home
nasqués cec: els d’ell o els dels seus
pares?[2]

Els falsos judicis

No ens hem d’estranyar que molta
gent, i fins i tot gent que es tenen per
cristians, es comportin d’una forma
semblant: s’imaginen, abans que res,
el mal. Sense cap prova, el
pressuposen; i no solament ho
pensen, sinó que s’atreveixen a
expressar-ho en un judici aventurat
davant la multitud.

La conducta dels deixebles podria,
benèvolament, ésser qualificada de
desaprensiva. En aquella societat
―com avui: que en això, no ha
canviat gaire― n’hi havia d’altres, els
fariseus, que d’aquesta actitud en



feien una norma. Recordeu de quina
forma els denuncia Jesucrist: vingué
Joan, que no menja ni beu i diuen: té el
dimoni al cos. Ha vingut el Fill de
l’home, que menja i beu, i murmuren:
vet aquí un home golut i bevedor de vi,
amic de publicans i de pecadors.[3]

Atacs sistemàtics a la fama,
denigració de la conducta
irreprotxable: és aquesta crítica
mordaç i punyent que va patir
Jesucrist, i no és estrany que hi hagi
qui reserva el mateix sistema a
aquells qui, conscients de les seves
lògiques i naturals misèries i errors
personals, petits i inevitables
―podria afegir-hi coneixent la
humana feblesa―, desitgen seguir el
Mestre. Però la comprovació
d’aquestes realitats no ens ha de
menar a justificar tals pecats i
delictes ―enraonies, se’n diu, amb
una comprensió sospitosa contra el
bon nom de ningú. Jesús anuncia que
si el pare de família ha estat motejat



de Belzebub, no cal esperar que es
portin millor amb els de casa;[4] però
també aclareix que qui digui estúpid
al seu germà serà sotmès a la gehenna
del foc.[5]

¿D’on neix aquesta apreciació injusta
amb els altres? Sembla com si alguns
tinguessin posades contínuament
unes ulleres que els alteren la visió.
Per principi ja no entenen que sigui
possible la rectitud o, si més no, la
lluita constant per portar-se bé. Ho
reben tot, com diu l’antic adagi
filosòfic, segons el recipient: en la
seva deformació prèvia. Per ells, fins
allò que és més dret, reflecteix
―malgrat tot― una postura torçada
que, hipòcritament, adopta una
aparença de bondat. Quan
descobreixen clarament el bé, escriu
sant Gregori, escodrinyen per
examinar si hi ha, a més, cap mal
ocult.[6]



És difícil de fer entendre a aquestes
persones, en les quals la deformació
es converteix gairebé en una segona
naturalesa, que és més humà i més
verídic pensar bé del proïsme. Sant
Agustí recomana el consell següent: 
Mireu d’adquirir les virtuts que creieu
que manquen als vostres germans, i ja
no els veureu els defectes, perquè
vosaltres no els tindreu.[7] Per
alguns, aquesta manera de procedir
s’identifica amb la ingenuïtat. Ells
són més realistes, més raonables.

Erigint en norma de judici el
prejudici, ofendran qui sigui abans
d’escoltar raons. Després, 
objectivament, bondadosament,
potser concediran a l’injuriat la
possibilitat de defensar-se: contra
tota moral i tot dret, perquè, en
comptes de carregar-se ells amb la
prova de la suposada falta, 
concedeixen a l’innocent el privilegi
de la demostració de la seva
innocència.



No seria sincer si no us confessés que
les consideracions anteriors són
quelcom més que un ràpid espigolar
de tractats de dret i de moral. Es
fonamenten en una experiència que
no pocs han viscut en la pròpia carn;
igual que molts d’altres han estat,
sovint i durant molts anys, la diana
d’exercicis de tir de murmuracions,
de difamació, de calúmnia. La gràcia
de Déu i un natural no gens rancorós
han fet que tot això no els hagi deixat
el més petit rastre d’amargor. Mihi
pro minimo est, ut a vobis iudicer,[8]
no m’importa gaire que em judiqueu
vosaltres, podrien dir amb Sant Pau.
A vegades, emprant paraules més
corrents, hauran afegit que tot els ha
sortit sempre per una fotesa. Aquesta
és la veritat.

D’altra banda, tampoc no puc negar
que a mi em fa tristesa l’ànima de
qui ataca injustament l’honradesa
d’altra, perquè l’agressor injust
s’enfonsa ell mateix. I pateixo també



per tants que davant les acusacions
arbitràries i desaforades, no saben
on posar els ulls: estan aterrits, no les
creuen possibles, pensen si tot plegat
no deu ser un malson.

Fa uns quants dies que llegíem en
l’Epístola de la Santa Missa el relat de
Susanna, aquella dona casta,
falsament incriminada de
deshonestedat per dos vells
corromputs. Susanna sospirà i
respongué plorant als seus acusadors:
estic agafada per tots costats perquè
si faig això que em proposeu, caurà
sobre meu la mort, i si m’hi nego, no
m’escaparé de les vostres mans.
Quantes vegades la insídia dels
envejosos o dels intrigants col·loca
moltes criatures netes, en la mateixa
situació! Se’ls ofereix aquesta
alternativa: ofendre el Senyor o
veure denigrada llur honra. L’única
solució noble i digna és alhora
extremament dolorosa, i han de
resoldre: m’estimo més de caure en



les vostres mans, sense culpa, que no
pas de pecar contra el Senyor.[9]

Dret a la intimitat

Tornem a l’escena del guariment del
cec. Jesucrist ha replicat als seus
deixebles que aquella desgràcia no és
conseqüència del pecat, sinó l’ocasió
perquè es manifesti el poder de Déu.
l, amb una meravellosa senzillesa,
decideix que el cec hi vegi.

Comença aleshores, juntament amb
la felicitat, el turment d’aquell home.
No el deixaran en pau. Primer són els
veïns i els que abans l’havien vist
captar.[10] L’Evangeli no ens diu que
se n’alegressin, sinó que no s’ho
arribaven a creure, malgrat que el
cec insistia en el fet que aquest, que
abans no hi veia i ara hi veu, és ell
mateix. En comptes de deixar-lo que
gaudeixi serenament d’aquella
gràcia, l’emmenen cap als fariseus,
els quals li demanen novament com
ha estat. I ell respon, per segona



vegada: m’ha posat fang als ulls, m’he
rentat i hi veig.[11]

I els fariseus volen demostrar que
això que ha passat, un bé i un gran
miracle, no ha passat. Alguns
recorren a raonaments mesquins,
hipòcrites, molt poc equànimes: ha
fet la guarició en dissabte, i com que
treballar en dissabte és prohibit,
neguen el prodigi. D’altres inicien
allò que avui en diríem una
enquesta. Van cap als pares del cec: 
¿és aquest, el vostre fill, que dieu que
va néixer cec? Doncs, ¿com és que ara
hi veu?[12] La por als poderosos
indueix els pares a respondre amb
una proposició, que reuneix totes les
garanties del mètode científic: sabem
que aquest es el nostre fill i que va
néixer cec; però com és que ara hi veu,
no ho sabem ni qui li ha obert els ulls,
no ho sabem, pregunteu-li-ho a ell, ja
és prou gran perquè s’expliqui.[13]



Els qui fan l’enquesta no poden
creure, perquè no volen creure. 
Cridaren per segona vegada el qui
havia estat cec i li
digueren:...nosaltres sabem que
aquest home ―Jesucrist― és un
pecador.[14]

Amb poques paraules, el relat de sant
Joan exemplifica aquí un model
d’atemptat tremend contra el dret
bàsic, que per naturalesa correspon a
tothom, d’ésser tractats amb
respecte.

El tema continua essent actual. No
costaria gens d’assenyalar, en
aquesta època, casos d’aquesta
curiositat agressiva que porta a
furgar morbosament en la vida
privada dels altres. Un mínim sentit
de la justícia exigeix d’anar amb
cautela i moderació, fins i tot en la
investigació d’un presumpte delicte,
sense prendre com a cert allò que
només es una possibilitat. Hom



comprèn clarament fins a quin punt
la curiositat malsana d’esventrar allò
que no tan solament no es cap
delicte, sinó que pot ésser una acció
honrosa i tot, hagi de qualificar-se
com a perversió.

Davant els negociadora de la sospita,
que fan l’efecte d’organitzar un tràfic
de la intimitat, cal defensar la
dignitat de cada persona, el seu dret
al silenci. En aquesta defensa solen
coincidir tots els homes honrats, tant
si són cristians com no, perquè s’hi
ventila un valor comú: la legítima
decisió d’ésser un mateix, de no
exhibir-se, de conservar en una justa
i pudorosa reserva les seves alegries,
penes i dolors de família; i, per
damunt de tot, de fer el be sense
espectacle, d’ajudar per pur amor els
necessitats, sense l’obligació de
publicar aquestes feines en servei
dels altres i, menys encara, de
descobrir la intimitat de la seva
ànima davant la mirada indiscreta i



obliqua de persones que no abasten
ni desitgen abastar res de vida
interior, si no es per mofar-se’n
impiament.

Però, i que n’és de difícil de veure’s
alliberats d’aquesta agressivitat
tafanera! Els mètodes, per a no
deixar l’home tranquil, s’han anat
multiplicant. Em refereixo als
mètodes tècnics, i també a sistemes
d’argumentar acceptats, contra els
quals es difícil d’enfrontar-se si hom
vol conservar la reputació. Així, a
vegades es pren com a punt de
partida el fet que tothom es
comporta malament; per tant, amb
aquesta manera errònia de discórrer,
apareix inevitable el meaculpisme,
l’autocrítica. Si un no llença damunt
seu una tona de llot, dedueixen que a
més d’un dolent rematat, és hipòcrita
i arrogant.

A voltes, el procediment és un altre:
qui parla o escriu calumniant, està



disposat a admetre que sou un home
íntegre, però que altres potser no
faran el mateix, i poden publicar que
ets un lladre: ¿com ho demostres,
que no ets un lladre? O bé: vostè ha
afirmat incansablement que la seva
conducta és neta, noble, recta. ¿El
molestaria de considerar-ho de nou
per comprovar si ―al contrari―
aquesta conducta és tal vegada bruta,
innoble i torçada?

No són exemples imaginaris. Estic
convençut que qualsevol persona, o
qualsevol institució amb una mica
d’anomenada, podria augmentar la
casuística. En alguns sectors ha estat
creada la falsa mentalitat que el
públic, el poble o com vulgueu dir-
ho, té dret a conèixer i interpretar els
detalls més íntims de l’existència de
l’altra gent.

Permeteu-me uns mots sobre una
cosa que es troba ben unida a la
meva ànima. Des de fa més de trenta



anys que he dit i escrit de mil
maneres que l’Opus Dei no cerca cap
finalitat temporal, política; que
solament i exclusivament persegueix
difondre, entre multituds de totes les
races, de totes les condicions socials,
de tots els països, el coneixement i la
pràctica de la doctrina salvadora de
Crist: contribuir a fer que hi hagi més
amor de Déu a la terra i, per tant,
més pau, més justícia entre els
homes, fills d’un sol Pare.

Molts milers de persones
―milions―, arreu del món, ho han
entès. D’altres, més aviat pocs, pels
motius que sigui, sembla que no. Si el
meu cor és més a prop dels primers,
jo honro i estimo també els altres,
perquè en tots ells es respectable i
estimable la seva dignitat, i tots son
cridats a la gloria de fills de Déu.

Però mai no manca una minoria
sectària que, sense entendre allò que
jo i tants d’altres estimem, voldria



que ho expliquéssim d’acord amb la
seva mentalitat: exclusivament
política, aliena al que es
sobrenatural, atenta únicament a
l’equilibri d’interessos i de pressions
de grups. Si no reben una explicació
així, errònia i manegada al seu gust,
continuen pensant que hi ha
mentida, ocultació i plans sinistres.

Deixeu que us digui que davant
aquests casos, ni m’entristeixo ni
m’hi amoïno. Jo hi afegiria que m’hi
diverteixo, si pogués passar per alt
que cometen una ofensa al proïsme i
un pecat, que clama a Déu. Sóc
aragonès i, fins en allò que és humà
del meu caràcter, estimo la sinceritat:
sento una repulsió instintiva envers
tots els embuts, els que siguin.
Sempre he procurat respondre amb
la veritat, sense prepotència, sense
urc, encara que els qui calumniessin
fossin mal educats, arrogants, hostils,
sense el més petit senyal de
humanitat.



Sovint m’ha ballat pel cap la resposta
del cec de naixement als fariseus,
que preguntaven per enèsima
vegada com s’havia esdevingut el
miracle: ja us ho he dit, i no ho heu
escoltat; ¿per què voleu sentir-ho una
altra vegada? ¿Que també us voleu fer
deixebles seus, vosaltres?[15]

Col·liri als ulls

El pecat dels fariseus no consistia a
no veure Déu en Crist, sinó en un
tancament voluntari en ells
mateixos; a no tolerar que Jesús, que
és la llum, els obrís els ulls.[16]
Aquest entossudiment té resultats
immediats en la vida de relació amb
els nostres semblants. El fariseu que
creu que es llum, no deixa que Déu li
obri els ulls, és el mateix que tractarà
el proïsme amb supèrbia i injustícia: 
us dono grades perquè no sóc com els
altres homes, rapaços, injustos,
adúlters, ni tampoc com aquest
publica,[17] resa. I ofenen el cec de



naixement que persisteix a explicar
la veritat del guariment miraculós: 
tot tu vas néixer cobert de pecats, i
ens dónes lliçons? I el van fer fora.[18]

Entre els qui no coneixen Crist hi ha
molts homes honrats que, per un
elemental mirament, saben
comportar-se delicadament: són
sincers, cordials, educats. Si tant ells
com nosaltres no impedim que Crist
guareixi la ceguesa que encara ens
resta als ulls, si permetem que el
Senyor ens apliqui aquest fang que
en les seves mans es converteix en el
col·liri més eficaç, percebrem les
realitats terrenals i albirarem les
eternes amb una llum nova, com la
llum de la fe: haurem obtingut una
mirada neta.

Aquesta és la vocació del cristià: la
plenitud d’aquesta caritat que és
pacient, és bondadosa, no té enveja,
no actua temeràriament, no
s’ensuperbeix; no és ambiciosa, ni



interessada, no s’irrita, no malpensa,
no té en compte el mal, no s’alegra de
la injustícia, sinó que es complau amb
la veritat; tot ho sofreix, tot ho creu,
tot ho espera, tot ho suporta.[19]

La caritat de Crist no es tan sols un
bon sentiment pel que fa al proïsme;
no s’atura en el gust per la
filantropia. La caritat, infosa per Déu
en l’ànima, transforma des de dins la
intel·ligència i la voluntat:
fonamenta sobrenaturalment
l’amistat i l’alegria d’obrar el bé.

Contempleu l’escena del guariment
del coix, que ens conten els Fets dels
Apòstols. Pujaren Pere i Joan cap al
temple i, tot passant, troben un home
assegut a la porta; era coix de
naixement. Tot recorda aquell altre
guariment del cec. Però ara els
deixebles no pensen que la desgràcia
sigui deguda als pecats personals del
malalt o a les faltes dels seus pares. I
li diuen: en nom de Jesucrist de



Natzaret, aixeca’t i camina![20]
Abans, vessaven incomprensió, ara
misericòrdia; abans, judicaven
temeràriament, ara guareixen
miraculosament en el nom del
Senyor. Sempre Crist, que passa!
Crist, que continua passant pels
carrers i places del món, a través dels
seus deixebles, els cristians: jo li
demano fervorosament que passi per
l’ànima d’algun dels qui m’escolten
en aquests moments.

Respecte i caritat

Al començament ens sorprenia
l’actitud dels deixebles de Jesús
davant el cec de naixement. Es
movien segons aquella màxima
malaurada: pensa mal i no erraràs.
Després, quan ja coneixen més el
Mestre, quan s’adonen del significat
de ser cristià, llurs opinions són
inspirades en la comprensió.

En qualsevol home ―escriu Sant
Tomàs d’Aquino― existeix algun



aspecte segons el qual els altres
homes poden considerar-lo com a
superior, conforme a les paraules de
l’Apòstol «en humilitat, considereu-
vos els uns als altres com a superiors
de vosaltres mateixos» (Philip. II, 3).
Segons això, tots els homes s’han
d’honrar mútuament.[21] La
humilitat és la virtut que mena a
descobrir que les mostres de respecte
envers la persona ―pel seu honor,
per la seva bona fe, per la seva
intimitat―, no són
convencionalismes externs, sinó les
primeres manifestacions de la caritat
i de la justícia.

La caritat cristiana no es limita a
socórrer el necessitós de béns
econòmics: es dirigeix, abans que res,
a respectar i comprendre cada
individu com a tal, en la seva
intrínseca dignitat d’home i de fill del
Creador. Per això, els atemptats a la
persona ―a la seva reputació, al seu
honor― denoten, en qui els comet,



que no professa o no practica
algunes de les veritats de la nostra fe
cristiana, i en qualsevol cas la manca
de l’amor de Déu autèntic. La caritat
per la qual estimem Déu i el proïsme
és una mateixa virtut, perquè la raó
d’estimar el proïsme és justament
Déu, i estimem Déu quan estimem el
proïsme amb caritat.[22]

Espero que serem capaços de treure
conseqüències ben concretes
d’aquesta estona de conversa, en la
presència del Senyor. Principalment,
el propòsit de no judicar els altres, de
no ofendre ni tan sols amb el dubte,
d’ofegar el mal en abundor de bé, tot
sembrant al nostre voltant la
convivència lleial, la justícia i la pau.

I la decisió de no entristir-nos mai, si
la nostra conducta recta és mal
entesa pels altres: si el be que ―amb
l’ajuda contínua del Senyor―
procurem fer, és interpretat
torçadament, atribuint-nos, a través



d’un il·lícit procés a les intencions,
designis de mal, conducta enganyosa
i simuladora. Perdonem sempre,
amb el somrís als llavis. Parlem
clarament, sense rancúnia, quan
pensem en consciència que hem de
parlar. I deixem-ho tot a les mans del
Nostre Pare Déu, amb un diví silenci
―lesus autem tacebat,[23] Jesús
callava―, si es tracta d’atacs
personals, per brutals i indecorosos
que siguin. Preocupem-nos només de
fer bones obres, que Ell ja
s’encarregarà que resplendeixin
davant els homes.[24]

[1] Ioh IX, 1.

[2] Ioh IX, 2.

[3] Mt XI, 18-19.

[4] Cfr. Mt X, 25.



[5] Mt V, 22.

[6] St. Gregori Magne, Moralia, 6, 22
(PL 75, 750).

[7] St. Agustí, Enarrationes in
Psalmos, 30, 2, 7 (PL 36, 243).

[8] I Cor IV, 3.

[9] Dan XIII, 23.

[10] Ioh IX, 8.

[11] Ioh IX, 15.

[12] Ioh IX, 19.

[13] Ioh IX, 20-21.

[14] Ioh IX, 24.

[15] Ioh IX, 27.

[16] Cfr. Ioh IX, 39-41.

[17] Lc XVIII, 11.

[18] Ioh IX, 34.



[19] I Cor XIII, 4-7.

[20] Act III, 6.

[21] St. Tomàs d’Aquino, S. Th. II-II, q.
103, a. 2-3.

[22] St. Tomàs d’Aquino, S. Th. II-II, q.
103, a. 2-3

[23] Mt XXVI, 63.

[24] Mt V, 16.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-
cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/

	El respecte cristià a la persona i a la seva llibertat

