opusdei.org

El respecte cristia a
la personaialaseva
llibertat

Aquest és el text i la lectura de
I'homilia de sant Josepmaria “El
respecte cristia a la personaia
la seva llibertat” publicada a
“Es Crist que passa” i
pronunciada el 15 de mar¢ de
1961, dimecres de la IV setmana
de Quaresma.

27/02/2011

Disponible també a Soundcloud,
ivoox


https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65087061

Hem llegit, a la Santa Missa, un text
de ’Evangeli segons Sant Joan:
I’escena de la guaricio miraculosa del
cec de naixement. Jo penso que tots
ens hem commogut una altra vegada
davant el poder i la misericordia de
Déu, que no mira indiferent la
desgracia humana. Pero jo voldria
fixar-me ara en uns altres trets:
concretament, perque vegem que
quan hi ha amor de Déu, el cristia
tampoc no se sent indiferent davant
la sort dels altres homes, i també sap
tractar tothom amb respecte; i que
quan aquest amor decau, hi ha el
perill d’una invasid, fanatica i
despietada, en la consciéncia dels
altres.

Tot passant —diu el Sant Evangeli—
Jestus veié un home cec de naixement.
[1] Jesus que passa! Jo m’he
meravellat sovint davant aquesta
forma senzilla de relatar la



clemencia divina. Jesus passa i de
seguida s’adona del dolor.
Considereu, en canvi, com eren de
diferents aleshores els pensaments
dels deixebles. Li demanen: Mestre,
cquins pecats han fet que aquest home
nasqués cec: els d’ell o els dels seus
pares?[2]

Els falsos judicis

No ens hem d’estranyar que molta
gent, 1 fins i tot gent que es tenen per
cristians, es comportin d’'una forma
semblant: s’imaginen, abans que res,
el mal. Sense cap prova, el
pressuposen; i no solament ho
pensen, sind que s’atreveixen a
expressar-ho en un judici aventurat
davant la multitud.

La conducta dels deixebles podria,
benevolament, ésser qualificada de
desaprensiva. En aquella societat
—com avui: que en aixo, no ha
canviat gaire— n’hi havia d’altres, els
fariseus, que d’aquesta actitud en



feien una norma. Recordeu de quina
forma els denuncia Jesucrist: vingué
Joan, que no menja ni beu i diuen: té el
dimoni al cos. Ha vingut el Fill de
I’home, que menja i beu, i murmuren:
vet aqui un home golut i bevedor de vi,
amic de publicans i de pecadors.[3]

Atacs sistematics a la fama,
denigracio de la conducta
irreprotxable: és aquesta critica
mordag i punyent que va patir
Jesucrist, i no és estrany que hi hagi
qui reserva el mateix sistema a
aquells qui, conscients de les seves
logiques i naturals miséries i errors
personals, petits i inevitables
—podria afegir-hi coneixent la
humana feblesa—, desitgen seguir el
Mestre. Pero la comprovacio
d’aquestes realitats no ens ha de
menar a justificar tals pecats i
delictes —enraonies, se’n diu, amb
una comprensio sospitosa contra el
bon nom de ningu. Jesus anuncia que
si el pare de familia ha estat motejat



de Belzebub, no cal esperar que es
portin millor amb els de casa;[4] pero
també aclareix que qui digui estupid
al seu germa sera sotmes a la gehenna
del foc.[5]

¢D’on neix aquesta apreciacio injusta
amb els altres? Sembla com si alguns
tinguessin posades continuament
unes ulleres que els alteren la visio.
Per principi ja no entenen que sigui
possible la rectitud o, si més no, la
lluita constant per portar-se bé. Ho
reben tot, com diu ’antic adagi
filosofic, segons el recipient: en la
seva deformacio previa. Per ells, fins
allo que és més dret, reflecteix
—malgrat tot— una postura torcada
que, hipocritament, adopta una
aparenca de bondat. Quan
descobreixen clarament el bé, escriu
sant Gregorti, escodrinyen per
examinar st hi ha, a més, cap mal
ocult.[6]



Es dificil de fer entendre a aquestes
persones, en les quals la deformacio
es converteix gairebé en una segona
naturalesa, que és més huma i més
veridic pensar bé del proisme. Sant
Agusti recomana el consell segiient:
Mireu d’adquirir les virtuts que creieu
que manquen als vostres germans, i ja
no els veureu els defectes, perqué
vosaltres no els tindreu.[7] Per
alguns, aquesta manera de procedir
s’identifica amb la ingenuitat. Ells
son més realistes, més raonables.

Erigint en norma de judici el
prejudici, ofendran qui sigui abans
d’escoltar raons. Després,
objectivament, bondadosament,
potser concediran a I'injuriat la
possibilitat de defensar-se: contra
tota moral i tot dret, perque, en
comptes de carregar-se ells amb la
prova de la suposada falta,
concedeixen a I’'innocent el privilegi
de la demostracio de la seva
innocencia.



No seria sincer si no us confessés que
les consideracions anteriors son
quelcom més que un rapid espigolar
de tractats de dret i de moral. Es
fonamenten en una experiencia que
no pocs han viscut en la propia carn;
igual que molts d’altres han estat,
sovint i durant molts anys, la diana
d’exercicis de tir de murmuracions,
de difamacio, de calumnia. La gracia
de Déu i un natural no gens rancoros
han fet que tot aixo no els hagi deixat
el més petit rastre d’amargor. Mihi
pro minimo est, ut a vobis iudicer,[8]
no m’importa gaire que em judiqueu
vosaltres, podrien dir amb Sant Pau.
A vegades, emprant paraules més
corrents, hauran afegit que tot els ha
sortit sempre per una fotesa. Aquesta
és la veritat.

D’altra banda, tampoc no puc negar
que a mi em fa tristesa 'anima de
qui ataca injustament ’honradesa
d’altra, perque I’agressor injust
s’enfonsa ell mateix. I pateixo també



per tants que davant les acusacions
arbitraries i desaforades, no saben
on posar els ulls: estan aterrits, no les
creuen possibles, pensen si tot plegat
no deu ser un malson.

Fa uns quants dies que llegiem en
I’Epistola de la Santa Missa el relat de
Susanna, aquella dona casta,
falsament incriminada de
deshonestedat per dos vells
corromputs. Susanna sospira i
respongué plorant als seus acusadors:
estic agafada per tots costats perquée
Si faig aixo que em proposeu, caura
sobre meu la mort, i si m’hi nego, no
m’escaparé de les vostres mans.
Quantes vegades la insidia dels
envejosos o dels intrigants col-loca
moltes criatures netes, en la mateixa
situacio! Se’ls ofereix aquesta
alternativa: ofendre el Senyor o
veure denigrada llur honra. L'unica
solucio noble i digna és alhora
extremament dolorosa, i han de
resoldre: m’estimo més de caure en



les vostres mans, sense culpa, que no
pas de pecar contra el Senyor.[9]

Dret a la intimitat

Tornem a I’escena del guariment del
cec. Jesucrist ha replicat als seus
deixebles que aquella desgracia no és
consequencia del pecat, sino I’ocasio
perque es manifesti el poder de Déu.
1, amb una meravellosa senzillesa,
decideix que el cec hi vegi.

Comenca aleshores, juntament amb
la felicitat, el turment d’aquell home.
No el deixaran en pau. Primer son els
veins i els que abans ’havien vist
captar.[10] ’Evangeli no ens diu que
se n’alegressin, sind que no s’ho
arribaven a creure, malgrat que el
cec insistia en el fet que aquest, que
abans no hi veia i ara hi veu, és ell
mateix. En comptes de deixar-lo que
gaudeixi serenament d’aquella
gracia, ’emmenen cap als fariseus,
els quals li demanen novament com
ha estat. I ell respon, per segona



vegada: m’ha posat fang als ulls, m’he
rentat i hi veig.[11]

I els fariseus volen demostrar que
aixo que ha passat, un bé i un gran
miracle, no ha passat. Alguns
recorren a raonaments mesquins,
hipocrites, molt poc equanimes: ha
fet la guaricio en dissabte, i com que
treballar en dissabte és prohibit,
neguen el prodigi. D’altres inicien
allo que avui en diriem una
enquesta. Van cap als pares del cec:
c€s aquest, el vostre fill, que dieu que
va néixer cec? Doncs, ;com és que ara
hi veu?[12] La por als poderosos
indueix els pares a respondre amb
una proposicio, que reuneix totes les
garanties del meétode cientific: sabem
que aquest es el nostre fill i que va
néixer cec; pero com és que ara hi veu,
no ho sabem ni qui li ha obert els ulls,
no ho sabem, pregunteu-li-ho a ell, ja
és prou gran perque s’expliqui.[13]



Els qui fan ’enquesta no poden
creure, perque no volen creure.
Cridaren per segona vegada el qui
havia estat cec i li
digueren:...nosaltres sabem que
aquest home —Jesucrist— és un
pecador.[14]

Amb poques paraules, el relat de sant
Joan exemplifica aqui un model
d’atemptat tremend contra el dret
basic, que per naturalesa correspon a
tothom, d’ésser tractats amb
respecte.

El tema continua essent actual. No
costaria gens d’assenyalar, en
aquesta epoca, casos d’aquesta
curiositat agressiva que porta a
furgar morbosament en la vida
privada dels altres. Un minim sentit
de la justicia exigeix d’anar amb
cautela i moderacio, fins i tot en la
investigacio d’un presumpte delicte,
sense prendre com a cert allo que
només es una possibilitat. Hom



compren clarament fins a quin punt
la curiositat malsana d’esventrar allo
que no tan solament no es cap
delicte, siné que pot ésser una accio
honrosa i tot, hagi de qualificar-se
com a perversio.

Davant els negociadora de la sospita,
que fan ’efecte d’organitzar un trafic
de la intimitat, cal defensar la
dignitat de cada persona, el seu dret
al silenci. En aquesta defensa solen
coincidir tots els homes honrats, tant
si son cristians com no, perqueé s’hi
ventila un valor comu: la legitima
decisio d’ésser un mateix, de no
exhibir-se, de conservar en una justa
i pudorosa reserva les seves alegries,
penes i dolors de familia; i, per
damunt de tot, de fer el be sense
espectacle, d’ajudar per pur amor els
necessitats, sense I’obligacio de
publicar aquestes feines en servei
dels altres i, menys encara, de
descobrir la intimitat de la seva
anima davant la mirada indiscreta i



obliqua de persones que no abasten
ni desitgen abastar res de vida
interior, si no es per mofar-se’n
impiament.

Pero, i que n’és de dificil de veure’s
alliberats d’aquesta agressivitat
tafanera! Els métodes, per a no
deixar 'home tranquil, s’han anat
multiplicant. Em refereixo als
metodes técnics, i també a sistemes
d’argumentar acceptats, contra els
quals es dificil d’enfrontar-se si hom
vol conservar la reputacid. Aixi, a
vegades es pren com a punt de
partida el fet que tothom es
comporta malament; per tant, amb
aquesta manera erronia de discorrer,
apareix inevitable el meaculpisme,
l’autocritica. Si un no llenca damunt
seu una tona de llot, dedueixen que a
més d’un dolent rematat, és hipocrita
1 arrogant.

A voltes, el procediment és un altre:
qui parla o escriu calumniant, esta



disposat a admetre que sou un home
integre, pero que altres potser no
faran el mateix, i poden publicar que
ets un lladre: ;com ho demostres,
que no ets un lladre? O bé: vosté ha
afirmat incansablement que la seva
conducta és neta, noble, recta. ¢El
molestaria de considerar-ho de nou
per comprovar si —al contrari—
aquesta conducta és tal vegada bruta,
innoble i tor¢cada?

No son exemples imaginaris. Estic
convencgut que qualsevol persona, o
qualsevol institucié amb una mica
d’anomenada, podria augmentar la
casuistica. En alguns sectors ha estat
creada la falsa mentalitat que el
public, el poble o com vulgueu dir-
ho, té dret a coneixer i interpretar els
detalls més intims de I’existéncia de
I’altra gent.

Permeteu-me uns mots sobre una
cosa que es troba ben unida a la
meva anima. Des de fa més de trenta



anys que he dit i escrit de mil
maneres que ’Opus Dei no cerca cap
finalitat temporal, politica; que
solament i exclusivament persegueix
difondre, entre multituds de totes les
races, de totes les condicions socials,
de tots els paisos, el coneixement i la
practica de la doctrina salvadora de
Crist: contribuir a fer que hi hagi més
amor de Déu a la terra i, per tant,
més pau, més justicia entre els
homes, fills d’un sol Pare.

Molts milers de persones
—milions—, arreu del mén, ho han
entes. D’altres, més aviat pocs, pels
motius que sigui, sembla que no. Si el
meu cor és més a prop dels primers,
jo honro i estimo també els altres,
perqueé en tots ells es respectable i
estimable la seva dignitat, i tots son
cridats a la gloria de fills de Déu.

Perd mai no manca una minoria
sectaria que, sense entendre allo que
jo 1 tants d’altres estimem, voldria



que ho expliquéssim d’acord amb la
seva mentalitat: exclusivament
politica, aliena al que es
sobrenatural, atenta Unicament a
I’equilibri d’interessos i de pressions
de grups. Si no reben una explicacio
aixi, erronia i manegada al seu gust,
continuen pensant que hi ha
mentida, ocultacid i plans sinistres.

Deixeu que us digui que davant
aquests casos, ni m’entristeixo ni
m’hi amoino. Jo hi afegiria que m’hi
diverteixo, si pogués passar per alt
que cometen una ofensa al proisme i
un pecat, que clama a Déu. Soc
aragones i, fins en allo que és huma
del meu caracter, estimo la sinceritat:
sento una repulsio instintiva envers
tots els embuts, els que siguin.
Sempre he procurat respondre amb
la veritat, sense prepotencia, sense
urc, encara que els qui calumniessin
fossin mal educats, arrogants, hostils,
sense el més petit senyal de
humanitat.



Sovint m’ha ballat pel cap la resposta
del cec de naixement als fariseus,
que preguntaven per enesima
vegada com s’havia esdevingut el
miracle: ja us ho he dit, i no ho heu
escoltat; ;per qué voleu sentir-ho una
altra vegada? ;Que també us voleu fer
deixebles seus, vosaltres?[15]

Col‘liri als ulls

El pecat dels fariseus no consistia a
no veure Déu en Crist, sind en un
tancament voluntari en ells
mateixos; a no tolerar que Jesus, que
és la llum, els obris els ulls.[16]
Aquest entossudiment té resultats
immediats en la vida de relacio amb
els nostres semblants. El fariseu que
creu que es llum, no deixa que Déu li
obri els ulls, és el mateix que tractara
el proisme amb supeérbia i injusticia:
us dono grades perque no soc com els
altres homes, rapagos, injustos,
adulters, ni tampoc com aquest
publica,[17] resa. I ofenen el cec de



naixement que persisteix a explicar
la veritat del guariment miraculos:
tot tu vas néixer cobert de pecats, i
ens dones llicons? I el van fer fora.[18]

Entre els qui no coneixen Crist hi ha
molts homes honrats que, per un
elemental mirament, saben
comportar-se delicadament: son
sincers, cordials, educats. Si tant ells
com nosaltres no impedim que Crist
guareixi la ceguesa que encara ens
resta als ulls, si permetem que el
Senyor ens apliqui aquest fang que
en les seves mans es converteix en el
col-liri més eficac, percebrem les
realitats terrenals i albirarem les
eternes amb una llum nova, com la
llum de la fe: haurem obtingut una
mirada neta.

Aquesta és la vocacio del cristia: la
plenitud d’aquesta caritat que és
pacient, és bondadosa, no té enveja,
no actua temerariament, no
s’ensuperbeix; no és ambiciosa, ni



interessada, no s’irrita, no malpensa,
no té en compte el mal, no s’alegra de
la injusticia, sino que es complau amb
la veritat; tot ho sofreix, tot ho creu,
tot ho espera, tot ho suporta.[19]

La caritat de Crist no es tan sols un
bon sentiment pel que fa al proisme;
no s’atura en el gust per la
filantropia. La caritat, infosa per Déu
en ’anima, transforma des de dins la
intel-ligéncia i la voluntat:
fonamenta sobrenaturalment
I’amistat i ’alegria d’obrar el bé.

Contempleu I’escena del guariment
del coix, que ens conten els Fets dels
Apostols. Pujaren Pere i Joan cap al
temple i, tot passant, troben un home
assegut a la porta; era coix de
naixement. Tot recorda aquell altre
guariment del cec. Pero ara els
deixebles no pensen que la desgracia
sigui deguda als pecats personals del
malalt o a les faltes dels seus pares. I
li diuen: en nom de Jesucrist de



Natzaret, aixeca’t i camina![20]
Abans, vessaven incomprensio, ara
misericordia; abans, judicaven
temerariament, ara guareixen
miraculosament en el nom del
Senyor. Sempre Crist, que passa!
Crist, que continua passant pels
carrers i places del mon, a través dels
seus deixebles, els cristians: jo li
demano fervorosament que passi per
I’anima d’algun dels qui m’escolten
en aquests moments.

Respecte i caritat

Al comencament ens sorprenia
l’actitud dels deixebles de Jesus
davant el cec de naixement. Es
movien segons aquella maxima
malaurada: pensa mal i no erraras.
Després, quan ja coneixen mes el
Mestre, quan s’adonen del significat
de ser cristia, llurs opinions son
inspirades en la comprensio.

En qualsevol home —escriu Sant
Tomas d’Aquino— existeix algun



aspecte segons el qual els altres
homes poden considerar-lo com a
superior, conforme a les paraules de
P’Apostol «en humilitat, considereu-
vos els uns als altres com a superiors
de vosaltres mateixos» (Philip. 1I, 3).
Segons aixo, tots els homes s’han
d’honrar mutuament.[21] La
humilitat és la virtut que mena a
descobrir que les mostres de respecte
envers la persona —pel seu honor,
per la seva bona fe, per la seva
intimitat—, no son
convencionalismes externs, sino les
primeres manifestacions de la caritat
i de la justicia.

La caritat cristiana no es limita a
socorrer el necessitds de béns
economics: es dirigeix, abans que res,
a respectar i comprendre cada
individu com a tal, en la seva
intrinseca dignitat d’home i de fill del
Creador. Per aixo, els atemptats a la
persona —a la seva reputacio, al seu
honor— denoten, en qui els comet,



que no professa o no practica
algunes de les veritats de la nostra fe
cristiana, i en qualsevol cas la manca
de I’amor de Déu autentic. La caritat
per la qual estimem Déu i el proisme
és una mateixa virtut, perque la rao
d’estimar el proisme és justament
Déu, i estimem Déu quan estimem el
proisme amb caritat.[22]

Espero que serem capacos de treure
consequeéncies ben concretes
d’aquesta estona de conversa, en la
preséncia del Senyor. Principalment,
el proposit de no judicar els altres, de
no ofendre ni tan sols amb el dubte,
d’ofegar el mal en abundor de bé, tot
sembrant al nostre voltant la
convivencia lleial, la justicia i la pau.

I la decisid de no entristir-nos mai, si
la nostra conducta recta és mal
entesa pels altres: si el be que —amb
I’ajuda continua del Senyor—
procurem fer, és interpretat
torcadament, atribuint-nos, a través



d’un il-licit procés a les intencions,
designis de mal, conducta enganyosa
i simuladora. Perdonem sempre,
amb el somris als llavis. Parlem
clarament, sense rancunia, quan
pensem en consciencia que hem de
parlar. I deixem-ho tot a les mans del
Nostre Pare Déu, amb un divi silenci
—lesus autem tacebat,[23] Jesus
callava—, si es tracta d’atacs
personals, per brutals i indecorosos
que siguin. Preocupem-nos només de
fer bones obres, que Ell ja
s’encarregara que resplendeixin
davant els homes.[24]

[1] Ioh IX, 1.
[2] Ioh IX, 2.
[3] Mt XI, 18-19.

[4] Cfr. Mt X, 25.



[S] Mt V, 22.

[6] St. Gregori Magne, Moralia, 6, 22
(PL 75, 750).

[7] St. Agusti, Enarrationes in
Psalmos, 30, 2, 7 (PL 36, 243).

[8] I Cor 1V, 3.

[9] Dan XIII, 23.

[10] Ioh IX, 8.

[11] Ioh IX, 15.

[12] Ioh IX, 19.

[13] Ioh IX, 20-21.
[14] Ioh IX, 24.

[15] Ioh IX, 27.

[16] Cfr. Ioh IX, 39-41.
[17] Lc XVIII, 11.

[18] Ioh IX, 34.



[19] I Cor XIII, 4-7.
[20] Act I11, 6.

[21] St. Tomas d’Aquino, S. Th. II-11, q.
103, a. 2-3.

[22] St. Tomas d’Aquino, S. Th. II-11, q.
103, a. 2-3

[23] Mt XXVI, 63.

[24] Mt V, 16.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-
cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-respecte-cristia-a-la-persona-i-a-la-seva-llibertat/

	El respecte cristià a la persona i a la seva llibertat

