
opusdei.org

Formació de la
personalitat (III): El
recte amor de si
mateix

Nou text de la sèrie centrada en
la formació de la personalitat.
En aquesta ocasió, es reflexiona
sobre el coneixement d’un
mateix, amb virtuts i defectes,
necessari per ser feliç.

11/11/2019

«Sabeu que heu estat alliberats (...)
no amb res de corruptible, com la
plata o l’or, sinó amb la sang preciosa



de Crist.» [1] Sant Pere recorda als
primers cristians que la seva
existència té un valor
incommensurable, ja que han estat
objecte de l’abundant amor del
Senyor, que els ha redimit. Crist, amb
el do de la filiació divina, omple de
seguretat els nostres passos pel món.
Així ho manifestava amb
espontaneïtat a sant Josepmaria un
noi: «Pare —em deia aquell xicotot
(què en deu haver estat, d’ell?),
bon estudiant de la Central—,
pensava en el que vostè em va dir,
que soc fill de Déu!, i em vaig
sorprendre pel carrer, tibat el cos
i superb per dins, fill de Déu!» Li
vaig aconsellar, amb la
consciència segura, fomentar la
«supèrbia». [2]

Conèixer la grandesa de la nostra
condició

Com es pot entendre aquest 
«fomentar la supèrbia»? Certament,



no es tracta d’imaginar virtuts que
un no té, ni de viure amb un sentit
d’autosuficiència que tard o d’hora
t’acaba traint. Consisteix més aviat a
conèixer la grandesa de la nostra
condició: l’ésser humà és l’«única
criatura terrestre a la qual Déu ha
estimat per ell mateix»; [3] creat a
imatge i semblança seva, està cridat
a portar fins a la plenitud aquesta
imatge en identificar-se cada vegada
més amb Crist per l’acció de la
gràcia.

Aquesta vocació sublim funda el
recte amor de si mateix, que està
present en la fe cristiana. En vista
d’aquesta fe, podem jutjar els nostres
èxits i fracassos. L’acceptació serena
de la pròpia identitat condiciona la
nostra manera d’actuar i d’estar en el
món. A més, contribueix a la
confiança personal, que fa disminuir
les pors, les precipitacions i els
retraïments i facilita l’obertura als



altres i a les noves situacions i
fomenta l’optimisme i l’alegria.

La idea positiva o negativa que tenim
de nosaltres depèn del coneixement
propi i del compliment de les metes
que cadascú es proposa. Aquestes
parteixen, en bona mesura, dels
models d’home o dona que desitgem
assolir i que se’ns presenten de
maneres molt diverses, per exemple,
a través de l’educació rebuda a casa,
els comentaris d’amics o coneguts,
les idees predominants en una
societat determinada. Per això és
important definir quins són els
nostres punts de referència, ja que, si
són alts i nobles, contribuiran a una
autoestima adequada. I convé
identificar quins són els models que
circulen en la nostra cultura perquè,
més o menys conscientment,
influeixen en com ens valorem.

Preguntar-se pels models



A vegades passa que formulem un
judici distorsionat sobre nosaltres
perquè admetem uns criteris d’èxit
que, de fet, poden ser poc realistes i
fins i tot nocius: l’eficàcia
professional a qualsevol preu, les
relacions afectives egocèntriques, els
estils de vida marcats per
l’hedonisme. Ens podem
sobrevalorar després d’alguns èxits
que ens semblen reconeguts pels
altres; també ens pot passar el
contrari: infravalorar-nos quan no
assolim determinats objectius o no
sentir-nos considerats en certs
ambients. Aquestes valoracions
equivocades són, en gran part, la
conseqüència de mirar massa els qui
qualifiquen la trajectòria personal
exclusivament en funció del que
s’aconsegueix, es té o es posseeix.

Per evitar els riscos anteriors, val la
pena preguntar-se quins són els
nostres punts de referència en la
vida professional, familiar, social i si



són compatibles amb una
perspectiva cristiana de l’existència.
A més, sabem que en darrer terme el
model més perfecte, complet i
plenament coherent és Jesucrist.
Veure la nostra vida a la llum de la
seva és la millor manera de valorar-
nos, ja que sabem que Jesús és un
exemple proper, amb el qual tenim
una relació personal —d’un jo amb
un Tu— a través de l’amor.

Autoconeixement: amb la llum de
Déu

Per jutjar-se partint de la veritat, és
imprescindible conèixer-se. Aquesta
tasca és complexa i requereix un
aprenentatge que, en un cert sentit,
no s’acaba mai. Comença per superar
una perspectiva exclusivament
subjectiva —«segons jo», «segons la
meva opinió», «a mi em sembla»…—
per considerar altres opinions. Si ni
tan sols sabem exactament com és la
nostra veu o la nostra aparença



física, i hem de recórrer a eines com
un enregistrament o un mirall, quan
admetrem que no som els millors
jutges per valorar la nostra pròpia
personalitat?

A més de la reflexió personal,
conèixer-se a un mateix és fruit del
que ens ensenyen els altres sobre
nosaltres. Això s’aconsegueix quan
sabem obrir-nos als qui ens poden
ajudar —quin gran recurs tenim en
la direcció espiritual personal!—, i
admetem les seves opinions i les
considerem en relació amb un bon
ideal de vida. En aquest àmbit també
influeixen la interacció amb els qui
ens envolten, les modes i els costums
de la societat. Un entorn que promou
la reflexió afavoreix el
desenvolupament dels recursos
d’introspecció; mentre que un
ambient amb estil de vida
superficial, limita aquest
desenvolupament.



Convé, per tant, fomentar hàbits de
reflexió i preguntar-nos com ens veu
Déu. L’oració és el temps oportú, ja
que al mateix temps que coneixem el
Senyor ens coneixem a nosaltres
mateixos amb la seva llum. Entre
d’altres coses, buscarem comprendre
els comentaris i consells que podem
rebre dels altres. En algun cas ens
sabrem distanciar dels judicis
d’altres persones quan notem que els
fan sobre fonaments poc objectius, o
potser d’una manera poc reflexiva, i
sobretot si jutgen segons uns criteris
que no són compatibles amb la
voluntat de Déu. Cal saber triar a qui
prestar més atenció, ja que, tal com
diu l’Escriptura: «Val més escoltar la
reprensió d’un savi que sentir els
afalacs dels necis.» [4]

D’altra banda, com que en part tots
som responsables de l’autoestima
dels que ens envolten, ens hem
d’esforçar perquè en les nostres
paraules s’hi reflecteixi la



consideració per cada un, que és fill
de Déu. Especialment si tenim una
posició d’autoritat o de guia (en la
relació pare-fill, professor-alumne,
etc.) els consells i les indicacions
contribuiran a reafirmar en els altres
la convicció del propi valer, fins i tot
quan és necessari corregir amb
claredat. Aquest és el punt de
partida, l’oxigen perquè la persona
creixi respirant per si mateixa, amb
esperança.

Acceptació personal: així ens
estima el Senyor

En considerar la mateixa manera de
ser a la llum de Déu, estem en
condicions d’acceptar-nos com som:
amb talents i virtuts, però també
amb defectes que admetem
humilment. La veritable autoestima
implica reconèixer que no tots som
iguals i acceptar que altres persones
poden ser més intel·ligents, tocar
millor un instrument musical, ser



més atlètics... Tots tenim bones
qualitats que podem desenvolupar i,
més important encara, tots som fills
de Déu. En això consisteix
l’autoacceptació genuïna, el sentit
positiu de l’amor propi del cristià
que vol servir a Déu i als altres, i
rebutja les comparacions excessives
que podrien conduir-lo a la tristesa.

En darrer terme, ens acceptarem tal
com som, si no perdem de vista que
Déu ens estima amb els nostres
límits, que formen part del nostre
camí de santificació i són la matèria
de la nostra lluita. El Senyor ens
escull, com als primers Dotze: Homes
corrents, amb defectes, amb
debilitats, amb la paraula més
llarga que les obres. I, tanmateix,
Jesús els crida per fer-los
pescadors d’homes (cf. Mt 4, 19), 
corredemptors, administradors de
la gràcia de Déu. [5]

Davant l’èxit i els fracassos



Des d’aquest plantejament
sobrenatural, es contemplen amb
més profunditat la nostra manera de
ser i la nostra trajectòria biogràfica,
entenent-la el seu ple sentit. Amb
una visió d’eternitat, es relativitzen
els esdeveniments i els èxits
temporals. Així, si ens alegrem amb
l’èxit en la nostra activitat, també
sabem que el més important és que
aquest hagi servit per créixer en
santedat. És el realisme cristià, la
maduresa humana i sobrenatural,
que de la mateixa manera que no es
deixa emportar per l’exaltació que
pot provocar el triomf o la lloança,
tampoc no s’arrossega pel
pessimisme davant la derrota. Quant
ajuda dir, amb sant Pere, que les
coses bones les hem fet «en el nom
de Jesucrist Natzarè»! [6]

Alhora, admetre que les dificultats
externes i les mateixes imperfeccions
limiten els nostres èxits és un dels
aspectes que dona forma a



l’autoestima, fonamenta la maduresa
personal i obre les portes de
l’aprenentatge. Només podem
aprendre des del reconeixement de
les nostres carències i amb l’actitud
d’extreure experiències positives del
que ha passat: «Has fracassat! -
Nosaltres no fracassem mai. -Vas
posar tota la teva confiança en
Déu. -No vas perdonar, després,
cap mitjà humà. Convenç-te
d’aquesta veritat: l’èxit teu —ara i
en això— era fracassar. -Dona
gràcies al Senyor i a començar de
nou!». [7] S’està en condicions
d’emprendre el camí de la Creu, que
mostra les paradoxes de la fortalesa
de la debilitat, la grandesa de la
misèria i el creixement en la
humiliació, i n’ensenya la seva
extraordinària eficàcia.

Obrar amb seguretat i saber
rectificar



La seguretat personal és més ferma
quan es basa en el saber-se fills
estimats de Déu, i no en la certesa
d’aconseguir l’èxit, que tantes
vegades se’ns escapa. Aquesta
convicció permet tolerar el risc que
acompanya qualsevol decisió,
superar la paràlisi de la inseguretat i
guardar una actitud de raonable
obertura cap a les coses noves. «No
és prudent qui no s’equivoca mai,
sinó qui sap rectificar els seus
errors. És prudent perquè
prefereix no encertar vint vegades,
abans que deixar-se portar per un
còmode abstencionisme. No obra
amb una precipitació esbojarrada
o amb una temeritat absurda,
però assumeix el risc de les seves
decisions, i no renuncia a
aconseguir el bé per por de no
encertar.» [8]

Partint de les limitacions personals i
de la capacitat d’aprendre de l’ésser
humà, rectificar suposa una millora,



un enriquiment personal que, al seu
torn, reverteix en el que ens envolta i
en els qui ens envolten, contribuint
simultàniament a incrementar la
confiança en un mateix i en l’entorn.
Qui es posa a les mans del Pare
celestial està segur, ja que «Déu ho
disposa tot en bé dels qui l’estimen», 
[9] fins i tot les caigudes quan
demanem perdó al Senyor i, amb la
seva gràcia, ens aixequem havent
crescut en humilitat. D’aquesta
manera, saber rectificar forma part
del procés de conversió: «Si
afirmàvem que no tenim pecat, ens
enganyaríem a nosaltres mateixos, i
la veritat no estaria en nosaltres.
Però si reconeixem els nostres
pecats, ell, que és fidel i just, ens els
perdonarà i ens purificarà de tot
mal.» [10]

Una virtut indispensable

L’autoestima creix, en definitiva, a
l’empara de la humilitat, «perquè



aquesta és la virtut que ens ajuda a
conèixer, simultàniament, la
nostra misèria i la nostra
grandesa». [11] Si aquesta actitud de
l’ànima falta, no és estrany que
vinguin problemes d’estima
personal. Però quan es conrea, la
persona s’omple de realisme, i es
valora amb encert: no som homes ni
dones impecables, però tampoc
éssers corromputs! Som fills de Déu, i
sobre les nostres limitacions s’hi
assenta una dignitat insospitada.

La humilitat genera l’ambient
interior que permet conèixer-nos
com som i ens impulsa a buscar
sincerament el suport dels altres, al
mateix temps que els donem el
nostre. En última instància, tots i
cadascú de nosaltres necessitem Déu,
en el qual «vivim, ens movem i som»,
[12] que és Pare misericordiós i vetlla
contínuament per nosaltres. Quanta
seguretat i confiança hi va haver en
la vida de santa Maria! Si pot dir que



el «Totpoderós obra en mi
meravelles: el seu nom és sant» [13]
és perquè viu molt conscient de «la
humilitat de la seva esclava». [14] En
Ella, humilitat i consciència de la
grandesa de la mateixa vocació es
conjuguen meravellosament.

J. Cabanyes

[1] 1 Pe 1, 18-19.

[2] Camí, núm. 274.

[3] Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Gaudium et spes, núm. 24.

[4] Coh 7, 5.

[5] És Crist que passa, núm. 2.

[6] Ac 3, 6.

[7] Camí, núm. 404.



[8] Amics de Déu, núm. 88.

[9] Rm 8, 28.

[10] 1 Jn 1, 8.

[11] Amics de Déu, núm. 94.

[12] Ac 17, 28.

[13] Lc 1, 49.

[14] Lc 1, 48.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-recte-amor-
de-si-mateix/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/el-recte-amor-de-si-mateix/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-recte-amor-de-si-mateix/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-recte-amor-de-si-mateix/

	Formació de la personalitat (III): El recte amor de si mateix

