opusdei.org

El missatge 1 llegat
social de sant
Josepmaria a 50 anys
del seu pas per
I’America Llatina

Conferencia pronunciada per
Mons. Mariano Fazio, vicari
auxiliar de I'Opus Deli, el dia 10
d'octubre del 2024, durant la
segona edicio de Be Do Care, a
Sao Paulo (Brasil).

20/12/2024

INDEX



1. Crida universal a la santedat, al
mig del mon, en tots els ambits
socials

2. Unitat de vida

3. Formacio en doctrina social de
I’Església

4. Sentit de responsabilitat
5. Amor a la llibertat, pluralisme
6. Capacitat de dialeg

7. Esperit de servei. Governar és
servir

8. Compassid i accio




1. Crida universal a la
santedat, al mig del mon, en
tots els ambits socials

El missatge que sant Josepmaria va
rebre de Déu el 2 d’octubre del 1928
se centrava en la crida a la santedat
al mig del mon a través del treball
professional i de les circumstancies
ordinaries del cristia. Tots els
cristians estan cridats a la santedat
en virtut del baptisme, i per a la
immensa majoria dels homes no
requereix “sortir del seu lloc” per
anar cap a aquesta. El mon —la vida
corrent, amb els seus ambits
caracteristics del treball professional,
la familia i els deures d’estat en la
societat civil— és I’habitat on el
cristia s’identifica amb Crist. La
santificaci6 de la vida ordinaria
exigeix ’auxili de la gracia i de la
relacid personal amb Déu. Alhora, la
vida espiritual mateixa
necessariament s’insereix i fa



referencia a les circumstancies
normals de l'existéncia al mig del
mon.

El Senyor espera que ens santifiquem
i fem apostolat en el si de la nostra
familia, en el nostre lloc de feina, en
els cercles d’amistats, en les
iniciatives socials en qué estem
ficats, en el nostre poble, ciutat, regié
i pais. Sempre amb una visio
universal, catolica, que ens fa veure
amb els ulls de la fe que la influéncia
que podem tenir en el nostre
ambient pot arribar fins als confins
del moén. Pero cal comencar pel que
tenim a I’abast de la ma. Si no
aprofitem les nostres circumstancies
immediates, cauriem en visions
imaginaries que impedirien tota
fecunditat apostolica.

Posem-ne un exemple literari. A Casa
desolada, una de les millors novel-les
sortides de la ploma de Charles

Dickens, hi ha un personatge grotesc:



Mrs. Jellyby. Aquesta senyora
representa les persones que estan
obsessionades per ajudar tothom —
com més lluny de les seves
circumstancies vitals sigui aquest
mon, millor—, pero que s’obliden
que tenen persones necessitades al
seu costat, moltes vegades a casa
seva, a la seva comunitat de veins o a
la seva mateixa ciutat.

Mrs. Jellyby dedica totes les hores del
dia a escriure cartes, contestar-les i
organitzar reunions a fi d’ajudar una
missi6 a I’Africa: Borrioboola-Gha. Es
mare de familia nombrosa, pero els
seus fills viuen enmig del desordre i
de la bruticia. Ningu no se n’ocupa, i
quan reclamen I’atencio de la seva
mare, aquesta els retreu que «no
s’interessen dels grans problemes del
mon». En el fons, segons Mrs. Jellyby,
els seus fills s6n uns egoistes. També
el seu marit és victima de la
preocupacio per la missio africana de
la seva esposa. Viu aillat, enmig de



problemes financers terribles, sense
ningu que es preocupi per ell. Mrs.
Jellyby es desentén dels problemes
familiars, perque la seva preocupacio
es basa en els pobres africans que
tenen tantes necessitats materials 1
espirituals. Una preocupacio, d’altra
banda, ingénua, ja que es dedica a
teixir abrics de llana, que poc us
tindrien en les calors tropicals de
I’Africa.™

En realitat, ’egoista és ella: el seu zel
per ’Africa és una forma
d’escapisme per no enfrontar-se als
problemes i les necessitats ordinaris
de cada dia: preparar el menjar,
netejar la casa, mantenir ’ordre
enmig d’una familia nombrosa,
cuidar un fill malalt, consolar al que
esta trist, animar la filla que té
dificultats sentimentals, servir de
suport al seu marit en els moments
de crisi economica, millorar la
convivencia amb els seus veins, etc.



El Senyor ens crida a santificar la
vida ordinaria, inclosos tots els
aspectes de la vida social, amb un sa
realisme sobrenatural. Volem
canviar el mon, pero hem de
comencar per canviar el nostre cor i
I’ambient que ens envolta. Per a
aquesta obra de santificacio hi ha
dues condicions necessaries: que
mostrem coheréncia en els nostres
actes amb la fe que professem i que
ens formem prou per regir-nos pels
principis de ’Evangeli, que tanta
llum llancen sobre els camins per
assolir el bé comu de la societat.
Passem a analitzar aquestes dues
condicions.

Torna a 'index

2. Unitat de vida

En les circumstancies ordinaries
segurament hem vist —en la nostra
vida o en la dels nostres parents,
amics o veins— incoherencies entre



la moral natural o la doctrina
cristiana iles actuacions en la vida
social de molts catolics. Persones que
no respecten les lleis de transit, que
menteixen en la seva declaracio
impositiva, que difonen caliumnies
infundades o que, simplement,
tracten amb menyspreu les persones
que ocupen un lloc més humil en
I’escala social. Tot aix0 representa un
obstacle obvi per a la cerca del bé
comu amb sentit cristia.

Fa molts anys, el sant aragones
escrivia: «Es freqiient, en efecte, fins
i tot entre catolics que semblen
responsables i pietosos, ’error de
pensar que només estan obligats a
complir els seus deures familiars i
religiosos, i amb prou feines volen
sentir parlar de deures civics. No es
tracta d’egoisme: és senzillament
falta de formacio, perque ningu no
els ha dit mai clarament que la virtut
de la pietat —part de la virtut
cardinal de la justicia— i el sentit de



la solidaritat cristiana es concreten
també en aquest estar presents, en
aquest conéixer i contribuir a
resoldre els problemes que
interessen tota la comunitat».”

La crida a la santedat al mig del mon
porta, com una de les seves
consequéncies més importants, a
encarnar el que sant Josepmaria
anomenava “unitat de vida”. Les
persones incoherents en la seva
actuacio amb la seva fe podrien ser
qualificades d’homes o dones amb
una doble personalitat o, utilitzant
una paraula molt esmentada en els
Evangelis, persones amb falsedat i
engany.

Sant Josepmaria conclou: «Es, doncs,
necessari imitar Jesucrist per donar-
lo a coneixer amb la nostra vida.
Sabem que Crist es va fer home a fi
d’introduir tots els homes en la vida
divina, perqué —unint-nos a Ell—
visquéssim individualment i



socialment la vida de Déu»."”!
Observeu que es parla de viure
“socialment” la vida de Déu.

Torna a 'index

3. Formacio en doctrina social
de ’Església

Acabem de veure com sant
Josepmaria assenyalava que la
ignorancia és un dels factors que
expliquen la falta de compromis
social dels catolics. Juntament amb la
unitat de vida, una altra implicacio
de la crida a la santedat enmig de les
relacions socials és el coneixement
de la doctrina social de I’Església.
Citem textualment el sant aragones:
«Us diré, amb aquest proposit, quin
és el meu gran desig: voldria que, en
el catecisme de la doctrina cristiana
per als nens, s’ensenyés clarament
quins son aquests punts ferms, en els
quals no es pot cedir, en actuar d’una
manera o d’'una altra en la vida



publica; i que s’afirmés, alhora, el
deure d’actuar, de no abstenir-se,
d’oferir la col-laboracio d’un mateix
per servir amb lleialtat, i amb
llibertat personal, al bé comu. Aquest
és un gran desig meu, perque veig
que aixi els catolics aprendrien
aquestes veritats des de petits, i les
sabrien practicar després quan
fossin adults».” Gracies a Déu, aixd
és ja una realitat en el Catecisme de
PEsglésia Catolica i en el Compendi de
doctrina social de ’Església.

El papa Francesc també es fa resso
d’aquesta mateixa preocupacio. En la
seva enciclica Fratelli tutti expressa
la seva pena per la confusio que
molts cristians tenen en materies
socials, com els que donen suport a
nacionalismes tancats, xenofobies i
menyspreus pel que és diferent. E1
remei és la formacioé: «La fe, amb
I’humanisme que inspira, ha de
mantenir viu un sentit critic davant
d’aquestes tendencies, i ajudar a



reaccionar rapidament quan
comencen a insinuar-se. Per a aixo és
important que la catequesiila
predicacio incloguin de manera més
directa i clara el sentit social de
I’existéncia, la dimensio fraterna de
I’espiritualitat, la conviccio sobre la
inalienable dignitat de cada persona
iles motivacions per a estimar i
acollir tothom»."

Qui vulgui impregnar les estructures
terrenals de ’esperit de Crist,
necessariament s’ha de formar per
no equivocar el cami. L’Evangeli
llanca una llum intensa per
comprendre el projecte de Déu sobre
I’organitzacio social, la familia,
P’economia, la cultura. Benet XVI
parlava sovint dels “principis no
negociables” que el cristia coherent
ha de defensar per apropar, tant com
sigui possible, aquest mon al projecte
divi sobre el mateix. Pero si hi ha
principis “no negociables”, també hi
ha moltes coses que son negociables,



objecte de tractatives, de dialeg, de
cerca de consensos, etc. Distingir les
coses unides essencialment a la fe de
les coses opinables és fonamental per
contribuir a la construccio d’'una
societat cada vegada més conforme
als plans de Déu. I per distingir
correctament, cal formar-se bé.

Sant Josepmaria no pretenia que tots
els ciutadans fossin professionals de
la politica o de les ciéncies socials,
pero afavoria que tots tinguessin «un
minim de coneixement dels aspectes
concrets que adquireix el bé comu de
la societat, en la qual viu cadascu, en
unes circumstancies historiques
determinades; i també es pot exigir
un minim de comprensio de la
técnica —de les possibilitats reals,
limitades— de ’administracio
publica i del govern civil, perqué
sense aquesta comprensio no hi pot
haver critica serena i constructiva ni
opinions assenyades»."”



A Ttalia, hi ha una dita popular que
diu aixi: Piove. Governo ladro! (Plou.
Govern lladre!) La critica facil, la
protesta gratuita, les reivindicacions
desorbitades, que estan tant a 'ordre
del dia en la vida politica, en ’opinio
publica i a les xarxes socials, no
contribueixen en res a la cerca del bé
comu. Seguir el consell de sant
Josepmaria de formar-nos bé i
d’intentar entendre amb empatia el
mon que ens envolta crearia un
ambient de pau, de justicia i de
comprensio que si que ajudarien el
bé social de la comunitat.

Torna a 'index

4. Sentit de responsabilitat

En ’Evangeli son nombroses les
crides que el Senyor dirigeix als seus
deixebles perque prenguin
consciencia de la responsabilitat que
els competeix sobre el mon. El cristia
ha de ser sal i llum, ferment a la



massa. La parabola dels talents, en
que el Senyor ens demana de fer
fructificar les nostres capacitats al
servei dels nostres germans, és de les
més comentades per la tradicio de
I’Església, ja que és sempre un
despertador per evitar la passivitat i
la indoléncia. La llegim al capitol
XXV de sant Mateu, en que també hi
ha la descripcid del Judici Universal:
el Senyor demanara compte de com
ens vam fer carrec dels altres, de
com vam ser responsables del
proisme, especialment dels més
necessitats.

La parabola del bon samarita és un
altre despertador de la nostra
responsabilitat envers els altres. El
papa Francesc comenta que «aquesta
parabola és una icona il-luminadora,
capag de posar de manifest I’opcio de
fons que necessitem prendre per
reconstruir aquest mon que ens fa
mal. Davant tant de dolor, davant de
tanta ferida, I’'inica sortida és ser



com el bon samarita. Tota altra opcio
acaba o bé a la banda dels bandolers
o bé a la banda dels qui passen de
llarg, sense compadir-se del dolor de
I’home ferit en el cami. La parabola
ens mostra amb quines iniciatives es
pot refer una comunitat a partir
d’homes i dones que fan seva la
fragilitat dels altres, que no deixen
que s’erigeixi una societat d’exclusio,
sind que es fan proisme i aixequen i
rehabiliten el caigut, perque el bé
sigui comu. Al mateix temps, la
parabola ens adverteix de certes
actituds de persones que es miren
nomeés a elles mateixes i no es fan
carrec de les exigéncies ineludibles
de la realitat humana»."”

Unitat de vida i formacio en la
doctrina —sempre fonamentades en
una vida espiritual sincera—
enfortiran el nostre sentit de
responsabilitat social. Cal deixar de
banda la passivitat i la comoditat, i
carregar sobre les nostres espatlles



aquest mon nostre, tan ple de
necessitats, d’injusticies, de
sofriments. «El vostre amor a tots els
homes us ha de portar a afrontar els
problemes temporals amb valentia,
segons la vostra consciéncia. No
tingueu por del sacrifici, ni d’assumir
carregues pesades. Cap
esdeveniment huma no us pot ser
indiferent, ans al contrari, tots han
de ser ocasio per fer bé a les animes i
facilitar-los el cami cap a Déu».®

La manifestacio principal del sentit
de responsabilitat social rau en el
compliment de les nostres
obligacions d’estat: treballar bé, amb
tota la perfeccid que siguem capacos,
per prestar el servei que els nostres
conciutadans esperen en justicia de
nosaltres; crear un ambient familiar
apte per formar en virtuts els fills,
futurs ciutadans responsables;
respectar les lleis i els ordenaments
juridics valids perque la convivencia
sigui ordenada i pacifica. Alla ens



espera el Senyor, i aixi podrem
contribuir eficagment al bé comu.
Mons. Fernando Ocariz es referia al
caracter transformador del treball:
«El treball santificat és sempre una
palanca de transformacio del mon, i
el mitja habitual a través del qual
s’haurien de produir els canvis que
dignifiquen la vida de les persones,
de manera que la caritat i la justicia
amarin veritablement totes les
relacions. El treball fet aixi podra
contribuir a purificar les estructures
de pecat, convertint-les en
estructures en que el
desenvolupament huma integral
sigui una possibilitat real»."

Torna a 'index

5. Amor a la llibertat,
pluralisme

El bé comu implica crear les
circumstancies perque cada persona
pugui assolir la seva plenitud en la



vida personal i de relacio amb els
altres. Per a aixo, cal garantir amplis
ambits de llibertat. No és aquest el
moment per aturar-nos en tots els
aspectes de la llibertat: només
assenyalem que la plenitud de la vida
humana és ’Amor —amb majuscula,
que s’identifica amb Déu—, i sense
llibertat no podrem estimar.

En moltes societats contemporanies
la llibertat pateix un detriment
preocupant. A forca d’imposar el que
suposadament és “correcte” des
d’una perspectiva tancada a I’esperit,
aquesta llibertat es veu limitada i
moltes persones cauen en una espiral
de la por i el silenci per no quedar
fora de joc, com ha passat amb
I’anomenada cultura de la
cancel-lacio que estan denunciant els
rectors d’algunes de les universitats
més destacades dels Estats Units. En
algunes latituds s’imposen dictadures
d’un signe o d’un altre, impregnades
d’ideologies totalitaries, que



impedeixen expressar els
pensaments que no coincideixin amb
la doctrina oficial, sota pena de
presd. Més greu encara son els
intents de negar la llibertat religiosa
als ciutadans, exercint una
persecucio sistematica als que no
comparteixen el credo unic oficial
d’una societat basada en el
fonamentalisme. No es tracta només
del fonamentalisme religios: també
el laicisme peca de totalitari quan
impedeix les manifestacions
publiques d’una fe religiosa.

A sant Josepmaria li agradaven l’aire
net i l’aigua clara. Alla on es nega la
llibertat, ’ambient social s’omple de
foscors i ’aigua que hauria de correr
libérrima per sadollar la set dels
ciutadans s’estanca i es podreix. Per
aixo, una de les caracteristiques més
excel-lents dels seus ensenyaments—
ino només en la dimensio social—
era precisament el seu amor a la
llibertat. Afirmava amb forca que hi



ha un ambit libérrim en la persona
humana en qué només poden entrar
la mateixa persona interessada i Déu,
1 que sempre s’ha de respectar: la
intimitat de les consciencies. E1
respecte il-limitat pel sagrari intim
de les consciéencies el portava a
defensar la llibertat en materia
religiosa. Va mantenir relacions
d’amistat auténtica amb persones de
tot credo o sense cap credo, i estava
disposat a donar la vida per defensar
la llibertat de les seves consciencies.
Va sostenir un forcejament filial amb
la Santa Seu perque permetés que a
I’Opus Dei hi pogués haver
cooperadors no catolics, 1 fins i tot no
cristians. Es va omplir d’alegria amb
la declaracio sobre la llibertat
religiosa Dignitatis humanae, del
Concili Vatica II. Parafrasejant la
declaracio magisterial, afirmava: «Jo
defenso amb totes les meves forces la
llibertat de les consciéencies, que
denota que no és licit a ningu
d’impedir que la criatura reti culte a



Déu. S’han de respectar les legitimes
ansies de veritat: ’home té una
obligacio greu de cercar el Senyor, de
coneixer-lo i adorar-lo, pero a la
terra ningu no s’ha de permetre
d’imposar al proisme la practica
d’una fe que no té; de la mateixa
manera que ningu no pot apropiar-se
el dret de fer mal a qui I’ha rebuda
de Déu».™”

Juntament amb la llibertat religiosa,
sant Josepmaria defensava la
llibertat de tots els cristians per
defensar les seves opinions en les
materies que Déu ha deixat al lliure
albir dels homes. Fomentava un
clima vital obert, en el qual cadascu
es pogués manifestar senzillament
com era, i en el qual es respectessin
les opinions dels uns i els altres.
Detestava la tirania, «perque és
contraria a la dignitat humanan,
manifestava un gran respecte pel
pluralisme en el que és opinable, tant
si es tractava de temes politics com si

[11] i



eren socials, economics, culturals o
esportius: en definitiva, en 'ampli
mon del que no és dogmatic. Llegim
a Solc: «Que trist que és tenir una
mentalitat cesarista, i no comprendre
la llibertat dels altres ciutadans, en
les coses que Déu ha deixat al judici
dels homes».""

En un article publicat al diari ABC de
Madrid el 2 de novembre del 1969,
sant Josepmaria s’expressava
d’aquesta manera: «Déu, en crear-
nos, ha corregut el risc i ’aventura
de la nostra llibertat. Ha volgut una
historia que sigui una historia
veritable, feta de decisions
autentiques, i no una ficcio ni un joc.
Cada home ha de fer I’experiéncia de
la seva autonomia personal, amb el
que aixo suposa d’atzar, de tempteig
1, de vegades, d’incertesa. No oblidem
que Déu, que ens dona la seguretat
de la fe, no ens ha revelat el sentit de
tots els esdeveniments humans.
Juntament amb les coses que per al



cristia son totalment clares i segures,
n’hi ha d’altres —moltissimes— en
que només val ’'opinid: és a dir, un
cert coneixement del que pot ser
veritable i oportu, pero que no es pot
afirmar de manera incontrovertible.
Perque no només és possible que jo
m’equivoqui, sind que —tot i tenir jo
rad— és possible que la tinguin
també els altres. Un objecte que a un
li sembla concau, li semblara convex
als que estiguin situats en una
perspectiva diferent».™

La responsabilitat implicava
I’obligacio moral d’intervenir en la
vida de la societat i deixar-hi una
empremta evangelica, sempre en el
respecte de les lliures opcions
temporals. «Interpreteu, doncs, els
meus mots com el que son —
afirmava en la celebre homilia del
Campus de la Universitat de Navarra
—: una crida perqueé exerciu, cada
dia! i no solament en situacions
d’emergencia, els vostres drets; i



perque compliu noblement les
vostres obligacions com a ciutadans
—en la vida politica, economica,
universitaria, professional—,
assumint amb valentia totes les
consequencies de les vostres
decisions lliures, bo i carregant amb
la independéncia personal que us
pertoca. I aquesta cristiana
mentalitat laical us permetra de fugir
de tota intolerancia, de tot fanatisme
—ho diré d’una manera positiva—,
us fara conviure en pau amb tots els
vostres conciutadans, i també us fara
fomentar la convivéncia en els

diversos ordres de la vida social».™

La llibertat en materies opinables
forma part essencial del seu esperit
secular ilaical. Odiava la mentalitat
de “partit unic” i reivindicava per als
cristians la llibertat d’opinio i les
decisions responsables en les seves
activitats professionals i socials: «No
hi ha dogmes en les coses temporals.
No va d’acord amb la dignitat dels



homes intentar fixar unes veritats
absolutes, en quiestions en que per
forca cadascu ha de contemplar les
coses des del seu punt de vista,
segons els seus interessos particulars,
les seves preferéncies i amb la seva
experiéncia peculiar. Pretendre
imposar dogmes en l’aspecte
temporal condueix, inevitablement, a
forcar les consciéncies dels altres, a
no respectar el proisme»."™

Cal afegir que, per al nostre autor,
inseparablement unida a aquesta
consciencia de la llibertat del cristia
en I’aspecte temporal, hi havia
I’obligacio de la formacio de la
consciéncia i també I’afirmacio del
dret-deure de la jerarquia
eclesiastica de pronunciar judicis
morals sobre les realitats temporals
quan ho exigissin la fe i la moral
cristianes."®

Torna a I'index



6. Capacitat de dialeg

El pluralisme social impulsat per
sant Josepmaria implica que
s’instauri en la societat una “cultura
del dialeg”. Precisament al dialeg
sant Pau VI va dedicar la seva
primera enciclica, Ecclesiam suam. E1
fundador de I’Opus Dei animava a no
discutir, sin¢ a intercanviar opinions,
amb caritat i respecte per la persona
que opina de manera diversa a la
nostra. Per dialogar fa falta
humilitat: no som amos de la veritat i
podem aprendre dels altres —i ho
hem de fer—; fa falta caritat: no hem
de maltractar mai una persona per
molt que estiguem segurs que esta
equivocada; fa falta comprensio, és a
dir, posar-nos en les circumstancies
dels altres. En definitiva, en el dialeg
exercim moltes virtuts cristianes que
fan més humana la societat en qué
vivim.



Perque el dialeg sigui real, és clau
mantenir-nos fidels a la nostra
identitat. La immensa majoria de les
questions son opinables. Al seu torn,
hi ha un nucli de veritats —tant de fe
com d’ordre natural— en que una
persona de consciéncia recta no pot
cedir: es tracta de la “santa
intransigencia”, en ’expressio
utilitzada per sant Josepmaria, o dels
“principis no negociables”, de Benet
XVI. Un punt de Solc esmentat abans
acaba aixi: «Només enlafeienla
moral hi ha un criteri indiscutible: el
de la nostra Mare I’Església»."”
Defensar amb gracia aquests punts
irrenunciables no significa ser
fonamentalistes: és ser coherents
amb la nostra consciencia humana i
cristiana.

En una carta enviada als seus fills el
21 de gener del 1966, sant
Josepmaria s’esplaiava sobre el
dialeg que tot cristia ha de mantenir
en la societat, per fer-la més humana



1, en consequeéncia, més cristiana.
Reproduirem alguns passatges
d’aquesta carta, ja que considero que
mereix ser coneguda i, sobretot,
aplicada en un ambient de crispacio
com és I’actual en el debat public,
tant en I’aspecte politic com en el
cultural i religios.

Com sempre, el model és la vida de
Jesus, que va mantenir un dialeg
ininterromput amb tota mena de
persones. «Amb la llum sempre nova
de la caritat, amb un amor generds a
Déu i al proisme, renovarem, d’acord
amb I’exemple que ens va donar el
Mestre, les nostres ansies de
comprendre, de disculpar, de no
sentir-nos enemics de ningu»." La
nostra actitud ha de ser la de
sembradors de pau i alegria al mon,
estimant i defensant la llibertat de les
animes, guanyada i respectada pel
mateix Senyor.



Sant Josepmaria concebia com a
finalitat propia de I’Opus Dei —pero
la podem aplicar a tots els cristians—
«estendre per tot el mon el missatge
d’amor 1 de pau que el Senyor ens ha
llegat; per convidar tots els homes a
respectar els drets de la persona».™

El fundador descriu un panorama
poc encoratjador dels temps que li
havien tocat viure, que son molt
similars als nostres: es parla molt de
pau, pero la pau brilla per la seva
abseéncia; es parla de democracia i
igualtat, pero hi ha castes tancades i
impenetrables; es clama per la
comprensio, pero no es viu, tampoc
entre els cristians. «SOn moments en
que els fanatics i els intransigents —
incapacos d’admetre raons alienes—
es curen en salut i titllen de violents i
agressius els que son les seves
victimes. Ens ha cridat (el Senyor), en
fi, quan se sent molt a parlar
d’unitat, 1 potser és dificil concebre
que hi pugui haver més desunio, no



ja entre els homes en general, sind
entre els mateixos catolics».*”

Sant Josepmaria aborda un tema
central en ’actuaci6 dels cristians a
la placa publica: fidelitat a la
doctrina —que anomena, com hem
vist, “santa intransigéncia”—1
acollida i respecte per totes les
persones, també les que estan en
I’error: és la “santa transigencia”. I
aclareix: «Tanmateix, cal que
ensenyeu a molta gent a practicar
aquesta doctrina, perqueé no és dificil
trobar qui confongui la
intransigéncia amb la intemperancia
ila transigencia amb
I’abandonament de drets o de

veritats que no es poden malvendre».
[21]

Els cristians no podem transigir amb
les veritats de fe. El diposit de la
Revelacio no ens pertany. Si es fessin
els canvis en la doctrina que molts
pretenen, amb la bona intencio6 que



tots ens poséssim d’acord, sortiria
una espeécie de religio vaga i
sentimental, que ja no seria sal i
llum. El cristia ha de defensar el que
I’Església ensenya en materia de fe i
costums «amb I’exemple, amb la
paraula, amb els vostres escrits, amb
tots els mitjans nobles que estiguin al
vostre abast».”*”

La fidelitat a la veritat no ens pot
portar al desig d’aniquilar qui
s’equivoca, 0 a deixar-nos arrossegar
per la ira o a caure en el fanatisme.
No es tracta de ser un “martell
d’heretges”. Cal distingir entre I’error
ila persona equivocada. Pero en
I’error mateix s’ha de rescatar la part
de veritat que comporta. «Les idees
dolentes no acostumen a ser
totalment dolentes; tenen
ordinariament una part de bé,
perque sino, no les seguiria ningu.
Gairebé sempre tenen una espurna
de veritat, que és el seu esquer; pero
aquesta part de veritat no és seva:



esta presa de Crist, de I’Església; i,
per tant, son aquestes idees bones —
que estan barrejades amb ’error—
les que han de venir darrere dels
cristians, que tenen la veritat plena;
no hem de ser nosaltres els que hi
anem darrere».”

La “santa transigencia” ens porta a
conviure amb tothom, a dialogar
amb tothom. «<Hem de viure, en una
paraula, en una conversa continua
amb els nostres companys, amb els
nostres amics, amb totes les animes
que s’apropin a nosaltres. Aquesta és
la santa transigencia. Certament,
podriem anomenar-la tolerancia,
pero tolerar em sembla poc, perque
no es tracta només d’admetre, com
un mal menor i inevitable, que els
altres pensin de manera diferent o
estiguin en ’error. També es tracta
de cedir, de transigir en tot el que és
nostre, en el que és opinable, en allo
que —sense tocar el que és essencial
— podria ser motiu de discrepancia.



Es tracta, en fi, de llimar asprors on
es puguin llimar per crear una
plataforma d’enteniment que faciliti
la llum als equivocats».””

Si faltés aquest taranna obert, fariem
un mal servei a la veritat, com els
que «converteixen la seva vida en
una croada perpetua, en una defensa
constant de la fe, pero de vegades
s’obcequen i obliden que la caritat i
la prudencia haurien de regir
aquests bons desitjos, i es fan
fanatics. Malgrat la seva intencio
recta, el gran servei que volen
prestar a la veritat es desnaturalitza i
acaben fent més mal que bé,
defensant potser la seva opinio, el
seu amor propi, el seu entossudiment
d’idees. Com ’hidalgo de la Manxa,
veuen gegants on nomeés hi ha molins
de vent; es converteixen en persones
malhumorades, agres, de zel amarg,
de maneres brusques, que no troben
mai res de bo, que tot ho veuen
negre, que tenen por de la llibertat



legitima dels homes, que no saben
somriure».?

Lluny d’aquesta actitud, la conducta
del cristia en el debat public esta
presidida per la caritat, que té, entre
altres caracteristiques, la delicadesa
en el tracte, la bona educacid, I’amor
a la llibertat aliena, la cordialitat, la
simpatia. D’altra banda, no ens
podem limitar a parlar o a donar bon
exemple: «també cal que escolteu,
que estigueu disposats a entaular un
dialeg franc i cordial amb les animes
que voleu apropar a Déu».”

Sant Josepmaria impulsa a
comprendre tothom, a anar de bracet
amb tothom, a treballar junts també
amb les persones que estan en una
altra sintonia ideologica. Per apropar
aquestes persones a la veritat, cal
enfortir la nostra formaci6 doctrinal
iregar-ho tot amb la caritat de Crist.
«Contra qui estem? Contra ningu. No
puc estimar el diable, pero a tothom



que no sigui el diable —per dolent
que sigui o que sembli— 1i vull bé.

No em sento ni m’he sentit mai
contrari a ningu; rebutjo les idees
que van contra la fe o contra la moral
de Jesucrist, pero alhora tinc el deure
d’acollir, amb caritat de Crist, tots els
que les professin».””

El 1974, sant Josepmaria va fer una
visita pastoral per alguns paisos
d’America del Sud. A I’Argentina hi
havia un ambient tens, de desunio
nacional i de violéncia fratricida. Les
seves paraules en veu alta van
ressonar als cors de milers
d’argentins que estaven patint
aquesta situacio, i que bé es poden
aplicar a moltes circumstancies de
Pactualitat: «Que sembreu la pau i
I’alegria per tots costats; que no
digueu cap paraula molesta per a
ningu; que sapigueu anar de bracet
dels que no pensen com vosaltres.
Que no us maltracteu mai; que



sigueu germans de totes les criatures,
sembradors de pau i alegria».*®

Torna a I'index

7. Esperit de servei. Governar
és servir

La paraula servei no té massa
popularitat. En canvi, la paraula
poder es presenta com quelcom
desitjable. Aquest fet potser posa de
manifest que vivim en un mon
secularitzat, que ha oblidat que
regnar és servir. Almenys aquesta va
ser sempre la visio cristiana de
l’autoritat. Qui ocupa un lloc de
responsabilitat en la societat —un
governant, una professora
universitaria, un pare de familia, etc.
— ha de ser conscient que és alla per
servir els seus subdits, els seus
alumnes, els membres de la seva
familia. Sovint veiem el contrari: es
considera que qui exerceix el poder
té la possibilitat de servir-se a si



mateix. Veu el poder com una
propietat personal des de la qual
progressar. D’aqui sorgeixen
fenomens tan difosos als cinc
continents, com la corrupcio politica
i economica, ’arbitrarietat, els
desitjos de perpetuar-se en el poder.
La historia i la literatura —pensem
en tants reis de les obres de
Shakespeare, com Macbeth o Ricard
[II— ho demostren ampliament.
Gracies a Déu, també hi ha
nombrosos exemples de persones
que exerceixen el poder amb
autoritat moral, amb suavitat, amb
respecte, amb esperit de servei:
honren el nom de “ministres”,
paraula que ve del llati ministrare, és
a dir, servir.

Una de les caracteristiques que sant
Josepmaria assenyala més sovint per
a la santificacio de totes les
dimensions socials és precisament
I’esperit de servei. Tota tasca
humana honesta té com a finalitat



intrinseca el servei als altres. Serveix
tant el metge com la mestressa de
casa, ’escombriaire municipal com
la investigadora o el treballador
bancari. El servei no és quelcom
afegit al treball huma. «Pensem a poc
a poc que hi ha a I’entranya de la
nostra labor professional. Us diré
que és una unica intencio: servir.
Perqueé al mon, ara, la importancia
de la missio social de totes les
professions és clara: fins i tot la
caritat s’ha fet social, fins i tot

I’ensenyament s’ha fet social».*

Escriva es referia al desig
sobrenatural de servir Déu iles
animes que ha de regnar als cors de
tots els cristians, i que també té una
dimensié humana: «intentar
aconseguir la perfeccio cristiana al
mon netament, amb la vostra
actuacio liberrima i responsable en
tots els camps de l’activitat
ciutadana. Un servei abnegat, que no
envileix, sind que educa, que



engrandeix el cor —ho fa roma, en el
sentit més alt d’aquesta paraula— i
porta a buscar I’honor i el bé de la
gent de cada pais: perque cada dia hi
hagi menys pobres, menys ignorants,
menys animes sense fe, menys
desesperats, menys guerres, menys

inseguretat, més caritat i més pau».
[30]

L’esperit de servei porta
necessariament a pensar en els
altres, a viure aquesta clau
antropologica cristiana, assenyalada
en el namero 24 de la Gaudium et
spes: la persona humana es realitza
en el do sincer de si mateix. En
I’entramat de les relacions socials és
on exercim aquesta entrega als
altres. «I’actuacio de cadascun de
nosaltres, fills, és personal i
responsable. Hem d’intentar donar
bon exemple davant de cada persona
i davant de la societat, perqué un
cristia no pot ser individualista, no es
pot desentendre dels altres, no pot



viure egoistament, d’esquena al mon:
és essencialment social, membre

responsable del Cos Mistic de Crist».
(31]

D’acord amb la seva visio, si en la
societat preval I’esperit de servei, la
transformacio del mon —sempre
conscients de les humanes
limitacions— sera una realitat. «La
nostra labor apostolica contribuira a
la pau, a la col-laboraci6 dels homes
entre si, a la justicia, a evitar la
guerra, a evitar l’aillament, a evitar
I’egoisme nacional i els egoismes
personals: perque tots s’adonaran
que formen part de tota la gran
familia humana, que esta dirigida
per voluntat de Déu a la perfeccio».
2 Sant Josepmaria és un mestre a
I’hora d’ampliar horitzons: encara
que la nostra tasca en la societat sigui
aparentment infima o de poca
importancia als ulls humans, podem
canviar el mon precisament des
d’aquesta.



Si tots els ambits socials
constitueixen una oportunitat per
contribuir al bé comu, per servir, és
evident que alguns d’aquests son
estratégics. Sant Josepmaria
assenyala en particular el servei
public, activitat politica. «En tots els
camps en que els homes treballen —
insisteixo— també us heu de fer
presents vosaltres, amb el meravellds
esperit de servei dels seguidors de
Jesucrist, que no ha vingut a ser
servit, sino a servir: sense abandonar
imprudentment —seria un error
gravissim— la vida publica de les
nacions, en la qual actuareu com a
ciutadans corrents, que aixo sou,
amb llibertat personal i amb
responsabilitat personal».”® I
insisteix: «La presencia lleial i
desinteressada en el terreny de la
vida publica ofereix possibilitats
immenses per fer el bé, per servir:
els catolics no poden —no podeu
vosaltres, fills meus— desertar
d’aquest camp, i deixar les tasques



politiques en mans de qui no coneix
0 no practica la llei de Déu, o de qui
es mostra enemic de la seva Santa
Església»."

Seguint una llarga tradicio de
filosofia politica i de doctrina social,
els representants mes eximis de la
qual son Platd, Aristotil, sant Agusti i
sant Tomas, Escriva ofereix una
definici6 de l’activitat politica:
«Politica, en el sentit noble de la
paraula, no és sind un servei per
aconseguir el bé comu de la Ciutat
terrenal. Pero aquest bé té una
extensio molt gran i, per tant, és en el
terreny politic on es debaten i es
dicten lleis de gran importancia, com
son les que concerneixen el
matrimoni, la familia, ’escola, el
minim necessari de propietat
privada, la dignitat —els drets i els
deures— de la persona humana».””

En els textos de filosofia politica
classics és habitual trobar apartats



dedicats a les virtuts del governant.
Son nombrosos els textos de sant
Josepmaria en queé recull una série
de consells per governar bé a fi
d’aconseguir el bé comu. Per
exemple, saber repartir
responsabilitats, sense acaparar el
poder en una sola persona (cf. Solc,
972); envoltar-se de persones doctes i
rectes moralment, i no de mediocres
per voler sobresortir (cf. Solc, 968);
prendre les decisions escoltant els
col-laboradors, per evitar visions
unilaterals (cf. Solc 392); no jutjar ni
parlar mai amb lleugeresa sobre
persones o temes que el governant
desconeix (cf. Solc, 397); tenir la
conviccié que qui governa no ho sap
tot i ha d’aprendre dels altres (cf.
Solc, 388).

En una carta datada el 19591
adrecada als membres de I’Opus Dei,
donava una serie d’indicacions que
no obeien a les seves idees politiques
personals, sino a la doctrina social de



I’Església: «Quan hagiu de participar
en tasques de govern, poseu tot
I’afany a dictar lleis justes, que
puguin complir els ciutadans. El
contrari és un abus de poder i un
atemptat contra la llibertat de la
gent: en deforma les consciéncies, a
més, perque —en aquests casos—
tenen perfecte dret a deixar de
complir aquestes lleis que només ho
sén de nom».">

Al mateix temps, no n’hi havia prou a
dictar bones lleis, sind que calia fer
particips tots els ciutadans del bé
comuy, i en particular els més febles:
«Respecteu la llibertat de tots els
ciutadans, tenint en compte que el bé
comu ha de ser participat per tots els
membres de la comunitat. Doneu a
tothom la possibilitat d’elevar la seva
vida, sense humiliar-ne uns, per
aixecar els altres; oferiu, als més
humils, horitzons oberts per al seu
futur: la seguretat d’un treball
retribuit i protegit, ’accés a la



igualtat de cultura, perqueé aixo —
que és just— portara llum a les seves
vides, canviara el seu humor i els
facilitara la cerca de Déu i de
realitats més altes».””

Torna a 'index
8. Compassio i accio

Una de les caracteristiques més
presents en la cultura contemporania
és el rebuig de tota mena de
discriminacio. Es quelcom molt
positiu des d’'una mirada cristiana,
tot i que amb dolor comprovem que
moltes vegades es continua
discriminant diferents grups de
persones, sobretot els més febles o
els que tenen capacitats diferents. A
aquests grups s’afegeixen els que
consideren que hi ha veritats
objectives, o els qui pensen que
aquesta vida té sentit, o els que
s’atreveixen a professar la seva fe
publicament: no és estrany que



aquestes persones —molts dels
lectors d’aquest llibre, suposo—
siguin titllades de fonamentalistes,
incapaces de dialogar amb qui pensa
diferent o que constitueixen un perill
per a la democracia.

Fa poc, un document de la Santa Seu
ha reafirmat la dignitat de tota
persona: «Una dignitat infinita, que
es fonamenta inalienablement en el
seu propi ser, li correspon a cada
persona humana, més enlla de tota
circumstancia i en qualsevol estat o
situacio en que es trobi. Aquest
principi, plenament recognoscible
fins i tot per la sola rad, fonamenta la
primacia de la persona humana i la
proteccié dels seus drets».”*®

A fi d’aclarir possibles malentesos
sobre el terme dignitat, el document
explica que se’n poden distingir
quatre dimensions: dignitat
ontologica, dignitat moral, dignitat
social i dignitat existencial. La



primera dimensio és la més
important. La dignitat ontologica
«correspon a la persona com a tal pel
mer fet d’existir i haver estat
volguda, creada i estimada per Déu.
Aquesta dignitat no es pot eliminar
mai i es manté valida més enlla de
tota circumstancia en la qual es
poden trobar els individus».”?” La
dignitat moral es refereix a I’exercici
de la llibertat per part de la persona
humana. Moltes vegades fem un mal
us de la llibertat, i en aquest cas ens
comportem d’una manera “no digna”
de la persona humana. «La historia
ens testifica que I’exercici de la
llibertat contra la llei de I’amor
revelada per ’Evangeli pot assolir
cotes incalculables de mal infligit als
altres. Quan aixo passa, ens trobem
davant de persones que sembla que
hagin perdut tot rastre d’humanitat,
tot rastre de dignitat. Respecte a aixo,
la distinci6 introduida aqui ens ajuda
a discernir amb precisio entre
I’aspecte de la dignitat moral, que de



fet es pot “perdre”, i ’aspecte de la
dignitat ontologica, que no es pot
anul-lar mai. I és precisament pel
que fa a aquesta ultima que s’ha de
treballar amb totes les forces, perquée
tots els que han fet el mal se’n

puguin penedir i convertir-se»." "

La dignitat social fa referéncia a les
condicions de vida d’una persona. Es
pot afirmar que hi ha vides
“indignes”, perque les seves
circumstancies socials no respecten
la dignitat ontologica de que gaudeix
tota persona. Parlar d’'una “vida
indigna” «no indica de cap manera
un judici cap a la persona, al
contrari, vol destacar el fet que la
seva dignitat inalienable es contradiu
per la situacio en que es veu obligada
a viure»."" Finalment, la dignitat
existencial: «<amb aquesta expressio
ens referim a situacions de tipus
existencial: per exemple, és el cas
d’una persona que, fins i tot quan,
aparentment, no li falta res del que



és essencial per viure, per diverses
raons, li resulta dificil viure amb
pau, amb alegria i amb esperanca. En
altres situacions, és la preséncia de
malalties greus, de contextos
familiars violents, de certes
addiccions patologiques i altres
malestars els que fan que algu
experimenti la seva condicio de vida
com a “indigna” davant la percepcio
d’aquella dignitat ontologica que no
pot ser enfosquida mai. Les
distincions que s’introdueixen aqui,
en tot cas, no fan més que recordar-
nos el valor inalienable d’aquesta
dignitat ontologica arrelada en
I’ésser mateix de la persona humana
1 que subsisteix més enlla de tota
circumstancia».”

Sant Joan Pau II, des d’'una
perspectiva personalista, subratllava
que «la persona €és un ésser per a qui
I"dnica dimensio adequada és
Iamor»."* I Francesc afegeix:
«’amor implica llavors quelcom més



que una serie d’accions beneéfiques.
Les accions brollen d’'una unio que
s’inclina més i més vers l’altre
considerant-lo valuds, digne, grat i
bell, més enlla de les aparences
fisiques o morals. ’amor a I’altre pel
fet de ser qui és, ens mou a buscar el
millor per a la seva vida. Només en el
cultiu d’aquesta forma de relacionar-
nos farem possibles I'amistat social
que no exclou ningu i la fraternitat
oberta a tothom»."**

Sant Josepmaria, seguint I'’exemple
de Jesucrist crucificat, deia que tot
cristia havia d’obrir els bracos de bat
a bat, per abracar totes les animes.
Considerava que tota persona tenia
un valor infinit, ja que «valem tota la
sang de Crist». Utilitzant la
terminologia del document que
acabem d’esmentar, podem afirmar
sense equivocar-nos que, tant en la
seva vida com en la seva doctrina,
vivia amb totes les seves
consequencies el respecte a la



dignitat de la persona humana en les
seves quatre dimensions. Dignitat
ontologica, que el portava a defensar
la vida des del moment de la
concepcio fins a la mort natural, en
un apostolat constant en un context
cultural en qué ja estava molt
desenvolupada la mentalitat
antivida; dignitat moral, que el
portava a buscar el pecador per
apropar-lo a les fonts de la gracia,
fins i tot arribant fins a les portes de
I'infern; dignitat social, despertant
les consciencies de totes les persones
de bona voluntat per promoure el
desenvolupament de tothom, en
especial dels més pobres, i assolir un
nivell de vida d’acord amb la dignitat
de fills de Déu, i, per ultim, la dignitat
existencial, per la seva preocupacio
constant per acompanyar les
persones soles, consolar els malalts,
predicar la pau familiar, etc.

A Plactitud personal de sant
Josepmaria s’hi unien les seves



ansies d’infondre en els seus fills
espirituals i en totes les persones a
qui arribava la seva predicacio, la
responsabilitat de col-laborar en la
solucio dels problemes socials. Si un
primer pas és la “compassio” davant
del feble, el pobre, el discriminat, el
pas segient ha de ser I’“accid”: el
cristia —i tota persona de bona
voluntat— no es pot quedar de
bracos plegats davant les injusticies
socials. El seu amor a Crist, a qui veia
en els pobres, 'impulsava a buscar
mitjans per revertir les situacions de
pobresa i miséria de tantes persones
als cinc continents. Considerava que,
sila vida espiritual era auténtica,
necessariament havia de desembocar
en la proximitat a les persones que
pateixen. Si no fos aixi, cauria en una
religiositat subjectivista, que
enclouria una comoditat aliena a
Iesperit de Crist.” «Ningd no estima
la justicia —escrivia en una homilia
dedicada a sant Josep- si no estima de
veure-la complida en relacio amb els



altres. Com tampoc no és licit de
tancar-se en una religiositat comoda,
oblidant les necessitats dels altres.
Qui desitja ésser just als ulls de Déu,
s’esforca també per fer que la justicia
s’esdevingui de fet entre els homes. I
no tan sols pel bon motiu que no
sigui injuriat el nom de Déu, sin6
perqueé ésser cristia significa aplegar
totes les instancies nobles que hi ha
en tot quefer huma. Parafrasejant un
text conegut de I’apostol sant Joan, es
pot dir que qui afirma que és just
amb Déu pero no ho és davant els
altres homes, menteix: i la veritat no
habita en ell»."*®

Respectant el pluralisme legitim que
hi ha a I’hora de trobar les solucions
técniques per resoldre les
emergencies socials, no deixava de
recordar a tothom que part central
de I’Evangeli és la predileccio pels
pobres i malalts, que han de gaudir
dels mateixos drets dels altres
homes. Sense mitges tintes, a mitjan



segle passat afirmava: «En aquests
temps de confusio, no se sap el que és
dreta, ni centre, ni esquerra, en el
mon politic ni en el social. Pero si per
esquerra s’entén aconseguir el
benestar per als pobres, perqueé tots
puguin satisfer el dret de viure amb
un minim de comoditat, de treballar,
d’estar ben assistits si es posen
malalts, de distreure’s, de tenir fills i
poder-los educar, de ser vells i ser
atesos, llavors jo estic més a
I’esquerra que ningu. Naturalment,
dins de la doctrina social de
I’Església, i sense compromisos amb
el marxisme o amb el materialisme
ateu; ni amb la lluita de classes,
anticristiana, perqué en aquestes
coses no podem transigir»."”

Per a sant Josepmaria, hi ha
exigencies de justicia ineludibles, i
s’han de buscar tots els mitjans
idonis perqueé es respectin. Al seu
torn, en la seva visio social
impregnada per ’amor de Crist,



considerava que amb la justicia sola
no n’hi ha prou. «Convenceu-vos que
unicament amb la justicia no
resoldreu mai els grans problemes de
la humanitat. Quan es fa justicia a
seques, no us estranyeu si la gent se
sent ferida: demana molt més la
dignitat de 'home, que és fill de Déu.
La caritat ha d’anar per dins i al
costat, perque ho dulcifica tot, ho
deifica: Déu és amor (...). Per arribar
de l’estricta justicia a ’'abundancia
de la caritat, cal recorrer tot un
trajecte. I no son gaires els qui
perseveren fins a la fi. N’hi ha que es
conformen a acostar-se al llindar:
prescindeixen de la justicia, i es
limiten a una mica de beneficencia,
que qualifiquen de caritat. (...) La
caritat, que és com una superacio
generosa de I’orbita de la justicia,
exigeix primer el compliment del
deure: es comenca pel que és just; es
continua per allo que és més
equitatiu (...); pero per estimar cal
molta finor, molta delicadesa, molt



de respecte, molta afabilitat: en un
mot, seguir aquell consell de
I’Apostol: “porteu els uns les
carregues dels altres, i aixi complireu
la llei del Crist”. Aleshores si, ja vivim
plenament la caritat, ja realitzem el
manament de Jests».""

Al llarg de la seva vida, el fundador
de I’Opus Dei va encoratjar
innombrables iniciatives al servei
dels més necessitats: instituts de
formacio professional, dispensaris
medics, escoles agraries, centres de
formacio per a treballadores de la
llar, etc. Al seu torn, no tenia una
mentalitat “assistencialista”: calia
posar en mans dels més necessitats
els instruments necessaris perquée
poguessin tirar endavant per ells
mateixos, respectant la seva dignitat.
Aix0 implicava donar-los formacio
humana i professional, sense oblidar
la formacio espiritual, perque
llavors, com ara —és una denuncia
del papa Francesc—, «la pitjor



discriminacid que pateixen els
pobres és la falta d’atencio
espiritual».”” Ho deia el mateix sant
Josepmaria: «Fills de la meva anima,
no oblideu —tanmateix— que la
miseria més trista és la pobresa
espiritual, la manca de la doctrina i

de la participacio en la vida de Crist».
[50]

També va impulsar universitats i
escoles de negocis en que s’intenta
fomentar la responsabilitat social i
I’esperit de servei, per posar aquesta
formacio d’altura al servei del bé
comu. Va intentar que les persones
més educades i amb més possibilitats
economiques afinessin la seva
sensibilitat social, un producte no
tant d’uns principis de filosofia
politica o economica com d’una
mentalitat que s’adapta als
sentiments del Cor de Crist: «Un
home o una societat que no reaccioni
davant les tribulacions o les
injusticies, i que no s’esforci per



alleujar-les, no sén un home o una
societat a la mesura de ’'amor del Cor
de Crist. Els cristians —conservant
sempre la més amplia llibertat a
I’hora d’estudiar i de dur a la practica
les diverses solucions i, doncs, amb
un logic pluralisme—, han de
coincidir en I’afany identic de servir
la humanitat. Altrament, llur
cristianisme no sera la Paraulaila
Vida de Jesus: només sera una
disfressa, una enganyifa de cara a
Déu i de cara als homes».”"

No ens podem conformar a resoldre
els problemes personals i familiars.
Son prioritaris, pero han de
constituir la plataforma per llangar-
nos “mar endins” a buscar tots els
homes, a portar el missatge de Crist a
cadascu i a cadascuna. «’amor del
Crist —escriu sant Pau— ens té
agafats» (2 Co 5, 14). I ’'amor implica
entrega, sortir d’'un mateix, do sincer
de si mateix. Amb altres paraules,
porta a complicar-nos la vida. A



Venecuela, en una d’aquestes
reunions multitudinaries que va
mantenir amb tota mena de
persones, contestant a una pregunta
sobre I’educaci6 dels fills en relacio
amb els béns materials, sant
Josepmaria va assenyalar:

«Jo els passejaria una mica... per
aquests barris que hi ha al voltant de
la gran ciutat de Caracas. Els posaria
la ma davant dels ulls, i després la
trauria perque veiessin les
barraques, unes a sobre de les altres:
ija els has contestat! Que sapiguen
que els diners els han d’aprofitar bé;
que ’han de saber administrar, de
manera que tothom participi
d’alguna manera dels béns de la
terra. Perqueé és molt facil dir: jo soc
molt bo, si no s’ha passat cap
necessitat. Un amic, home de molts
diners, em deia una vegada: jo no sé
si soc bo, perque no he tingut mai la
dona malalta, ni m’he trobat sense
feina ni sense un centim; no he tingut



els meus fills debilitats per la fam,
estant sense feina i sense ni un
céntim; no m’he trobat al mig del
carrer, sense cap sostre... No sé si soc
un home honrat: qué hauria fet jo, si
m’hagués passat tot aixo? Mireu,
hem d’intentar que no li passi a
ningy; cal habilitar la gent perque,
amb la seva feina, es pugui assegurar
un benestar minim, estar tranquil en
la vellesa i en la malaltia, tenir cura
de I’educacié dels fills, i tantes altres
coses necessaries. Res dels altres no
ens pot deixar indiferents i, des del
nostre lloc, hem d’intentar que es
fomentin la caritat i la justicia».s2z

kK 3k

El cristia que, coherent amb
I’Evangeli i ben format en la doctrina
social, intenta influir en la
comunitat, amb responsabilitat
social, respecte a la llibertat dels
altres, capacitat de dialeg, esperit de
servei i compassio activa pels més



pobres, és un generador de canvis
positius. Com els cercles concentrics
que produeix la pedra llancada a
I’aigua, el seu influx arribara fins als
ultims confins de la terra. Si hi ha
molts cristians aixi, hi haura raons
per esperar en un mon millor, amb
més amor, comprensio, pau, perdod.
No caiguem en la utopia, ja que la
presencia del mal sempre sera
present fins a la fi dels temps. Pero és
responsabilitat nostra aportar la
nostra contribucio per fer més
cristiana —i, en consequencia, més
humana— la convivencia social.

Fa poques setmanes, vaig veure als
prestatges d’una llibreria de
Yaoundé, capital del Camerun, un
llibre que es titulava aixi: Le pire
n’est pas encore arrivé (El pitjor
encara no ha arribat). Com a titol és
poc entusiasmador. Amb les certeses
que ens dona la fe, podem afirmar
que, si som fidels a la nostra vocacid
de ciutadans cristians al mig del



mon, el millor encara no ha arribat.

Al mateix temps, tot depen de Déu i

de la nostra correspondéncia lliure i
responsable a la gracia divina.

Torna a I'index

(' Cf. Ch. DICKENS, Casa desolada,
Montesinos, Madrid 2018.

2 Ccarta nam. 3, 46a, a: Cartes I,
Edicio critica i anotada per Luis
Cano, Rialp, Madrid 2020.

Bl Carta ntim. 3, 29D, a: ibidem.
U Carta nam. 3, 45b, a: ibidem.

5l FRANCESC, Enciclica Fratelli tutti,
3.X.2020, num. 86.

) Carta ntim. 3, 46¢, a: Cartes I, cit.

T FRANCESC, Fratelli tutti, num. 67.



® Carta, 15.X.1948, nuim. 28.

®I'F. OCARIZ, Conferéncia “Agrandar
el corazon”, 22 de gener del 2023.

191 Amics de Déu, nam. 32
M converses, num. 53
121 Solc, ndim. 313

"3 Article “Las riquezas de la fe”,
ABC, 2.X1.1969

14 Cconverses, nam. 117

151 «Las riquezas de la fe”, ABC 2.XI.
1969

ST cf. A. RODRIGUEZ LUNO, La
formazione della coscienza in
materia sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaria
Escriva, a Romana, gener-juny del
1991, 162-181

07 Solc, ndm. 275.



181 Carta ntm. 4, 3a, a: Cartes I, cit.

199 Thidem, ntm.
201 Thidem, num.
U Thidem, ntm.
221 Thidem, num.
231 Thidem, ntim.
24 Thidem, num.
251 Thidem, ntm.
28] Thidem, num.

27 Thidem, ntm.

3c.

4c.

6d.

8c.

11a.

12a.
12e112d.
13e.

24b, 24c 1 24d.

28] Notes d’una reunié familiar, 15.VI.
1974 (Arxiu General de la Prelatura,
d’ara endavant AGP, biblioteca, PO4,

vol. I, 482).

29 carta ntim. 3, 26b.



B Ccarta num. 8, 1b, a: Cartes II,
edicio critica i anotada, preparada
per Luis Cano, Rialp, Madrid 2022.

BU Thidem, ntm. 37d.
521 Thidem, ntim. 38a.
331 Thidem, ntim.40e.
B4 Thidem, num. 41a.
B35 Thidem, ntim. 42a.

B¢l carta num. 29, 52, a
WWww.escriva.org.

B7 [hidem.

% Dicasteri per a la doctrina de la fe,
Declaracio Dignitas infinita sobre la
dignitat humana, 8.1V.2024, num. 1

B39 Thidem, num. 7.
40 Thidem.

“U Thidem, num. 8.



42l Thidem.

JOAN PAU II, Cruzando el umbral de
la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 199.

44 FRANCESC, Fratelli tutti, num. 94.

31 Cf. SCHLAG, M., veu Promocién y
desarrollo, en el Diccionario..., Cit.,
1026.

161 s Crist que passa, num. 52.

U7 Tnstruccid, V.1935/14.1X.1950, nota
146.

481 Amics de Déu, nam. 172-173

49 FRANCESC, Evangelii gaudium,
num. 200.

B carta ntim. 29, 52.

51 Es Crist que passa, num. 167.



521 Notes d’una reunié familiar, 9.1I1.
1975 (AGP, Biblioteca, P04, 1975, vol.
III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-i-
llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-
anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/

	El missatge i llegat social de sant Josepmaria a 50 anys del seu pas per l’Amèrica Llatina
	1. Crida universal a la santedat, al mig del món, en tots els àmbits socials
	2. Unitat de vida
	3. Formació en doctrina social de l’Església
	4. Sentit de responsabilitat
	5. Amor a la llibertat, pluralisme
	6. Capacitat de diàleg
	7. Esperit de servei. Governar és servir
	8. Compassió i acció


