
opusdei.org

Millorar el
matrimoni amb el
pas del temps

La relació entre dues persones
canvia amb el temps. Cal saber
adaptar-se a l'evolució i a les
circumstàncies que modifiquen
la manera de estimar-se. La fe
ajuda en aquest procés. Nou
editorial sobre la família.

25/06/2016

És una realitat que el matrimoni
viatja per diferents etapes -des del
"enamorament" fins a l'amor de



benevolència, travessant per l'amor
"madur"-; però, el pas del temps, les
circumstàncies personals de cada
cònjuge, les dificultats o altres
aspectes ordinaris de la vida, no
desfiguren l'essència del vincle
matrimonial que s'origina en el mutu
consentiment dels cònjuges
manifestat legítimament: "Del
matrimoni vàlid neix entre els
cònjuges un vincle que, per la natura,
és perpetu i exclusiu; a més, en el
matrimoni cristià els cònjuges són
enfortits i d'alguna manera
consagrats per un sagrament
peculiar en vista als deures i a la
dignitat del seu estat"[1].

El consentiment inicial dels esposos
és, per tant, essencial en el
matrimoni, el constitueix; de tal
manera que sense ell no existeix. És
en aquest "sí, vull", manifestat
recíprocament i en llibertat, on els
esposos es transformen en una
realitat nova, una unitat en la



diferència personal; tots dos
assumeixen una aliança estable -el
matrimoni- que és per a tota la vida,
serà el lloc en què cada un busqui en
el bé i la felicitat de l'altre la seva
pròpia plenitud: només en el
matrimoni arriben a ser realment
una sola carn, una sola ànima.

D'aquesta unió única, exclusiva,
perpètua, sorgeix l'ajuda mútua que
es concreta en el dia a dia dels
cònjuges a través de mil i un detalls
d'auxili, cura, interès... Detalls que
abasten des del més íntim i espiritual
fins el material: un "t'estimo", un
somriure, un obsequi en ocasions
assenyalades, un "passar per alt
petits refrecs sense importància
que l’egoisme podria convertir en
muntanyes; a posar un gran amor
en els petits serveis de què es
compon la convivència diària"[2].
És a dir, un desplegar-se de la
persona per realitzar el do total i



gratuït a la qual estan cridats els
esposos.

L'ajuda mútua pròpia de l'amor
d'enamorats, que sempre busca més
perquè vol més, s'adreça també a
contemplar el que encara és
potencialitat. Referent a això Viktor
Frankl diu: "L'amor és l'únic camí per
arribar al més profund de la
personalitat d'un home. Ningú és
coneixedor de l'essència d'un altre
ésser humà si no l'estima. Pel acte
espiritual de l'amor s'és capaç de
contemplar els trets i traços
essencials de la persona estimada:
fins a contemplar també el que
encara és potencialitat, el que encara
està per descobrir i mostrar-se.
Encara hi ha més: mitjançant l'amor,
la persona que estima possibilita
l'estimat l'actualització de les seves
potencialitats ocultes. Qui estima veu
més enllà i urgeix a l'altre a
consumar les seves inadvertides
capacitats personals"[3].



Aquests detalls, que alimenten la
vida matrimonial i que no s'han de
descuidar pel pas del temps,
augmenten i apamen l'amor; són el
reflex tangible -i ineludible com a
persones necessitades de les
manifestacions pròpies de l'amor
humà- de la quantitat i qualitat de
l'amor: d'aquest amor que pot
desvetllar les potencialitats ocultes.
No oblidem que l'amor és un
"avançat", és audaç, agosarat i valent
fins a la temeritat per assolir la seva
culminació: fer millor la persona que
estima.

Aquestes manifestacions amoroses
han d'estar acompanyades
d'optimisme -un altre nom de
l'esperança cristiana, entès com la
"capacitat de transformar les
equivocacions en oportunitats
d'aprenentatge i creixement"[4].
Doncs el creixement és la fi de
l'aprenentatge, i això en tots els
aspectes de la vida d'una persona.



Optimisme que ha d'anar
acompanyat de bones maneres,
d'agraïment, que és una forma de
reconèixer en l'altre el bé que la seva
presència i amor ens proporciona; de
la capacitat de perdonar i de
demanar perdó; de saber-nos fràgils i
dependents i, per tant, necessitats del
favor i l'assistència de l'altre. Són
peces de la fidelitat matrimonial i
defensa davant els avatars
inevitables de la vida.

El Papa Francesc, en una de les
catequesis sobre el matrimoni i la
família proposava en tres paraules
un refugi, no exempt de lluita contra
el propi egoisme, un camí per
sostenir el matrimoni: "Aquestes
paraules són: “si us plau?",
“gràcies", “ho sento". De fet
aquestes paraules obren el camí
per viure bé en una família, per
viure en pau. Són paraules
senzilles, però no massa fàcils de
dur-les a la pràctica! Contenen una

https://opusdei.org/article/si-us-plau-gracies-perdo/
https://opusdei.org/article/si-us-plau-gracies-perdo/


gran força: la força per protegir la
casa, fins i tot a través de moltes
dificultats i proves; més aviat la
seva mancança, obre a poc a poc
esquerdes que la poden fer
finalment enderrocar."[5].

I segueix el Papa: "La primera
paraula és “si us plau?". Quan ens
preocupem de demanar-ho
gentilment, fins i tot allò que
potser pensem que podríem voler,
nosaltres posem una defensa real
de l'esperit de la convivència
matrimonial i familiar. Entrar en
la vida de l'altre, fins i tot quan
forma part de la nostra vida,
demana la delicadesa d'una actitud
no invasiva, que renova la
confiança i el respecte. La
confiança, en definitiva, no et
permet de donar-ho tot per
descomptat. I l'amor, com més
íntim i profund és, més exigeix el
respecte de la llibertat i la



capacitat d'esperar que l'altre obri
la porta del seu cor"[6].

Pel que fa a la segona paraula
gràcies, diu el Papa: "Algunes
vegades penso que ens estem
convertint en una societat de
males maneres i de males
paraules, com si això fos un senyal
d'emancipació. Ho hem sentit dir
tantes vegades, fins i tot
públicament. L'amabilitat i la
capacitat d'agrair s'interpreten
com un signe de feblesa, de
vegades susciten fins i tot
desconfiança.

Aquesta tendència ha de ser
combatuda en el si de la família.
Hem de ser intransigents en
l'educació de l'agraïment, del
reconeixement: la dignitat de la
persona i la justícia social passen
per aquí. Si la vida familiar es viu
d'aquesta manera, també ho farà
la vida social"[7].



Finalment, en referència al perdó:
"Paraula difícil, sens dubte, però
tan necessària. Quan falta, les
petites esquerdes s'eixamplen –
sense voler-ho– fins a convertir-se
en forats profunds. (...) Si no som
capaços d'excusar-nos, vol dir que
encara no som capaços de
perdonar. En la casa on no es
demanen disculpes, comença a
faltar-hi l'aire, les aigües
s'estanquen. Tantes ferides en els
sentiments, tants trencaments en
les famílies comencen amb la
pèrdua d'aquesta paraula
preciosa: “Disculpa'm”[8].

A manera de conclusió, diu el Papa:
"La família viu de la delicadesa
d'estimar".

En el dia a dia de la convivència
conjugal i familiar pot ser fàcil
perdre les formes, per milers de
motius: cansament, presses,
dificultats, un treball professional



molt exigent en dedicació i resultats,
preocupacions pels fills, etc; però, no
podem oblidar que aquest altre,
aquesta altra a qui ens dirigim és la
persona a la que un dia lliurement
vam escollir per recórrer junts el
camí de la vida i a la qual ens lliurem
per amor.

Evocar el passat, esperar el futur

Al llarg de l'existència en comú, es
donen alts i baixos, inevitables
encara que sí superables. És
important, doncs, evocar el passat, el
moment d'aquella primera trobada
única, i de l'elecció d'aquesta persona
que ens semblava al principi com a
excepcional i irrepetible amb la qual
comparteixo els meus dies. Es tracta
d'un exercici imprescindible de la
memòria afectiva, que actualitza
l'afecte: perquè convé, perquè fa bé a
l'amor entès com a acte de la
intel·ligència, de la voluntat i del
sentiment; i llavors re-cordem



(tornem a col·locar, amb molt de
compte, al cor) tots aquells trets
distintius -també els defectes i les
limitacions- que ens van portar a
comprometre'ns, a estimar "per
sempre".

També observem i ocupem el present
amb la disposició de ser nosaltres
mateixos i fer l'altre cada dia millor,
amb la il·lusió renovada de
reafirmar l'amor per enfortir la unió.

I el futur, que ens repta amb la seva
incertesa, alhora que ens anima amb
l'esperança que tot al nostre pas
terrenal té com a finalitat la felicitat
plena al Cel, amb la certesa que -com
deia sant Josepmaria- el camí per
anar al cel es diu... (el nom de la
dona, o per a ella, el del marit).

En relació amb aquesta frase del
fundador de l'Opus Dei, apunta
Marta Brancatisano: "una frase
senzilla com aquesta, adreçada a
joves esposos i pares, té -malgrat el to



aparentment romàntic- una
profunditat i un sentit innovador que
conviden a reflexions gairebé
inesgotables. Amb aquesta afirmació,
Josepmaria Escrivà ultrapassa el
plantejament que enfoca els deures
conjugals com una cosa marginal
respecte dels deures cap a Déu.
Aquestes paraules són el
començament d'una superposició
sistemàtica de la relació amb Déu i
amb el cònjuge, en el sentit que no es
pot admetre ja la hipòtesi d'una vida
cristiana plena a latere de la
conjugal.

Aquesta perspectiva dóna una llum
nova sobre el matrimoni, sobre
l'amor humà i sobre la transmissió
de la vida. No suposa normes noves,
sinó sobretot un esperit nou de viure
i de comprendre el valor de la vida
matrimonial. Desperta la
responsabilitat personal dels
esposos, cridats a sortir de
l'anonimat per ser actors d'una



trama fundant i insubstituïble en el
pla de la Providència, com a primera
cèl·lula d'amor i de vida que
manifesta la cara del creador"[9].

Tal és la transcendència de l'amor
humà viscut en plenitud, sense
reservar-nos res, perquè sabem que
"en l'ocàs de la nostra vida serem
jutjats en l'amor", com deia sant Joan
de la Creu.

La vida conjugal està cridada a
adquirir matisos insospitats que
porten a prioritzar el matrimoni per
sobre de qualssevol altres
circumstàncies o realitats, en tant
que vocació específica -humana i
sobrenatural per a cada un dels
cridats a aquest estat. Per descobrir
tals matisos és necessari no només
l'amor sinó el bon humor: davant els
errors que ens permeten allunyar-
nos d'una pretesa i al mateix temps
inabastable perfecció; davant les
situacions adverses o les petites



distraccions; o quan les coses no
surten com les havíem planejat ...
saber riure's d'un mateix, acceptar la
crítica constructiva amb agraïment i
simpatia ajuden a no caure en
l'orgull ferit, que tant mal fa a
qualsevol relació, sigui d'amistat,
filial o conjugal.

Bon humor també com a font de goig,
per saber gaudir-nos en l'altre i amb
l'altre: "quan es reconeix l'amor com
el principal àmbit de donació
intersubjectiva -del millor d'un
mateix-, aquest amor adquireix
immediatament la força i la bellesa
del que és sagrat. I aquest amor és
lúdic, és font de goig. Només en la
donació de l'amor, l'home és capaç
de pronunciar un tu ple de sentit. Un
tu que designa el reducte més sagrat
i íntim de la persona estimada"[10].

Un goig que és possible en tots els
moments i circumstàncies de la vida,
fins i tot en aquells tan dolorosos que



ens fan defugir del riure, de la
contemplació de la bellesa, fins de
l'apreciació de la bondat com una
realitat omnipresent. En el dolor es
manifesta la veritat de l'amor. Com li
agradava dir a sant Josepmaria: "no
oblidis que el dolor és la pedra de toc
de l'Amor"[11].

Tots els trets d'ajuda mútua, el valor
dels petits i grans detalls, la
delicadesa de l'estimar-se, a la qual
al·ludeix el Papa Francesc,
l'optimisme i el sentit de l'humor, tot
sense excepció, contribueix a fer
palesa la meravella i la sorpresa
davant l'altre. Aquí està la grandesa i
la bellesa de l'amor conjugal, que
redunda directament en el bé dels
fills.

Moltes vegades s'ha dit: "si el
matrimoni està bé, els fills estan bé".
Es pot sostenir que el que més volen
els fills és veure l'amor -perquè el
senten, el palpan- que tenen els seus



pares: saber-se segurs, part d'un
projecte familiar estable, on cada un
té el seu lloc i és estimat
incondicionalment, pel fet de ser fill.
L'amor està en la base de tot procés
educatiu sigui familiar o acadèmic.
Per això, és comprensible que el
primer acte educatiu per a cada fill
sigui l'amor entre els seus pares.

"Ningú dóna el que no té", és a dir, si
no estimés no puc donar amor; però
tampoc puc exigir-lo, i una educació
sense amor despersonalitza ja que no
arriba al nucli central, constitutiu de
la persona. L'amor entre els pares és
original -és anterior, és font, porta
sempre la davantera-, i originant del
fill –pro-creador o, dit amb gosadia:
co-creador–; per això, l'amor dels
pares, també és originant per al fill,
perquè posa en ell -des dins,
constitutivament- la capacitat
d'estimar que és fundant de la seva
originalitat, d'aquesta nova
personalitat que ha vingut a



l'existència i es desplegarà,
creativament, en la seva biografia.

Hem estat creats per donar-nos i,
d'una manera molt especial, els pares
estan cridats a mostrar l'amor als
fills. Amor que s'expressa, entre
altres aspectes, en l'obertura a la
vida, que fa possible engendrar i
educar els fills, fi pròpi del
matrimoni; en els desvetllaments
perquè creixin sans i segurs; en
guiar-los i acompanyar-los en la
recerca de la felicitat, respectant-ne
la llibertat que és una de les més
grans manifestacions de l'afecte.

Si falla l'amor entre els esposos, es
trenca l'ordre natural del lliurament
recíproc, que té com a beneficiaris no
només els cònjuges sinó els fills. Tota
persona mereix sentir-se estimada
amb l'amor que només dos pares -
varó i dona- són capaços de donar i
transmetre.



En un futur els fills seran cridats per
Déu a formar una família, o al celibat
apostòlic o de la vida religiosa; i han
de ser, en la major part dels casos, el
que hagin vist en els seus pares. Avui
eduquem no tant els metges,
enginyers o advocats de demà, sinó
els homes i dones que algun dia
acolliran la vocació amb què Déu els
busqui: i seran capaços de respecte,
d'amor, de generositat i de
lliurament en la mesura que l'hagin
vist en els seus pares i compartit en
les seves famílies.

Mirar el passat amb agraïment, el
present amb determinació i el futur
amb esperança, ajuda a viure el
lliurament amb plenitud, acceptar el
pas del temps en el matrimoni amb
alegria, perquè és el signe que l'amor
s'ha desenvolupat d'una manera
harmònica: ha fet possible la
transformació, el creixement i el
lliurament dels esposos; i s'ha



intentat transmetre als fills, que no
necessiten regals sinó afecte.

Carolina Oquendo

[1] Catecisme de l'Església Catòlica,
1638.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 23.

[3] Frankl, Viktor: El hombre en busca
de sentido, Barcelona 2004.

[4] Majeres, Kevin: "Mindfulness es
Practice for Purity" (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

[5] Papa Francesc, Audiència, 13-
V-2015.

[6] Ibíd.

[7] Ibíd.

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/23
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://opusdei.org/article/si-us-plau-gracies-perdo-2/
https://opusdei.org/article/si-us-plau-gracies-perdo-2/


[8] Ibíd.

[9] El paradís dels enamorats
(www.es.josemariaescriva.info/
articulo/el-paraiso-de-los-
enamorados).

[10] Pirfano Laguna, Iñigo: Ebrietas: 
El poder de la belleza. Ed. Encuentro.
Madrid, 2012.

[11] Sant Josepmaria, Camí, n. 439.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-matrimoni-i-
com-millorar-amb-el-pas-del-temps/

(15/01/2026)

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://cat.escrivaworks.org/book/camino-punt-439.htm
https://opusdei.org/ca-es/article/el-matrimoni-i-com-millorar-amb-el-pas-del-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-matrimoni-i-com-millorar-amb-el-pas-del-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-matrimoni-i-com-millorar-amb-el-pas-del-temps/

	Millorar el matrimoni amb el pas del temps

