
opusdei.org

El foc dels primers
cristians

¿Com van reaccionar els
primers cristians davant el món
que els envoltava? De vegades,
apareix la temptació d’atribuir
l’expansió de l'Evangeli a
prodigis i miracles. Tanmateix,
la fe va ser el prodigi que va
arrossegar homes de tota mena,
condició i cultura. La fe, i
l'amor vers el Crist.

23/04/2007

Encara falten unes hores perquè
surti el sol. Un home passeja per la



riba d’una platja, contemplant el
mar. És famós en molts cercles
intel·lectuals. No triga a descobrir
una altra persona en aquest lloc ara
desert: és un ancià. L'intel·lectual es
demana què pot fer aquí a aquestes
hores, però no diu res. Només el
mira, sorprès. L’ancià percep el seu
desconcert i s’adreça a ell. Li explica
que espera uns familiars, que estan
navegant. La conversa prossegueix.
L'intel·lectual opina sobre qualsevol
tema: cultura, política, religió. Li
agrada parlar. L’ancià sap escoltar i
heus ací que, quan intervé, ho fa amb
sentit cristià. Potser, en una altra
ocasió, l'intel·lectual hagués ironitzat
o donat per acabat el diàleg. No
obstant això, la senzillesa de l’ancià
el desarma. L'intel·lectual pot no
compartir les seves idees, però
reconeix que tenen molt en comú.
Mira amb simpatia la fe innocent de
l’ancià. Passen les hores.
S’acomiaden. Mai no es tornaran a
veure.



L'intel·lectual no oblidarà aquesta
trobada. Mesos després, comprendrà
que només les paraules de l’ancià
semblen donar raó de les seves
ànsies de veritat. Una trobada
fortuïta l’ha acostat a la fe, obrint-li
un horitzó més ampli del que li
presentaven totes les seves idees
anteriors. Al poc temps, Justí, el
filòsof, rebrà el baptisme i es
convertirà en un dels més grans
apologetes cristians [1].

Potser un succés similar s’ha produït
en amics nostres, o en nosaltres
mateixos. La història de sant Justí és
actual perquè les respostes a les
preguntes que l’home no pot deixar
de fer-se –el sentit de la vida, la
possibilitat de la felicitat, com
aconseguir-la, l’existència del
patiment– només es troben en el
Crist. Nogensmenys, no és evident
que en la Creu hi sigui la felicitat i la
plenitud de la vida. Potser per això, a
vegades desviem la nostra atenció



del problema. Busquem fugir del
dolor a qualsevol preu; però el dolor
és inevitable. Dirigim la vida cap a
l’èxit, la seguretat dels diners, el
plaer; però són fonaments que es
demostren falsos, que acaben
saturant i fallant. Al final només
queda la soledat que va sentir el fill
pròdig, el desemparament de l’home
que ha intentat construir la seva vida
sense Déu [2].

En llegir les Confessions de sant
Agustí o les vides dels primers
conversos, descobrim que les seves
inquietuds essencials són les
mateixes que les de l’home d’avui.
Les mateixes ansietats, les mateixes
solucions, els mateixos succedanis, la
mateixa única resposta real:
Jesucrist. Hi ha qui intenta negar
aquesta realitat, presentant els
homes del segle I com incapaços de
diferenciar realitat i ficció. Es
presenta la creença en Déu com a
impossible a la llum del progrés



actual, incompatible amb el sentit
modern de la llibertat. Aquesta
manera de considerar els primers
cristians –i als seus coetanis!– no els
fa justícia: també en l’antiga Roma
abundaven moderns que aprofitaven
el progrés per al seu major plaer i
defensaven en nom de la llibertat els
propis egoismes. Els primers
cristians van saber afrontar les
mateixes dificultats que nosaltres,
corresponent a la gràcia. Fins i tot,
potser les seves dificultats fossin
objectivament més grans, perquè van
viure en un món aliè a les idees del
cristianisme. Un món on, al costat
d’un nivell tècnic i cultural mai
abans conegut, paraules com
“justícia” o “igualtat” estaven
reservades a uns pocs; on els crims
contra la vida eren moneda comuna;
on la diversió incloïa contemplar la
mort d’altres. De vegades es parla del
món modern com a post-cristià, amb
un to negatiu. Tal consideració oblida
que, fins i tot els qui cerquen negar el



missatge del Crist, no poden –ni
volen– prescindir dels seus valors
humans. El terreny comú és palès als
homes de bona voluntat, que mai no
falten. D’alguna manera, la realitat,
després del Crist, és cristiana.

LA PIETAT DELS PRIMERS

¿Com van reaccionar els primers
cristians davant el món que els
envoltava? De vegades, apareix la
temptació d’atribuir l’expansió de
l'Evangeli a prodigis i miracles. És
possible caure en l’error de pensar
que, disminuïts aquests, només
queda resignar-se als errors que ens
circumden. Oblidem llavors que Crist
és el mateix ahir, avui i sempre, que
no s’ha escurçat la seva mà. I
oblidem també que la majoria de les
primeres comunitats cristianes no
van veure cap signe extraordinari.
La fe va ser el prodigi que va
arrossegar homes de tota mena,



condició i cultura. La fe, i l’amor cap
al Crist.

Els primers cristians eren conscients
de posseir una nova vida. El fet,
senzill i sublim, del Baptisme [3] els
havia donat una nova realitat: res no
podia ser igual. Eren dipositaris i
participaven de l’amor de Jesús per
tots els homes. Déu habitava en ells, i
per això els primers cristians
intentaven cercar la voluntat divina
en cada moment; actuar amb la
mateixa docilitat del Fill als plans del
Pare. Així, a través de la seva vida
diària, de la seva coherència heroica
–sovint heroica només per la seva
constància–, Crist va vivificar
l’ambient que els envoltava. Van
poder ser instruments de Déu perquè
van voler actuar sempre com Jesús
mateix. Sant Justí reconeixerà en
l’ancià de la platja l’home que li va
portar a la fe, malgrat que la seva
conversió va ser posterior. Priscila i
Aquila van descobrir les



potencialitats d'Apol·lo. Avui veiem
que les conseqüències d’aquestes
trobades són incalculables. No
podem pensar en els apologistes
sense Justí; en l’expansió del
cristianisme sense Apol·lo. I tot va
dependre d’un instant: què hagués
passat si l’ancià no hagués pres la
iniciativa i preguntat a Justí si es
coneixien?; si Aquila o Priscila no
haguessin admirat l’oratòria
d'Apol·lo i haguessin seguit el seu
camí? No ho sabem. El que sí sabem
és que van correspondre a la moció
de l'Esperit que els va portar a
descobrir aquesta ocasió, i Déu va
omplir de fruits la seva docilitat. En
ells es va complir el que sant
Josepmaria estimava dels seus fills, i
de tots els cristians: Cadascun de
vosaltres ha de mirar de ser un
apòstol d’apòstols [4].

Si ells podien respondre a les
mocions de l'Esperit en la seva ànima
era, en primer lloc, perquè



conreaven una profunda vida de
pietat. Sabien reservar diversos
moments del dia per tractar-se més
amb el Senyor. No els deixaven a
l’atzar. Consideraven que d’aquests
moments de tracte més íntim
depenia trobar també el Senyor
durant la resta de la jornada.

Nombrosos textos dels primers segles
permeten acostar-se a l’estil amb què
els cristians d’aleshores vivien la
seva fe. En llevar-se, donaven gràcies
a Déu de genollons. En tres moments
del dia feien oració amb el
Parenostre, sense reduir-lo a una
repetició de paraules: els comentaris
dels Pares i dels primers escriptors
eclesiàstics mostren com el
relacionaven amb l’activitat
ordinària. Entre d’altres
consideracions, aquesta oració els
posava davant la seva filiació divina,
que no quedava en una realitat
abstracta. En demanar pels seus
enemics, es preguntaven per la



manera com podien manifestar-los
l’amor de Déu. En el moment de 
demanar el pa trobaven una relació
amb l'Eucaristia, agraint tal do; en la
mateixa petició descobrien la
necessitat d’estar despresos dels béns
terrenals, no volent més d’allò que és
necessari ni preocupant-se en excés
per les carències. El Parenostre es
convertia en la síntesi de tot
l'Evangeli i en la norma de la vida
cristiana. Els mateixos moments
escollits per a aquest tipus d’oració
els recordaven els misteris de la fe i
la necessitat identificar-se amb Jesús
al llarg del dia, hora a hora:
«Certament, a l’hora tèrcia va
descendir l'Esperit Sant sobre els
apòstols (...). El Senyor va ser
crucificat a l’hora sisena, a la nona va
rentar amb la seva sang els nostres
pecats» [5]. La catequesi, la formació
que rebien, mai no separava el
misteri cristià de la vida.



Molts fidels cristians practicaven el
dejuni els dimecres i els divendres,
els dies stationis. El treball
continuava; però tota la jornada es
tenyia d’un ferm desig de vigilància,
concretada en la petició per la resta
dels homes. Com a soldats de
guàrdia, els qui seguien aquest
costum es veien a si mateixos
vetllant en la presència del seu
Senyor. I aquesta pràctica de pietat
tenia conseqüències en l’ambient que
els envoltava: «de l’àpat que
prendries calcularàs la quantitat de
despesa que correspondria a aquell
dia i el donaràs a una viuda, a un
orfe o a un necessitat» [6]. És
commovedor aquest vincle que, al
llarg de segles de cristianisme, uneix
la vertadera pietat amb la caritat.

L'Eucaristia ocupava un lloc
privilegiat. L’assiduïtat a la paraula
de Déu, les oracions i la fracció del pa
[7] no es reduïa als diumenges.
Alguns textos dels primers escriptors



cristians permeten veure uns homes
que freqüentaven la Sagrada
Comunió entre setmana, de vegades
a costa d’incomoditats per no trencar
els dejunis voluntaris. Qualsevol
petit sacrifici era poc si es tractava
d’enfortir la unió amb Jesús. Homes i
dones sabien que, com més units
estiguessin al Crist, més fàcilment
podrien descobrir el que Déu
esperava d’ells, les ocasions que Ell
tenia preparades per fer arribar la
felicitat plena a tants homes.

No es consideraven aquestes
practiques de pietat com a 
imposicions obligatòries de la fe. Eren
la resposta lògica de correspondre al
do rebut. Déu s’havia donat, ¿com els
homes no anaven a tractar-lo, a
cercar-lo? Per això no es
conformaven amb mínims, i se
servien de tot el que honora a Déu
per tractar-lo [8]. D’aquestes normes
de pietat –així podríem anomenar-
les–, prenien les forces per mostrar el



Crist en les seves obres; per viure de
manera contemplativa, comprenent
que Ell volia servir-se de cadascuna
de les seves accions per anunciar el
Regne de Déu. No oblidaven que
depenien moltes coses grans del fet
que es portessin com Déu volia [9].

AMB LA FORÇA DE LA CARITAT

Per això, la vida de pietat era
inseparable d’un profund apostolat.
En alguns casos, els amics dels
primers cristians percebrien canvis
en el seu estil de vida: la dignitat de
la condició cristiana és incompatible
amb moltes accions considerades
llavors, com ara, normals. Els
cristians aprofitaven aquest contrast
per explicar la raó de la seva
esperança i de la seva nova actitud.
Destacaven com la seva postura era
més avinent a la dignitat de l’home, i
que la seva fe no els feia negar el bo
del món: «no em banyo durant les
saturnals per no perdre el dia i la nit,



però sí a l’hora convenient perquè
em conservi la calor i la salut (...). No
menjo al carrer, en les festes del
Líber; però allà on sopo, sopo el
mateix que tu» [10]. Explicaven que
la seva actitud permetia guardar el
propi cor per a Déu i els altres,
perquè «si fugim dels pensaments,
molt més en rebutjarem les
obres» [11]. Trencaven així el
sofisma d’una moral purament
exterior, perquè el que procedeix del
cor és el que fa impur a l’home [12].

Alguna vegada la conversió al
cristianisme no es notaria
exteriorment, almenys en un primer
moment. Era molta la gent que,
abans del baptisme, era coneguda
per la seva rectitud: sant Justí, el
cònsol Sergi Pau [13], Pompònia
Grecina [14], el senador Apol·loni
[15], els Flavis [16] i molts altres
poden servir d’exemple. Els
historiadors romans van recollir
alguns noms il·lustres; però la major



part dels primers cristians eren
persones corrents que van
reconèixer la veritat en el missatge
del Senyor, moguts per la gràcia. El
fet de trobar la fe en l’edat adulta va
fer que la seva professió i les seves
relacions socials adquirissin encara
més valor: formaven l’ambient on
Crist actuaria en i a través d’ells. En
cap cas van decidir autoexcloure's o
acceptar que se’ls separés de la
societat on havien crescut i a la qual
estimaven. Certament no transigien
amb tot allò que ofenia Déu, però
cercaven excedir-se en el
compliment dels seus deures i sabien
que la seva acció contribuiria a un
món més just. Els testimonis són
innumerables, però potser la millor
prova de la seva actitud sigui la
grapa apostòlica dels primers
cristians. Rere la història de cada
conversió, trobem a algú que va
mostrar amb obres que havia fet una
elecció bona i vertadera. Un home, o



una dona, que afrontava la vida amb
empenta i alegria.

A l’hora d’actuar, els cristians no es
plantejaven falses disjuntives entre
el públic i el privat. Vivien la seva
vida, la mateixa vida del Crist. Això
xocava amb la mentalitat de l’època,
en què molts entenien la religió com
un instrument per a la cohesió de
l’estat. Tal desconcert es veu, per
exemple, en l’acta del martiri de sant
Justí. El prefecte Rústic no era capaç
d’acceptar o comprendre les paraules
de responsabilitat i iniciativa
personal del màrtir: «cadascú es
reuneix on pot i prefereix. Sens
dubte imagines que ens ajuntem en
un mateix lloc, però no és així (...). Jo
visc al costat de cert Martí, al bany de
Timiotino (...). Si algú volia venir a
veure’m, allí li comunicava les
paraules de veritat» [17]. La seva
acció apostòlica era el resultat de la
plena llibertat i iniciativa dels fills de
Déu. El gran canvi social que van



propiciar va ser sempre el resultat de
nombrosíssims canvis personals.

Les incomprensions eren per als
primers cristians un esperó per
mostrar amb obres la fe. L’amor a
Déu es palesava en el martiri. Aquest
s’entenia com a testimoniatge: però
si patir martiri físic era el
testimoniatge suprem, la majoria
dels cristians advertien que havien
de reflectir un martiri espiritual,
manifestant en la seva vida el mateix
amor que movia els màrtirs. Durant
segles, “màrtir” i “testimoni” van ser
termes intercanviables, perquè
corresponien a un únic concepte. Els
nostres avantpassats en la fe sabien
que actuar cristianament facilitaria
la comprensió de l'Evangeli i que la
incoherència portaria a l’escàndol,
«perquè els gentils, quan senten de la
nostra boca les paraules de Déu, es
meravellen de la seva bellesa i
grandesa; però quan descobreixen
que les nostres obres no són dignes



de les paraules que diem,
immediatament comencen a
blasfemar, dient que és un conte
fal·laç i un engany» [18]. Benet XVI
ha recordat la necessitat de mostrar
així la caritat del Crist: «L’amor al
proïsme arrelat en l’amor a Déu és
abans que res una tasca per a cada
fidel» [19]. Quina tasca més
apassionant fer present aquí i ara
l’amor que l’home sempre necessita!
[20] Amor que els primers cristians
van manifestar amb la seva
preocupació social, la seva
honradesa professional, la seva vida
neta i el seu sentit de l’amistat i de la
lleialtat. En definitiva, amb la seva
coherència. «Nosaltres som sempre i
en tot conseqüents i acords amb
nosaltres mateixos, perquè obeïm la
raó i no li fem violència» [21].

A la llum d’aquestes consideracions,
és fàcil de comprendre per què sant
Josepmaria va animar les seves filles
i fills a imitar els primers cristians.



És apassionant viure com van viure
ells: la meditació de la doctrina de
la fe fins a fer-la pròpia, la
trobada amb Crist en l'Eucaristia,
el diàleg personal –l’oració sense
anonimat– cara a cara amb Déu,
han de constituir com la
substància última de la nostra
conducta [22]. D’aquesta manera el
nostre treball, la nostra vida corrent,
manifestaran allò que som: ciutadans
cristians que volem respondre
alegrement a les magnífiques
exigències de la nostra fe en la seva
plenitud [23]

Experimentarem l’esbalaïment dels
primers deixebles en contemplar
les primícies dels miracles que
s’obravenper les seves mans en
nom de Crist, podent dir amb ells: 
“Influïm tant en l’ambient!” [24].

NOTES

[1] Cfr. Sant Justí, Dialogus cum
Tryphone, 2.



[2] Cfr. Lc 15, 16.

[3] Converses, n. 24.

[4] Camí, n. 920.

[5] Sant Ciprià, De Dominica oratione,
n. 35.

[6] Pastor d'Hermas , Mandatum V, 4.

[7] Cfr. Act 2, 42.

[8] Cfr. Tertulià, De oratione, 27.

[9] Cfr. Camí, n. 755.

[10] Tertulià, Apologeticum, 42.

[11] Atenàgores, Legatio pro
christianis, 33.

[12] Mt 15, 18-19.

[13]Act 13, 7.

[14] Tàcit, Annales ,13, 32.

[15] Suetoni, Vita Domitiani, 10, 2.



[16] Suetoni, Història Romana, 67, 14.

[17] Martyrium S. Iustinii et
sociorum, 75.

[18] Pseudo-Climent, Homilia
[Secunda Clementis], 13.

[19] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 20.

[20] Cfr. Ibid., n. 31.

[21] Atenàgores, Legatio pro
christianis, 35.

[22] És Crist que passa, n. 134.

[23] Cfr. Ibid.

[24] Camí, n. 376.

Font: Documents, agost de 2006.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-foc-dels-
primers-cristians/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/el-foc-dels-primers-cristians/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-foc-dels-primers-cristians/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-foc-dels-primers-cristians/

	El foc dels primers cristians

