
opusdei.org

El bé dels fills: la
paternitat
responsable (II)

En el primer article sobre
paternitat responsable es va
exposar que els homes
col·laboren amb Déu en la
concepció i educació dels fills.
En aquesta segona part es
reflexiona sobre el valor dels
fills, acollits com un do absolut.

19/03/2016

La persona del fill



L'article precedent s'assentava sobre
la grandesa de qualsevol persona i,
en concret, la d'aquelles que més
intervenen en l'aparició i
desenvolupament de l'ésser humà.

En aquest article, el tema es cenyeix
a la procreació i passa en
primeríssim lloc la realitat del fill
que d'ordinari en determina els
diversos comportaments.

I així, en el fons de l'actitud
incondicional a favor de la vida
humana batega la capacitat
d'apreciar que el fill —per la seva
sublim condició personal i al marge
de qualsevol altra circumstància—
gaudeix d'un valor inestimable,
d'una bondat constitutiva que mai no
es podria exagerar.

Anàlogament, en el repudi d'una vida
nova s'amaga subtilment i
inconscientment la consideració —
difusa però operativa— de què el fill
és un mal. Un convenciment que

https://opusdei.org/article/la-paternitat-responsable-i-el-be-dels-fills/


provoca estupor i rebuig, però és
fàcil de comprendre en considerar
els valors que dominen en la nostra
cultura.

Els bens útils

Una mirada atenta a allò que és real
permet distingir tres tipus de béns o,
millor dit, tres aspectes o dimensions
del bé.

Els béns útils són els d'ínfima
categoria; tenen la seva bondat
doblement fora de si: en la realitat
per a la qual serveixen i, de manera
definitiva, en els qui volen allò que
aquests instruments fan possible.

Per això, sense patir la menor
alteració, deixen de tenir valor quan
ja no existeix —o quan ningú no els
vol— allò per a la qual cosa servien:
sense canviar ni deteriorar-se, el
millor dels tornavisos perd tota la
seva utilitat si desapareixen els
artefactes units per cargols; i tots els



diners del món no valen res si ningú
no està disposat a moure un dit a
canvi d'ell.

Els bens joiosos i delectables

També els béns delectables tenen
una bondat minsa, perquè tampoc no
acaben de tenir-la per si mateixos: en
última instància, el seu valor depèn
que algú els vulgui i decideixi servir-
se'n.

Per això, la bondat d'allò que només
és apreciat a causa del plaer o el goig
que genera, desapareix quan ningú
no en vol gaudir.

En definitiva allò útil i agradable no
és bo en si mateix i per si mateix. El
seu valor o la seva bondat depenen
de les persones que els reclamen.

El bé digne o absolut

La persona, al contrari, és un bé
digne o absolut. La seva bondat rau



en si mateixa, en el seu ésser-
persona, amb total independència de
qualsevol circumstància: edat, sexe,
salut, comportament, eficàcia,
posició social...

I així ha de ser estimada i apreciada:
per si mateixa o absolutament, al
marge de qualsevol altra condició.

Sens dubte, els béns dignes poden
generar satisfacció o resultar útils,
però no és aquesta la seva bondat
fonamental o primera. L'amistat, per
exemple, és font de goigs
incomparables i produeix beneficis
múltiples. Però no és bàsicament i
radical bona pel plaer o els serveis
que engendra, sinó que se situa a
anys llum per sobre d'ells.

Podria dir-se que per si mateixa
l'amistat és tan extraordinàriament
bona, que també aporta satisfaccions
i beneficis i que cap altra realitat no
pot proporcionar. Però tenir amics
només per aquests avantatges afegits



degrada o prostitueix l'amistat: la
relativitza, oblidant que la seva
bondat és absoluta.

Una ceguesa generalitzada

Tanmateix, en la nostra civilització,
els béns relatius s'han imposat de
manera que la mateixa noció de bé
digne o absolut ha desaparegut.

Any rere any, els meus alumnes de
primer de filosofia discuteixen sobre
si aquesta és o no útil, per acabar
decantant-se a favor de la seva
utilitat. La seva sorpresa és
majúscula quan els explico que,
precisament per manifestar-ne la
superioritat i noblesa, Aristòtil
declara la filosofia radicalment
inútil: terme que, per fer-me a
entendre, tradueixo com supraútil,
intentant pal·liar l'absència de
significat del bé digne.

De manera semblant, després
d'explicar-los amb detall que la



filosofia no se subordina a un
objectiu ulterior, que el filòsof només
busca saber per saber, gairebé tots
ho tradueixen afirmant que el filòsof
coneix pel plaer de saber.

Com molts dels nostres
contemporanis, de vegades semblen
incapaços de concebre el bé en i per
si, i no en virtut del benefici o
satisfacció que genera. En tals
circumstàncies, en no poder
comprendre-la, la bondat d'allò que
és digne “no existeix”.

A tu t'agraden els fills?

Respecte a la procreació, el problema
sorgeix quan, sense plena
consciència, la bondat del fill tendeix
a mesurar-se amb els paràmetres
dels béns inferiors, cosa gens
infreqüent.

En intervencions públiques, en
comentar que tinc set fills, no és
estrany que algun dels assistents em



demani: «A tu t'agraden molt els
nens, oi?» Solc fer una pausa, mirar-
lo fixament uns segons i afegir en to
amable: «Agradar-me, agradar-me, el
que veritablement m'agrada és el
pernil. Els meus fills els estimo amb
tota l'ànima».

La reacció sol ser cordial, i no em
costa massa fer-los entendre que un
fill —una persona— mai no s'ha de
convertir en qüestió de gustos,
antulls o apetències.

I és que el bé digne està a anys llum
per sobre del delectable i l'útil. En
rigor, es tracta de béns
incommensurables, que mai no
s'haurien de ponderar en la mateixa
balança. El bé digne es justifica per si
mateix i per si mateix ha d'estimar-
se; l'útil i delectable, no.

En conseqüència, més encara que
conèixer els criteris que regeixen la
procreació responsable —que sens
dubte cal saber—, avui resulta



imprescindible desenvolupar
l'aptitud —sovint atrofiada o
inexistent— per captar amb fondària
la bondat pròpia del fill. Advertir
que, per portar-lo al món, no fa falta
més raó que la seva sublim grandesa;
i que el que requereix altres motius,
seriosos i proporcionats, és no
procurar portar-lo.

Existeixen motius per no portar un
fill al món?

Per impedir la procreació o eliminar-
ne el fruit, no. En ocasions, sí per
deixar de posar els mitjans de quals
podria donar-se la procreació.

El fill constitueix un bé absolut, en
l'accepció més pròpia del terme. Però
absolut no equival a infinit. I
precisament a causa de la seva
finitud, sempre porta aparellats certs
mals, els derivats de la necessitat
d'atendre'l, que es podria considerar
ordinaris.



Davant d'ells, si s'ignora o es
desconeix la bondat absoluta de la
persona, el fill passa automàticament
a concebre's com un mal. Però, pel
mateix motiu, ho seran també el
cònjuge, els pares, els germans, els
amics...

Topem amb la lògica tremendament
individualista de Sartre, per a qui
«l'infern són els altres», i l'única
resposta, l'aïllament: és a dir, la
solitud, el més autèntic infern.

L'exclusió del digne desemboca
inevitablement en una dificultat
lògica insuperable, en un camí cec,
sense sortida. Al contrari, el
reconeixement del fill com a ben
absolut, relativitza aquests mals
inevitables i els transforma en ocasió
de creixement personal.

Inconvenients greus o
extraordinaris



Són els qui posen en joc una o més
persones: perill seriós per a la mare
gestant o per a la subsistència de la
família, càrregues que la salut física
o psíquica dels pares aconsella no
assumir...

En tals circumstàncies, la situació
canvia... i també ha de modificar-se
l'actitud i el comportament dels
possibles pares.

El criteri de fons és aquell que regeix
tota actuació moral: fes el bé i evita
el mal, amb les exigències pròpies de
cada membre d'aquest enunciat.

Fer el bé constitueix el més bàsic,
fonamental i joiós deure de l'ésser
humà. Però ningú no està obligat a
posar per obra tots els béns que, en
abstracte, pogués realitzar. Entre
altres motius perquè, en optar per un
d'ells —una professió, un estat civil...
—, tindrà forçosament que
desatendre tots els bens alternatius



que, en tals circumstàncies, podria
escollir i dur a terme.

Al contrari, mai no està permès voler
positivament un mal o impedir,
també mitjançant una acció
encaminada directament a això, un
bé. L'imperatiu d'evitar el mal, amb
el qual es completa la faceta
afirmativa de l'ètica, no admet
excepcions.

De nou la bondat del fill

Hem realitzat aquestes reflexions
tenint en l'horitzó, sobretot, la
grandesa de la persona dels fills, que,
segons afirma el Catecisme de
l'Església catòlica (núm. 1652), citant
al Vaticà II, “són el do més excel·lent
del matrimoni i contribueixen
immensament al bé dels seus pares”.

Recolzats precisament en aquesta
bondat íntima i constitutiva, que mai
no es podria exagerar, en el que
incumbeix a la procreació convé



distingir dos comportaments oposats,
i conèixer el principi que permet
distingir-los.

a) Si existeixen causes
proporcionades, és moralment lícit
no voler fer el necessari per a una
nova concepció, encara que mai amb
intenció anti-conceptiva, sinó
merament no-conceptiva: amb altres
paraules, està permès deixar de voler
la procreació d'un nou fill i deixar
d'actuar en favor d'ella.

b) Però mai no serà moralment
legítim posar activament
impediments perquè el fill arribi a la
vida (anti o contraconcepció), ja que
això equivaldria a voler positivament
un mal —que no existeixi la nova
criatura— i a obrar en conseqüència.

És la profunda diferència que separa
l'anticoncepció de l'ús adequat dels
mètodes naturals. Divergència que,
malgrat l'habitual denominació, no



és, només ni de bon tros, qüestió de
mètodes.

En definitiva, el criteri de fons
continua sent la bondat absoluta del
fill. Els qui per raons greus
decideixen deixar de posar els
mitjans per a una nova concepció,
han de continuar considerant el fill
possible com un gran bé, però que no
buscaran a causa de la seva condició
actual.

No fan res positiu que s'oposi a la
concepció, però s'abstenen de posar
els mitjans perquè un nou ésser
humà rebi l'existència. I si, al marge
de la seva voluntat, Déu els beneís
amb un altre fill, l'acceptarien sense
reserves, confiant en la infinita
Bondat i Omnipotència divines.

Les famílies nombroses

Finalment, la consideració de la
grandesa constitutiva de cada fill
ajuda a entendre, com així mateix



recorda el Catecisme, que “la sagrada
Escriptura i la pràctica tradicional de
l'Església” vegin “en les famílies
nombroses un signe de la benedicció
divina i de la generositat dels
pares” (núm. 2373).

Certament, existeixen matrimonis als
quals Déu concedeix pocs fills o als
quals no atorga descendència,
demanant-los llavors que encarrilin
la seva capacitat conjunta d'estimar
cap al bé d'altres persones; però
també pel que implica de generositat,
la creació i la cura d'una família
nombrosa, si tal fos la voluntat de
Déu, és una garantia de felicitat i
d'eficàcia sobrenatural (cf. És Crist
que passa, n. 25).

Com afirmava Benet XVI, i potser de
manera particular en el moment
present, les famílies “amb molts fills
constitueixen un testimoni de fe,
valentia i optimisme” (Audiència
General, 2-XI-2005) i “donen un

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/25
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/25
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/25
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/25


exemple de generositat i confiança
en Déu” (Discurs, 18-I-2009); alhora,
el papa Francesc exclamava: “Dóna
consol i esperança veure tantes
famílies nombroses que acullen els
fills com un veritable do de
Déu” (Audiència general, 21-01-2015).

D'altra banda, en bastants ocasions
Déu beneeix la generositat d'aquests
pares, suscitant entre els fills
decisions de lliurament ple a
Jesucrist i desitjos també de què ells
portin al món nombrosos fills. Són
famílies que estan plenes de vitalitat
humana i sobrenatural. A més, en
arribar a la vellesa, els pares es
veuran d'ordinari envoltats de
l'afecte dels seus fills i dels fills dels
seus fills.

Tomás Melendo

https://opusdei.org/article/el-papa-francesc-cada-fill-es-una-benediccio/


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/el-be-dels-fills-
la-paternitat-responsable-ii/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/el-be-dels-fills-la-paternitat-responsable-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-be-dels-fills-la-paternitat-responsable-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/el-be-dels-fills-la-paternitat-responsable-ii/

	El bé dels fills: la paternitat responsable (II)

