
opusdei.org

Educar l'afectivitat

Els afectes són imprescindibles
per a una vida plena. Cal, però,
educar-los perquè
contribueixin realment a la
felicitat de la persona. Nou
lliurament sobre la família i
l'educació.

24/07/2011

Des de molt antic hom va pensar que
eren dolents aquells sentiments que
disminuïssin o anul·lessin la llibertat.
Aquesta va ser la gran preocupació
de l'època grega, del pensament
oriental i de moltes de les religions



antigues. En totes les grans tradicions
sapiencials de la humanitat trobem
una advertència sobre la
importància d'educar la llibertat de
l'home davant els desitjos i
sentiments. Sembla com si totes elles
haguessin experimentat, d'ençà de
temps molt remots, que a l'interior
del cor de l'home hi ha forces i
sol·licitacions contraposades que
sovint pugnen violentament entre si.

Totes aquestes tradicions parlen de
l'agitació de les passions; desitgen la
pau d'una conducta prudent, guiada
per una raó que s'imposa sobre els
desitjos: apunten vers una llibertat
interior en l'home, una llibertat que
no és un punt de partida sinó una
conquesta que cada home ha de
realitzar. Cada un ha d'adquirir
domini de si mateix, imposant-se la
regla de la raó, i aquest és el camí
d'allò que es va començar a
anomenar virtut: l'alegria i la felicitat



vindran com a fruit d'una vida
d'acord amb ella.

Conversió del cor

La moral cristiana ensenya que el
desordre del nostre món afectiu té
les seves arrels en el pecat original.
El cor humà és capaç d'indubtable
noblesa, dels graus més alts
d'heroisme i de santedat, però també
de les baixeses més grans i dels
instints més deshumanitzats.

El Nou Testament recull en diverses
ocasions paraules de Jesucrist en què
insistia demanant amb força la
conversió interior del cor i dels
desitjos: Ja sabeu que es va dir: No
cometis adulteri. Doncs jo us dic:
Tothom qui mira la dona de l'altre
amb desig de posseir-la, ja ha comès
adulteri amb ella en el seu cor [1].

Nostre Senyor subratlla que no n'hi
ha prou amb abstenir-se de fer el
mal, o amb atenir-se a unes normes



en el capteniment exterior, sinó que
cal canviar el cor, perquè de dintre el
cor de l'home surten les intencions
dolentes que el porten a relacions
il·legítimes, robatoris, assassinats,
adulteris, avarícies, maldats, trampes,
llibertinatge, enveges, injúries,
arrogància, insensatesa. Tot això
dolent surt de dintre i fa impur l'home
[2].

Els seus ensenyaments són una
constant crida a la conversió del cor,
l'única que fa realment bo l'home: 
l'home bo, del bon tresor del seu cor,
en treu la bondat, i l'home dolent, del
seu tresor dolent, en treu el mal.
Perquè del que sobreïx del cor, en
parla la boca [3]. Remarquen la
necessitat radical de purificar-se
interiorment: Vosaltres sou els qui
davant la gent us feu passar per
justos, però Déu coneix els vostres
cors [4].



Els actes immorals sorgeixen dels
pensaments torts que cova el cor. Per
això té tanta importància l'educació
dels afectes. I per això, l'apòstol Pere
diu a Ananies, quan és sorprès en la
seva falsedat: Per què has maquinat
una cosa així? [5]

La moral cristiana no observa amb
recel els sentiments. Al contrari, en
dóna una importància fonamental a
la cura i l'educació, ja que tenen una
transcendència molt gran en la vida
moral. Orientar i educar l'afectivitat
suposa un treball de purificació,
perquè el pecat ha introduït el jull
del desordre en el cor de tots els
homes i cal guarir-lo. Per això, va
escriure sant Josepmaria: No et dic
que em treguis els afectes, Senyor,
perquè amb ells puc servir-te, sinó que
els passis pel gresol [6].

Es tracta de construir sobre el
fonament ferm de les exigències de
la dignitat de l'home, del respecte i la



sintonia amb tot allò que exigeix la
seva naturalesa i li és propi. I el
millor estil afectiu, el millor caràcter,
serà aquell que ens situï en una
òrbita més propera a aquesta
singular dignitat que correspon a
l'ésser humà. En la mesura que ho
aconseguim, se'ns farà més
accessible la felicitat i la santedat.

Sentiments i virtut

Cada sentiment afavoreix unes
accions i n'entorpeix d'altres. Per
tant, els sentiments afavoreixen o
entorpeixen una vida
psicològicament i espiritual sana, i
també afavoreixen o entorpeixen la
pràctica de les virtuts o valors que
volem assolir. No es pot oblidar que
l'enveja, l'egoisme, la supèrbia o la
mandra, són certament mancances
de virtut, però també són mancances
de l'adequada educació dels
sentiments que afavoreixen o
entorpeixen aquesta virtut. Hom pot



dir per tant que la pràctica de les
virtuts afavoreix l'educació del cor, i
viceversa.

Moltes vegades s'oblida que els
sentiments són una poderosa realitat
humana, una realitat que –per bé o
per mal— és habitualment allò que
amb més força ens impulsa o retreu
al nostre actuar. De vegades s'ha
tendit a descuidar la seva educació,
potser per la confusa impressió que
és quelcom una mica fosc i misteriós,
poc racional, gairebé aliè al nostre
control, o potser per confondre
sentiment amb sentimentalisme o
sensibleria, o perquè l'educació de
l'afectivitat és una tasca difícil, que
requereix discerniment i constància,
i potser per això s'eludeix gairebé
sense adonar-nos.

Els sentiments aporten a la vida gran
part de la riquesa, i resulten decisius
per a una vida reeixida i feliç. El que
cal per aconseguir la felicitat, no és



una vida còmoda sinó un cor
enamorat [7]. I per això cal educar el
cor, encara que no sempre sigui un
tasca fàcil. Tots tenim la possibilitat
de conduir força els nostres
sentiments. No hem de caure en el
fatalisme de pensar que amb prou
feines poden educar-se, i considerar
per això que les persones són
indefectiblement d'una manera o
d'una altra, i que són generoses o
envejoses, tristes o alegres,
afectuoses o fredes, optimistes o
pessimistes, com si això fos que
quelcom respon a una naturalesa
inexorable gairebé impossible de
modificar.

És cert que les disposicions
sentimentals tenen un component
innat; resulta difícil precisar-ne
l'abast. Però hi ha també el poderós
influx de la família, de l'escola, de la
cultura en què es viu, de la fe. I,
sobretot, l'esforç personal per
millorar, amb la gràcia de Déu.



Exemple, exigència, bona
comunicació

En l'aprenentatge emocional,
l'exemple té un particular
protagonisme. Només cal pensar en
com es transmet de pares a fills la
capacitat de reconèixer el dolor dels
altres, de comprendre els altres, de
brindar ajuda a qui ho necessita. Són
estils emocionals que tots aprenem
de manera natural i els registrem en
la nostra memòria gairebé sense
adonar-nos, observant els qui ens
envolten.

Però no per això tot és qüestió de bon
exemple. Hi ha fills egoistes i
insensibles els pares dels quals són
persones de gran cor. I això és així
perquè el model és important, però, a
més d'això (per exemple, de pares
atents a les necessitats dels altres),
cal sensibilitzar davant aquests
valors (fer-los descobrir aquestes
necessitats en els altres, assenyalar-



los l'atractiu d'un estil de vida basat
en la generositat) i, a més, educar en
un clima d'exigència personal,
perquè, si no hi ha autoexigència, la
mandra i l'egoisme ofeguen
fàcilment qualsevol procés de
maduració emocional. La disciplina i
l'autoritat són decisives per educar,
ja que sense una mica de disciplina
difícilment es poden aprendre la
majoria de les qüestions importants
per a la vida.

Al costat d'això, és essencial que hi
hagi un clima distès, de bona
comunicació, que en la família sigui
fàcil crear moments de major
intimitat, en els quals puguin aflorar
amb confiança els sentiments de
cada un i així ser compartits i
educats; que no hi hagi un excessiu
pudor a l'hora de manifestar els
propis sentiments, que hi hagi
facilitat per expressar als altres amb
lleialtat i afecte allò que d'ells ens ha
disgustat, etc.



Quan manca aquesta sintonia davant
algun tipus de sentiments (de
misericòrdia davant el sofriment
aliè, de desig de superar-se davant
d'una contrarietat, d'alegria davant
l’èxit d’altres, etc.), o en la mesura
que aquests sentiments no es
fomenten, o fins i tot es dificulten o
es desprestigien, cadascun tendeix a
restringir-los i, a poc a poc, els
sentirà cada vegada menys: es van
desdibuixant i desapareixen del
repertori emocional.

La força de l'educació

Entre el sentiment i la conducta hi ha
un pas important. Per exemple, es
pot sentir por i actuar valentament.
O sentir odi i perdonar. En aquest
espai entre sentiments i acció hi ha la
llibertat personal. Es produeix
llavors una decisió personal, que rau
en part en aquest moment concret i
en part abans, en el procés previ
d'educació i autoeducació. Al llarg de



la vida es va creant un estil de sentir,
i també un estil d'actuar. Seguint
amb l'exemple, una persona poruga
o rancorosa s'ha acostumat a
reaccionar cedint a la por o al rancor
que espontàniament li produeixen
determinats estímuls, i això ha creat
en ell un hàbit més o menys
permanent. Aquest hàbit el porta a
tenir un estil de respondre
afectivament a aquestes situacions,
fins acabar constituint-se en un tret
del seu caràcter.

En definitiva, no podem canviar la
nostra herència genètica, ni la nostra
educació fins al dia d'avui, però sí
que podem pensar en el present i en
el futur, amb una confiança
profunda en la gran capacitat de
transformació de l'home a través de
la formació, de l'esforç personal i de
la gràcia de Déu.

Sentiments i educació moral



L'educació ha de prestar una atenció
molt particular a l'educació moral, i
no pot quedar-se només en qüestions
com el desenvolupament
intel·lectual, la força de voluntat o
l'estabilitat emocional. I una bona
educació sentimental ha d'ajudar,
entre altres coses, a aprendre, en la
mesura possible, a gaudir fent el bé i
sentir disgust fent el mal. Es tracta,
per tant, d'aprendre a estimar allò
que de veritat mereix ser estimat.

En el nostre interior hi ha sentiments
que ens empenyen a obrar el bé, i,
amb ells, pul·lulen també altres que
amenacen la nostra vida moral. Per
això hem de procurar modelar els
nostres sentiments perquè ens ajudin
al màxim a sentir-nos bé amb allò
que ens ajuda a construir una vida
personal harmònica, plena, assolida;
i a sentir-nos malament en cas
contrari. Perquè l'educació moral ens
ajuda –entre altres coses— a sentir
òptimament.



Per als primers cristians, el sentit
positiu de l'afectivitat humana era
una cosa connatural i molt propera.
Prova d'això és el consell de sant Pau:
Tingueu en vosaltres els mateixos
sentiments que tingué el Crist Jesús
[8]. El Catecisme de l'Església Catòlica
parla també de la importància
d'implicar la vida afectiva en la
santedat: «La perfecció moral és que
l'home no sigui mogut al bé
únicament per la seva voluntat, sinó
també pel seu apetit sensible segons
aquesta paraula del salm: "Ple de
goig i amb tot el cor, aclamo el Déu
que m'és vida" (Sal 84, 3)» [9].

És veritat que de vegades fer el bé no
serà atractiu. Per això, els sentiments
no són sempre una guia moral
segura. Però no cal menysprear-ne la
força i la influència, sinó
comprendre que convé educar-los
perquè ajudin com més millor a la
vida moral. Si una persona, per
exemple, sent desgrat en mentir i



satisfacció quan és sincera, això sens
dubte li serà de gran ajuda. I si se
sent molesta quan és deslleial, o
egoista, o mandrosa, o injusta,
aquests sentiments li allunyaran
d'aquests errors, i de vegades amb
bastant més força que altres
arguments.

Amb una bona educació dels
sentiments, costa menys esforç
portar una vida de virtut i arribar a
la santedat. De tota manera, per molt
bona que sigui l'educació d'una
persona, fer el bé suposarà sovint un
venciment, i de vegades gran. Però
sempre se surt guanyant amb el bé.
En canvi, triar el mal suposa
autoenganyar-se i, a la llarga, una
vida molt més difícil i decebedora.
Per això, no es tracta de guanyar-nos
la felicitat del Cel sent desgraciats a
la terra, sinó de cercar les dues
felicitats a la vegada: Cada cop
n'estic més persuadit: la felicitat



del Cel és per als qui saben ser
feliços a la terra [10].

La llibertat interior

De vegades tendim a identificar
obligació amb coacció, percebem la
idea del deure com una pèrdua de
llibertat; i això és un error en el
desenvolupament emocional. Actuar
d'acord amb el deure és una cosa que
ens perfecciona. Si acceptem el
nostre deure com una veu amiga,
l'acabarem assumint de manera
gustosa i cordial, i descobrirem a poc
a poc que el gran èxit de l'educació
afectiva és assolir unir tan com sigui
possible el voler i el deure. Així, a
més, s'aconsegueix un grau de
llibertat molt més gran, perquè la
felicitat no es troba en fer allò que un
vol, sinó en voler allò que un ha de
fer.

Així ens sentirem lligats al bon obrar
moral, però no obligats, ni forçats, ni
coaccionats, perquè el percebrem



com un ideal que ens porta a la
plenitud, i això constitueix una de les
conquestes més grans de la llibertat
veritable.

A. Aguiló

[1] Mt 5, 27-28.

[2] Mc 7, 21-23.

[3] Lc 6, 45.

[4] Lc 16, 15.

[5] Ac 5, 4.

[6] Sant Josepmaria, Forja, n. 750.

[7] Sant Josepmaria, Solc, n. 795.

[8] Fl, 2, 5.

[9] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1770.



[10] Sant Josepmaria, Forja, n. 1005.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/educar-
lafectivitat/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/educar-lafectivitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/educar-lafectivitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/educar-lafectivitat/

	Educar l'afectivitat

