
opusdei.org

Educar en
temprança i
sobrietat (1)

"Tingueu valor per educar en
l’austeritat –deia sant
Josepmaria a un grup de
famílies—; si no, no fareu res".
Sobre aquesta virtut se centra
aquest nou text de la sèrie
dedicada a la família.

25/05/2011

En la tasca d'educació, quan els pares
neguen als fills algun desig, és fàcil
que aquests demanin per què no



poden seguir la moda, o menjar
alguna cosa que els agrada, o què els
impedeix passar hores navegant per
Internet, o jugant a l'ordinador. La
resposta que ve espontània pot ser,
simplement, "perquè no ens podem
permetre aquesta despesa" o "perquè
has d'acabar els deures" o, en el
millor dels casos, "perquè acabaràs
sent un capritxós".

Són respostes fins a cert punt vàlides,
si més no per sortir d'un momentani
encallament, però que sense
pretendre-ho poden amagar la
bellesa de la virtut de la temprança,
fent que aparegui davant els fills com
una simple negació d'allò que atrau.

Per contra, com qualsevol virtut, la
temprança és fonamentalment
afirmativa. Capacita la persona per
fer-se mestressa de si mateixa, posa
ordre en la sensibilitat i l'afectivitat,
en els gustos i desitjos, en les
tendències més íntimes del jo: en



definitiva, ens procura l'equilibri en
l'ús dels béns materials, i ens ajuda a
aspirar al bé millor [1]. De manera
que, d'acord amb sant Tomàs, la
temprança podria situar-se en l'arrel
mateixa de la vida sensible i
espiritual [2]. No en va, si hom
llegeix amb atenció les benaurances
s'observa que, d'una manera o altra,
gairebé totes estan relacionades amb
aquesta virtut. Sense ella no es pot
veure Déu, ni ser consolats, ni
heretar la terra i el cel, ni suportar
amb paciència la injustícia [3] : la
temprança canalitza les energies
humanes per moure el molí de totes
les virtuts.

Senyoriu

El cristianisme no es limita a dir que
el plaer és una cosa "permesa". Ho
considera, més aviat, com una cosa
positivament bona, perquè Déu
mateix l'ha posat en la naturalesa de
les coses, com a resultat de la



satisfacció de les nostres tendències.
Però això és compatible amb la
consciència que el pecat original
existeix, i ha desordenat les passions.
Tots comprenem bé per què sant Pau
diu faig el mal que no vull [4]; és com
si el mal i el pecat haguessin estat
empeltats en el cor humà que,
després de la caiguda original, es
troba en la tessitura d'haver de
defensar-se de si mateix. Aquí es
revela la funció de la temprança, que
protegeix i orienta l'ordre interior de
les persones.

Un dels primers punts de Camí pot
servir per enquadrar el lloc de la
temprança en la vida de les dones i
dels homes: Acostuma't a dir que no 
[5]. Sant Josepmaria explicava al seu
confessor el sentit d'aquest punt,
assenyalant que és més senzill dir
que sí: a l'ambició, als sentits... [6].
En una tertúlia, comentava que quan
diem que sí, tot són facilitats, però
quan hem de dir que no, ve la lluita, i



de vegades no ve la victòria en la
lluita, sinó la derrota. Per tant, ens
hem d'acostumar a dir que no per
vèncer en aquesta lluita. Perquè
d'aquesta victòria interna surt la pau
per al nostre cor, i la pau que portem
a les nostres llars –cada un, a la
vostra—, i la pau que portem a la
societat i al món sencer [7].

Dir que no, en moltes ocasions,
comporta una victòria interna que és
font de pau. És negar-se a allò que
allunya de Déu –a les ambicions del
jo, a les passions desordenades—, és
la via imprescindible per afirmar la
pròpia llibertat, és una manera de
col·locar-se al món i davant el món.

Quan algú diu que sí a tots i a tot allò
que l'envolta o li ve de gust, cau en
l'anonimat, d'alguna manera es
despersonalitza, és com un ninot
mogut per la voluntat d'altres. Potser
hàgim conegut alguna persona que
és així, incapaç de dir que no als



impulsos de l'ambient o als desitjos
dels que l'envolten. Són persones
aduladores en què l'aparent afany de
servei revela manca de caràcter o,
fins i tot, hipocresia; són persones
incapaces de complicar-se la vida
amb un "no".

Perquè qui diu que sí a tot, en el fons,
demostra que, a part de si mateix,
poca cosa li importa. Qui, en canvi,
sap que guarda un tresor en el seu
cor [8], lluita contra allò que se li
oposa. Per això, "dir que no" a
algunes coses és, sobretot,
comprometre's amb altres, situar-se
al món, declarar davant els altres la
pròpia escala de valors, la forma de
ser i de comportar-se. Suposa –si més
no— voler forjar el caràcter,
comprometre's amb allò que
realment s'estima, i donar-ho a
conèixer amb les pròpies accions.

L'expressió d'alguna cosa o algú "ben
temperat" produeix una idea de



solidesa, de consistència: Temprança
és senyoriu. Senyoriu que
s'aconsegueix quan s'és conscient
que no tot allò que experimentem en
el cos i en l'ànima ha de resoldre's a
raig fet. No tot allò que es pot fer s'ha
de fer. Resulta més còmode deixar-se
arrossegar pels impulsos que
anomenem naturals, però al final
d'aquest camí es troba la tristesa,
l'aïllament en la pròpia misèria [9].

L'home acaba depenent de les
sensacions que l'ambient desperta en
ell, i cercant la felicitat en sensacions
fugaces, falses, que –precisament per
ser passatgeres— mai no satisfan. El
destemprat no pot trobar la pau, va
donant batzegades d'una banda a
l'altra, i acaba per entossudir-se a
una recerca sense fi, que esdevé una
autèntica fugida de si mateix. És un
etern insatisfet, que viu com si no
pogués conformar-se amb la seva
situació, com si fos necessari cercar
sempre una nova sensació.



En pocs serveis es veu millor que en
la manca de temprança la servitud
del pecat. Com diu l'Apòstol, en la
seva desesperació es van lliurar al
desvari [10]. El destemprat sembla
haver perdut el control de si mateix,
bolcat com està a cercar sensacions.
Per contra, la temprança compta
entre els seus fruits amb la serenitat i
el repòs. No calla ni nega els desitjos
i passions, però fa l'home
veritablement amo, senyor. La pau és
«tranquil·litat en l'ordre» [11], només
es troba en un cor segur de si mateix,
i disposat a lliurar-se.

Temprança i sobrietat

Com es pot ensenyar la virtut de la
temprança? En nombroses ocasions,
sant Josepmaria ha abordat la
qüestió, posant l'accent en dues idees
fonamentals: per educar són
necessàries la fortalesa i l'exemple, i
promoure la llibertat. Així,
comentava que els pares han



d'ensenyar als fills a viure amb
sobrietat, a portar una vida una mica
espartana, és a dir, cristiana. És
difícil, però cal ser valents: tingueu
valor per educar en l'austeritat; si no,
no fareu res [12].

D'això que hem dit, resulta que és
indubtable la importància d'aquesta
virtut, però pot semblar sorprenent
que sant Josepmaria consideri que
una vida espartana sigui sinònim de
quelcom cristià, o a l'inrevés, que el
cristià s'expliqui pel espartà. Sembla
que la solució de la paradoxa està a
relacionar la vida espartana amb la
importància que té la valentia –part
de la virtut de la fortalesa— per
educar la temprança.

A més, aquí s'han de distingir dos
sentits de valentia: en primer lloc, cal
ser valent per assumir personalment
aquesta manera de vida espartana –
és a dir, cristiana—. Ningú no dóna el
que no té, i més si es considera que



per ensenyar la virtut de la
temprança és capital l'exemple i
l'experiència pròpia. Precisament
perquè es tracta d'una virtut en la
que les accions s'adrecen al
despreniment; és fonamental que els
educands vegin davant seu els seus
efectes.

Si els que són sobris transmeten
alegria i pau d'ànim, els fills tindran
un incentiu per imitar els pares. La
manera més senzilla i natural de
transmetre aquesta virtut és
l'ambient familiar, sobretot quan els
nens són petits. Si veuen que els
pares renuncien amb elegància al
que a ells els sembla un caprici, o
sacrifiquen el seu propi descans per
atendre la família –per exemple, per
ajudar-los amb les tasques del
Col·legi, o banyar o donar de menjar
als petits o jugar amb ells—,
assimilaran el sentit d'aquestes
accions i les relacionaran amb
l'atmosfera que es respira a la llar.



En segon lloc, també cal valentia per
proposar la virtut de la temprança
com un estil de vida bo i desitjable.
És cert que quan els pares viuen
d'una manera sobria, serà més fàcil
suggerir a través de comportaments
concrets. Però de vegades, els pot
venir el dubte de fins a quin punt no
estan interferint en la legítima
llibertat dels fills, o imposant, sense
dret, la pròpia manera de viure. Fins
i tot és possible que es plantegin si és
eficaç imposar o manar una cosa que
no sembla que els fills puguin o no
vulguin assumir. Si se'ls nega un
caprici, no roman el desig, sobretot
quan els seus amics tenen això? No
es fomenta així que se senti
"discriminat" en les seves relacions
socials? O, encara pitjor, no és una
ocasió perquè es distanciï dels pares,
i que sigui insincer?

En el fons, si som realistes, ens
adonem que cap d'aquests motius és
prou convincent. Quan hom es



comporta amb sobrietat, descobreix
que la temprança és un bé, i que no
es tracta de carregar absurdament
els fills amb un fardell insuportable,
sinó de preparar-los per a la vida. La
sobrietat no és simplement un model
de conducta que un "tria" i que no es
pot imposar a ningú, sinó que és una
virtut necessària per posar una mica
d'ordre en el caos que el pecat
original ha introduït en la naturalesa
humana.

Es tracta de ser conscients que tota
persona, per tant, ha de lluitar per
adquirir-la, si vol ser amo i senyor de
si mateix. Cal convèncer-se que no
n'hi ha prou amb el bon exemple per
educar. Cal saber explicar, saber
fomentar situacions en què puguin
exercirtar la virtut i, arribat el cas,
saber oposar-se –i demanar al Senyor
la força per fer-ho— als capricis que
l'ambient i les ganes del nen –
certament naturals, però influïts ja



per una incipient concupiscència—
reclamen.

Llibertat i temprança

D'altra banda, es tracta d'educar en
temprança i llibertat a la vegada: són
dos àmbits que es poden distingir,
però no separar, sobretot, perquè la
llibertat "travessa" tot l'ésser de la
persona i és a la base de l'educació.
L'educació s'adreça a que cadascú es
capaciti per prendre lliurement les
decisions encertades que
configuraran la seva vida.

No s'educa amb una actitud
protectora en la qual, de fet, els pares
acaben suplantant la voluntat del
nen i controlant cadascun dels seus
moviments. Ni tampoc amb una
acció tan excessivament autoritària
que no deixa espai al creixement de
la personalitat i del propi criteri. En
ambdós casos, el resultat final
s'assemblarà més a un succedani de



nosaltres mateixos o a una caricatura
de persona sense caràcter.

Hom encerta quan va deixant que el
fill vagi prenent les seves decisions
d'acord amb la seva edat, i que
aprengui a triar fent-li veure les
conseqüències dels seus actes, alhora
que percep el suport dels pares –i
dels que intervenen en la seva
educació— per encertar en triar o,
eventualment, per rectificar una
decisió equivocada.

Un fet que sant Josepmaria va
explicar en diverses ocasions sobre
la seva infància resulta il·lustratiu:
els seus pares no transigien amb els
seus capricis, i davant un menjar que
no li agradava, la mare –en comptes
de preparar una altra cosa—
assenyalava que ja menjaria del
segon plat... Així, fins que un dia el
nen va llançar el menjar contra la
paret... i els pares la van deixar
tacada durant mesos, de manera que



tingués ben presents les
conseqüències de la seva acció [13] .

L'actitud dels pares de sant
Josepmaria reflecteix com es pot
conjuntar el respecte per la llibertat
del fill amb la necessària fortalesa
per a no transigir amb els mers
capricis. Lògicament, la manera
d'afrontar cada situació serà diversa.
En educació, no hi ha receptes
generals; compta cercar el millor per
a l'educant i tenir clares –per haver-
ho experimentat— quines són les
coses bones que cal ensenyar a
estimar, i quines són les coses que li
poden resultar perjudicials. En tot
cas, convé mantenir i promoure el
principi del respecte a la llibertat: és
preferible equivocar-se en algunes
situacions que imposar sempre el
mateix judici, més encara si els fills
ho perceben com una cosa poc
raonable o fins i tot arbitrària.



Aquesta petita anècdota del "plat
trencat" ens proporciona, a més,
l'ocasió per reparar en un dels
primers camps en els quals cal
educar la virtut de la temprança: el
dels àpats. Tot allò que hom faci per
fomentar les bones maneres, la
moderació i la sobrietat ajuda a
adquirir aquesta virtut.

Certament, cada edat presenta
circumstàncies específiques que fan
que calgui afrontar la formació de
maneres diverses. L'adolescència
requerirà més la mesura en les
relacions socials que la infància,
alhora que permetrà racionalitzar
millor els motius que porten a viure
d'una manera o altra, però la
temprança en els àpats pot
desenvolupar-se en els nens amb
relativa facilitat, dotant-los d'uns
recursos –fortalesa en la voluntat i
autodomini—que els seran
d'indubtable utilitat quan arribi el



moment de lluitar amb temprança en
l'adolescència.

Així, per exemple, preparar menús
variats, saber tallar capricis o
rareses, encoratjar a acabar el
menjar que no agrada, a no deixar
res del que s'han servit al plat,
ensenyar a usar els coberts o esperar
que es serveixin tots abans de
començar a menjar, són maneres
concretes d'enfortir la voluntat del
nen. A més, durant la infància, el
clima familiar de sobrietat que
tracten de viure els pares –
valentament sobris!— es transmet
com per osmosi, sense que calgui fer
res d'especial.

Si el menjar que sobra no es llença,
sinó que s'utilitza per completar
altres plats, si els pares no mengen
entre hores, o deixen que els altres
repeteixin primer de les postres que
tant èxit han tingut, els nois creixen
considerant natural aquesta manera



de procedir. En el moment adequat,
hom donarà les explicacions del
perquè s'actua així, de manera que
puguin entendre: relacionant-lo amb
el bé de la pròpia salut, o per ser
generosos i demostrar l'afecte que es
té al germà, o com una manera
d'oferir un petit sacrifici a Jesús...
motius que moltes vegades els nens
entenen millor del que els adults
pensem.

J. M. Martín i J. de la Vega

[1] Cf. Catecisme de l'Església
Catòlica, n. 1809.

[2] Cf. Sant Tomàs, S. Th II-II, q. 141,
aa. 4, 6, i S. Th I, q. 76, a. 5.

[3] Cf. Mt 5, 3-11.

[4] Rm 7, 19.



[5] Sant Josepmaria, Camí , n. 5.

[6] Sant Josepmaria, Autògraf, en P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica , Rialp, Madrid 2002,
p. 219.

[7] Sant Josepmaria, Tertúlia, 28-
X-1972, a P. Rodríguez (ed.), Camino.
Edición crítico-histórica , Rialp,
Madrid 2002, p. 219.

[8] Cf. Mt 6, 21.

[9] Sant Josepmaria, Amics de Déu , n.
84.

[10] Ef . 4, 19.

[11] Sant Agustí, De civitate Dei , 19,
13.

[12] Sant Josepmaria, Tertúlia a
Castelldaura (Barcelona), 28-XI-1972.
Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-ed...

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos


[13] Cf. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (I), Rialp,
Madrid 1997, p. 33.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/educar-en-
tempranca-i-sobrietat-i/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/educar-en-tempranca-i-sobrietat-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/educar-en-tempranca-i-sobrietat-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/educar-en-tempranca-i-sobrietat-i/

	Educar en temprança i sobrietat (1)

