
opusdei.org

Donar més sense ser
herois

Ser sants és «donar el millor
d’un mateix» i, alhora, adonar-
se «que, al final, sempre és Déu
qui ho fa tot». Text sobre la
santedat que ens demana el
Senyor.

03/10/2019

L’episodi de la pesca miraculosa que
narra sant Lluc ens pot ajudar a
descobrir el que el Senyor ens
demana a cadascun de nosaltres; una
petició que es resumeix en una



paraula exigent i sovint
incomprensible: santedat.

Fixem-nos en la vida de Jesús que, en
el moment en què es narra aquest
passatge de l’Evangeli, és un mestre
famós, buscat, escoltat i seguit per
moltes persones. Jesús veu dues
barques a la vora del llac de
Genesaret. «Llavors veié dues
barques amarrades vora l’aigua; els
pescadors n’havien baixat i rentaven
les xarxes. Pujà en una de les
barques, que era de Simó, li demanà
que l’apartés una mica de terra,
s’assegué i instruïa la gent de la
barca estant. Quan acabà de parlar,
digué a Simó: —Tira llac endins i
caleu les xarxes per pescar. Simó li
respongué: —Mestre, ens hi hem
escarrassat tota la nit i no hem agafat
res; però, ja que tu ho dius, calaré les
xarxes.» (Lc 5, 2-5).

Tal com sabem, la història continua
amb una pesca abundant, però és



important fixar-se en el fet que Jesús
puja a la barca dels pescadors i els
diu, els pregunta, els anima a fer una
cosa més gran de la que ja estaven
fent. En considerar aquesta història,
ens podria venir a la ment: «Sí,
hauria de fer alguna cosa més, però
ja en tinc prou amb sobreviure...». És
una reacció normal, però
equivocada. El Senyor no ens diu:
«No has fet ni la meitat del que
havies de fer, ara has de fer més...».
Jesús puja a la barca perquè vol
saber com s’està dins la nostra barca:
això és la vocació. És una crida a
donar el millor d’un mateix.
Curiosament, en aquesta escena la
crida es produeix quan els pescadors
renten les xarxes després d’haver
treballat tota la nit sense èxit. És a
dir, el Senyor fa la crida als
pescadors just en el moment en què
han fracassat.

El cardenal Ratzinger, en un article
publicat a L’Osservatore Romano el



dia de la canonització de sant
Josepmaria, el 6 d’octubre del 2002,
va assenyalar que existeix una idea
equivocada del que és la santedat:
«Sabent que en els processos de
canonització es busca la virtut
heroica, gairebé inevitablement
entenem el concepte de santedat de
manera errònia:« »“No és per a mi”,
podem pensar, perquè no em sento
capaç d’assolir les virtuts heroiques:
és un ideal massa alt». Llavors la
santedat es convertiria en una cosa
reservada a algunes persones 
especials, no a persones normals,
com nosaltres. «Però es tracta d’una
concepció equivocada de la santedat,
una percepció errònia que ha estat
corregida —i aquest em sembla el
punt clau— pel mateix Josepmaria
Escrivá.»

L’esforç gimnàstic per la perfecció

No obstant això, sabem que la
santedat normal i ordinària no és



exclusiva de sant Josepmaria: hi ha
molts altres testimonis de santedat
assequible —«la santedat de la porta
del costat», tal com la va denominar
el Papa Francesc a Gaudete et
exsultate. En efecte, existeix una
concepció molt perillosa del que és la
santedat: la santedat concebuda com
un esforç gimnàstic per fer-ho tot a la
perfecció. Aquesta no és
l’experiència dels sants, ni és
l’experiència dels apòstols. La seva
crida no s’explica perquè fossin bons
o perquè en aquell moment
estiguessin donant el millor d’ells
mateixos. El sant no és el que ho fa
tot bé, sinó el que deixa que la
voluntat de Déu actuï en la seva vida.
Per què? Perquè confia en Ell.

Per això l’error s’ha de corregir, en
primer lloc, en l’àmbit terminològic,
perquè es parla de santedat en la
vida quotidiana, de santificació del
treball, d’una crida a la santedat
dirigida a tothom... Però «les



paraules són importants», i si no
s’entenen les paraules tenim un
problema. No podem donar per fet
que atribuïm el seu veritable
significat a termes com ara 
benaventurat, mans, santedat, pecat, 
reconciliació, eucaristia...
Concretament, la «santificació» es
pot entendre equivocadament com
una mena de perfecció ètica o fins i
tot estètica, pròpia d’una persona
infal·lible («perquè n’he après i ja no
m’equivoco»).

El Senyor no puja a la nostra barca
perquè ens hàgim passat la nit
triomfant i pescant amb èxit. En
realitat, de vegades ho farà en els
moments de fracàs: «Mestre, ens hi
hem escarrassat tota la nit i no hem
agafat res; però, ja que tu ho dius,
calaré les xarxes.» (Lc 5, 5). I Pere
llança les xarxes de nou, en contra de
la seva experiència, perquè el
pescador sap que es pesca de nit.
Però fins i tot sabent això confia més



en Déu que en la seva pròpia
experiència. Aquest és el gran acte de
confiança de Pere, gràcies al qual
«van arreplegar tant i tant de peix
que les xarxes se’ls esquinçaven.
Llavors van fer senyal als companys
de l’altra barca que vinguessin a
ajudar-los. Ells hi anaren, i ompliren
tant les dues barques que quasi
s’enfonsaven» (Lc 5, 6-7).

Si un es fia de Déu, passen coses
inesperades. Santificar el treball o
santificar-se en la vida diària no
significa que Déu ens recompensi
perquè ho fem tot bé i no ens
equivoquem mai. Tot i que no ho
pensem mai així, en el fons, quan
cometem un acte dolent, per orgull,
enveja o gelosia, sovint ens passa pel
cap: «Ara el Senyor em castiga
perquè he fet alguna cosa
malament». Aquesta és una
concepció no evangèlica, no
cristiana, de la santedat. De la
mateixa manera, la santificació de la



vida familiar no equival que l’ordre
sempre regnarà a casa. Una mare o
un pare amb fills petits o adolescents
pot tenir la temptació de pensar: «Si
santifiqués la meva vida diària, els
meus fills sempre anirien ben
pentinats, amb les mans netes, les
dents blanques, com en els anuncis
de pasta de dents...». No, santificació
no és una perfecció externa de la
vida diària, o de la vida social o
familiar. Significa més aviat intentar
posar bona cara, fins i tot quan
sembla que preval el desordre;
significa somriure, malgrat que
durant el dia tot vagi malament o
que el nostre entorn sigui caòtic i
mostri la seva imperfecció de
manera evident.

Els sants, com nosaltres

En l’exhortació Gaudete et exsultate,
el Papa Francesc recorda que «per
ser sants, no és necessari ser bisbes,
sacerdots, religiosos» (Gaudete et



exsultate, núm. 14). La santedat no és
per a persones especials. «Moltes
vegades ens sentim temptats —diu el
Papa— de pensar que la santedat
està reservada a aquells que tenen la
possibilitat de distanciar-se de les
ocupacions ordinàries per dedicar
molt temps a l’oració». Per
descomptat, no hi ha santedat sense
oració, però correm el risc de pensar
(potser després de llegir la biografia
d’un sant o el resum de dues línies de
la seva vida a la Viquipèdia) que els
sants són persones que van tenir
molts «rampells místics»...

Els sants, al contrari, van ser com
qualsevol de nosaltres. No van
escapar a les ocupacions ordinàries,
no van aconseguir ser sants
escapant-se de la pressió de les mil i
una preocupacions i ocupacions que
ens afecten. És gràcies a aquestes
preocupacions que van acudir a la
misericòrdia del Senyor.



Per això, la santedat és intentar estar
en la realitat estimant els altres,
considerant les persones i les
situacions com un do, veient la
presència de Déu en l’existència
diària. La santedat no s’aconsegueix
«malgrat» la realitat en la qual ens
trobem, sinó precisament a través de
la realitat, que sobretot consisteix en
la família i la feina. Després, hi pot
haver situacions extraordinàries,
però abans que res hi ha la situació
en la qual ens trobem.

Que cadascú renti les pròpies
xarxes

La santedat també significa rentar
les xarxes quan sembla que es perd
el temps, perquè la pesca no ha servit
per a res. Les xarxes són les eines de
treball per als apòstols; per a
cadascun de nosaltres són les coses
que utilitzem habitualment. Rentar-
les suposa mantenir-les en ordre, és a
dir, intentar de fer les coses amb



puntualitat i sentit comú, fomentant
una actitud somrient mentre es viu
una vida normal. I si a mi em sembla
que tot ha anat malament, intento
continuar posant bona cara. Santedat
no vol dir que tot ha anat bé i que he
aconseguit somriure; vol dir que ho
he intentat i que, després d’una nit
sencera en què no he pescat res,
l’endemà ho tornaré a intentar, amb
paciència.

Lluitar per la santedat també vol dir
ajudar-se mútuament entre una
barca i l’altra. En el moment de la
pesca potser ens adonem que va ser
decisiu rentar les xarxes perquè no
es trenquessin: aquest detall
d’atenció a les coses petites ha fet
que resisteixin. I llavors ha estat
necessària l’ajuda d’una altra barca.
Lluitar per la santedat és intentar
ajudar en les necessitats dels altres
sense pensar que ara «se les ha
d’arreglar tot sol; té el seu propi
vaixell, jo tinc el meu».



Rentar les xarxes i anar cap a l’altra
barca significa conrear les virtuts i
les qualitats relacionals que ajuden a
avenir-se amb els altres, perquè no
hi ha santedat tancada en una torre
d’ivori, en un edifici on tot és precís i
no hi ha cap contratemps. En la
convivència ordinària aporta molt
parlar amb sentit positiu —i més
encara quan es tracta de persones—
per reconèixer les coses bones que
han fet. En general, parlar bé dels
altres, mostrar estima, ajuda a crear
aquest bon ambient que sant Pau
recomana: «Estimeu-vos
afectuosament com a germans,
avanceu-vos a honorar-vos els uns
als altres.» (Rm 12, 10). Això vol dir
que aquest amor s’ha de notar; no es
pot estimar una persona sense
manifestar aquest afecte amb
paraules o gestos.

En el missatge que el Senyor ha
confiat a sant Josepmaria també hi
ha un altre aspecte essencial. La



santedat en la vida diària no és
només una crida a la vida individual
d’una persona: hi ha alguna cosa
més. La crida específica és una
vocació personal, una mena
d’«ignició del baptisme», que ens fa
descobrir que la normalitat de la
pròpia vida és una crida i, alhora,
una missió. És necessari sentir-se un
enviat, amb la missió de portar llum i
afecte on cada un desenvolupa la
seva pròpia vida. No perquè sigui
millor, sinó perquè m’han cridat. No
es tracta d’una elecció feta en virtut
d’una suposada superioritat, sinó
una missió per a la qual el Senyor, en
la seva sorprenent imaginació i
bondat, ens tria i ens envia per mitjà
del baptisme.

Atrevir-se a més, sense ser herois

Quan s’adona del que ha passat, és a
dir, que Jesús s’ha ficat a la seva
barca després d’un fracàs i que
llavors, paradoxalment i



miraculosament, la pesca ha estat un
èxit, Simó Pere es posa als peus de
Jesús dient: «Aparta’t de mi, Senyor,
que sóc un pecador!» (Lc 5, 8). Pere té
por. Es tracta d’un sentiment normal
quan un percep que Déu el crida. Si
aquesta trobada fos una qüestió
acadèmica, històrica, si fos objecte
d’un estudi sobre una altra època o
altres persones, no tindria por. Pere,
d’altra banda, té por de com es pot
transformar tota la seva vida. Té por
perquè se sent cridat personalment a
involucrar-se, a intentar donar el
millor de si mateix, aquí i ara.

Recordo que en una trobada amb
joves, sant Joan Pau II va sentir un
grup cantant «es pot donar més», una
cançó que havia guanyat el festival
de San Remo. Immediatament
després, va improvisar un comentari
sobre la cançó i va dir que hi havia
un vers molt profund: «Poden
atrevir-se, a més, sense ser herois. Hi
ha els qui pensen que per atrevir-se a



alguna cosa cal mostrar una virtut
heroica. Però no tot és heroic; el que
compta és el valor i sempre ens hi
podem atrevir, a més, sense ser
herois» (Joan Pau II, Trobada amb els
joves de l’UNIV, 19 d’abril del 1987).
Es pot donar més sense que això ens
converteixi en persones diferents,
diferents del que el Senyor vol que
siguem. «Tu, Senyor —li podríem dir
—, em demanes que sigui el que soc,
però sent la millor versió de mi
mateix». És com quan ens fan una
foto i somriem. No és que el
somriure sigui fals, sinó que en
somriure estem donant el millor que
portem dins. És la ganyota la que no
és autèntica. El somriure sempre és
autèntic encara que suposi un esforç,
i el Senyor ens demana una santedat
somrient. Tota persona que ens
estima, si ho pensem bé, ens imagina
somrients, perquè és el nostre
veritable rostre.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html


El cardenal Luciani, unes quantes
setmanes abans de convertir-se en
Joan Pau I, va escriure que
Josepmaria Escrivá de Balaguer (que
en aquell moment ni tan sols havia
estat beatificat) havia ensenyat a
convertir la feina en un «somriure
diari». Moltes vegades la santedat
consisteix a somriure als propis
límits, als del cònjuge, als del
col·lega, als dels amics... en
definitiva, a somriure a la realitat,
perquè ens sabem mirats amb afecte
pel nostre Pare Déu. No hem de ser
herois però, alhora —diria sant Joan
Pau II— sí que podem fer més.

Jesús comprèn molt bé la nostra por i
la de Simó Pere i diu: «No tinguis
por». Poc abans, a l’Evangeli de Lluc,
es pot llegir un detall molt bonic
sobre l’estat d’ànim de l’apòstol:
«Veient una pesca com aquella, ell i
tots els qui anaven amb ell no se’n
sabien avenir» (Lc 5, 9), ni Jaume ni
Joan, els fills de Zebedeu i companys



de Simó. És consolador saber que els
tres apòstols més propers a Crist,
quan van ser cridats, van sentir por,
«no se’n sabien avenir», potser
pensaven: «No pot ser, no soc un
profeta, no soc un sant.» Jesús diu a
Simó: «No tinguis por. D’ara
endavant seràs pescador
d’homes.» (Lc 5, 10). És a dir, a partir
d’ara no només tindràs una feina,
sinó que ajudaràs altres persones a
través de la teva vida, la teva feina, la
teva presència. Però hem d’entendre
bé aquest «d’ara endavant», que no
vol dir d’una vegada per totes; vol dir
més aviat que cada vegada que
tinguem por, el Senyor ens dirà: «No
tinguis por, a partir d’ara... torna a
començar».

La festa litúrgica de sant Josepmaria
és el 26 de juny. Unes quantes
setmanes abans de la seva mort (a
finals de març del 1975), sant
Josepmaria va celebrar el 50è
aniversari de la seva ordenació



sacerdotal i va fer una reflexió
espontània i improvisada sobre la
seva vida: «He volgut fer —deia— la
suma d’aquests cinquanta anys, i
m’ha sortit una rialla. M’he rigut de
mi mateix, i m’he omplert
d’agraïment a Nostre Senyor, perquè
és Ell qui ho ha fet tot».

Aquesta és la santedat a la qual
estem cridats. No és la dels que diuen
«a partir d’ara la meva feina, les
meves relacions, els meus fills seran
com jo digui», sinó la dels que
s’adonen que al final sempre és Déu
qui ho fa tot. Quan llegim la crida
dels apòstols a l’Evangeli, és bo
recordar que Pere, Jaume i Joan
cometran molts errors en el futur,
però que Jesús els continuarà
cridant. La crida a la santedat és
diària, no és d’una vegada per totes,
sinó que es renova cada dia. Fora de
Nostra Senyora, no hi ha cap sant
que a la terra no hagi tingut
experiències de pecat, i el Senyor no



s’allunya dels seus fills per aquesta
raó, no s’allunya de casa nostra
perquè ens equivoquem, sinó que
puja cada dia a la nostra barca. A
nosaltres ens correspon acollir-lo,
confiant en la promesa d’una vida
plena de fruits, d’una vida bonica.

I val la pena intentar respondre cada
dia, com la Verge: «Soc l’esclava del
Senyor: que es compleixin en mi les
teves paraules» (Lc 1, 38).

Carlo de Marchi

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/donar-mes-
sense-ser-herois/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/donar-mes-sense-ser-herois/
https://opusdei.org/ca-es/article/donar-mes-sense-ser-herois/
https://opusdei.org/ca-es/article/donar-mes-sense-ser-herois/

	Donar més sense ser herois

