
opusdei.org

Diàleg amb Mons.
Ocáriz: «Amb Crist,
la unitat neix des de
dins»

Diàleg del prelat de l’Opus Dei
amb estudiants sobre la unitat,
com a do diví i dimensió
essencial de la vida cristiana,
amb atenció especial a com es
viu i es custodia a l’Església i a
l’Opus Dei a partir de
l’experiència quotidiana de la
fe.

23/01/2026



«Una Església unida, signe d’unitat i
comunió, que es converteixi en
ferment per a un món reconciliat».
Amb aquestes paraules, el Papa Lleó
XIV, en la Missa d’inici del seu
ministeri petrí, expressava un desig
que, en molts sentits, marca l’horitzó
del seu pontificat.

Vuit mesos després, l’hem vist tancar
la Porta Santa i concloure el Jubileu
de l’Esperança. En aquest interval de
temps, la unitat es va revelant com el
que veritablement és: no un concepte
abstracte, sinó una nota constitutiva
de l’Església, de la societat i del
mateix ésser humà; i, per tant, el que
manté oberta la porta de l’esperança.

Aquest article resumeix una classe de
Mons. Fernando Ocáriz, prelat de
l’Opus Dei, en diàleg amb estudiants
de teologia i filosofia de diferents
països que viuen a Roma. A partir de
les preguntes —situades en la seva
experiència real— es desplega una



reflexió concreta sobre la unitat com
a do rebut, tasca compartida i —
utilitzant una expressió de sant
Josepmaria— com a passió
dominant.

A continuació, la introducció de la
classe, seguit de l’intercanvi de
preguntes i respostes

La unitat de l’Obra és,
fonamentalment, una participació de
la unitat de l’Església. Sant
Josepmaria recordava sovint que
l’Obra és una petita part —un
“bocinet”— de l’Església. D’això es
desprèn que els elements que
constitueixen la unitat de l’Obra són,
en essència, els mateixos que
sostenen la unitat eclesial.

La unitat és una de les notes
fonamentals de l’Església, juntament
amb la catolicitat, la santedat i



l’apostolicitat. És, a més, una de les
que s’expressa més explícitament en
l’Evangeli, quan el mateix Senyor, en
parlar dels seus deixebles, demana:
«Que tots siguin u, com tu, Pare, estàs
en mi i jo en tu».[1] Aquesta oració ens
ofereix una clau molt profunda per
comprendre la unitat cristiana.

En efecte, la substància última de la
unitat de l’Església —i, per tant,
també de la unitat dels deixebles de
Jesucrist— és una participació en la
mateixa unitat de Déu, que, en la
mesura en què limitadament podem
conèixer el misteri de la Trinitat,
veiem de manera particular en
l’Esperit Sant, perquè el que uneix és
l’amor, i l’Esperit Sant és l’amor.

Per això, també els elements més
humans de la unitat de l’Església —i
de l’Obra— assoleixen el seu
veritable valor quan estan informats
per la caritat. No es tracta de veure’ls
només com a elements organitzatius,



encara que també ho siguin, sinó de
reconèixer que el seu valor més
profund rau en el fet de ser expressió
de l’amor que uneix.

Des d’aquesta perspectiva, la unitat
de l’Obra, com a part de l’Església, es
pot considerar segons tres
dimensions, seguint una distinció
que en alguna ocasió va utilitzar el
llavors professor Joseph Ratzinger
quan parlava de l’Església: el que
l’Església és visiblement, el que és
constitutivament i el que és
operativament.

En primer lloc, l’Església és visible.
Què vol dir això? Que és un poble, un
conjunt de persones humanes, amb
una característica singular: és un
poble format per molts pobles. La
primera carta de sant Pere ho
expressa amb una fórmula molt
significativa quan parla de l’Església
com a populus adquisitionis,[2] un
poble que Déu s’ha adquirit.



Des de Pentecosta, l’Església
universal és un conjunt: és la realitat
visible d’un poble visible, que és petit
al començament, però cridat des de
l’inici a la universalitat. I el que dona
unitat visible a aquest poble,
humanament format per pobles tan
diversos, són principalment tres
elements: la professió comuna de fe,
la vida sacramental i l’existència
d’un cap comú, el Romà Pontífex.
Una mateixa fe professada
externament, una mateixa vida
sacramental —amb els seus diferents
ritus i litúrgies— i un mateix principi
de govern universal són els elements
visibles que fan possible la unitat de
pobles i cultures tan diferents.

L’altre aspecte que Ratzinger
comenta sobre l’Església és el que és
constitutivament. Aquí entrem al cor
del misteri. L’Església és el Cos de
Crist. Sant Josepmaria ho recordava
amb força quan deia que l’Església és
Crist present entre nosaltres.[3]



Aquesta és la realitat més profunda
de l’Església, la que dona sentit i
eficàcia a tot el que és visible. No es
tracta només que Crist hi sigui
present donant força des de dins,
sinó que l’Església, com a conjunt, és
veritablement un Cos. El Cos Místic
no és una metàfora: és una realitat
espiritual, una unió veritable de tots
els membres amb Jesucrist. Això és
l’Església constitutivament.

En aquest context, Joseph Ratzinger
oferia una definició molt coneguda i
molt sintètica: l’Església és el poble
que viu del Cos de Crist —es refereix
a l’Eucaristia—; viu del Cos de Crist i
es fa el mateix Cos de Crist en la
celebració de l’Eucaristia. Viu del Cos
de Crist en l’Eucaristia i es fa Cos de
Crist en l’Eucaristia.

Veiem la tercera dimensió des de la
qual podem considerar la unitat de
l’Església. Si la primera feia
referència al fet que l’Església és, de



manera visible, un poble format per
persones i la segona que, en la seva
realitat més profunda, és el Cos de
Crist; la tercera expressa que
l’Església, en la seva acció al món, és
el sagrament universal de salvació,[4]

és a dir, la força santificadora de
l’Església es desplega en la predicació
de l’Evangeli i en els sagraments,
especialment en portar les persones
a la confessió i a l’Eucaristia i, en
conseqüència, a despertar en elles
l’afany apostòlic.

La unitat de l’Església —i, en aquesta,
la unitat de l’Obra— és, en definitiva,
un do de Déu. És profundament
sobrenatural, encara que tingui
també expressions humanes i
organitzatives. I és un do que
s’entrega a tothom; per això mateix,
és també responsabilitat de tothom
cuidar-la.

Si la unitat és un do que pertany a
tota l’Església, què hi ha en



l’esperit de l’Opus Dei que fa que
es visqui i es cuidi com una de les
seves passions dominants?

La unitat que es viu a l’Obra és,
essencialment, la mateixa unitat de
l’Església, com passa en qualsevol
altra realitat eclesial. Però,
lògicament, a l’Obra hi ha aspectes
propis de l’esperit que en configuren
la manera de ser.

El punt fonamental és la unitat
d’esperit. L’Obra té una espiritualitat
determinada i, en la mesura que tots
participem d’aquest esperit, es
produeix una unitat profunda. No es
tracta d’uniformitat, sinó d’una
manera comuna de pensar i de viure
segons aquest esperit, amb una gran
llibertat en tot el que és opinable.
Sant Josepmaria parlava d’un
denominador comú petit —l’esperit
de l’Opus Dei—, amb un numerador
amplíssim. La unitat la proporciona
aquest denominador comú.



Aquest esperit «és vell com l’Evangeli
i, com l’Evangeli, també nou».[5] Per
tant, no s’ha de pensar que a l’Obra
hi ha una cosa completament
diferent del que és comú a l’Església.
Es tracta més aviat de maneres
pròpies de viure realitats que
pertanyen a l’essència mateixa del
cristianisme.

Quins són aquests aspectes? Si ens
aturem en alguns punts centrals de
l’esperit de l’Obra, podem començar
pel centre i l’arrel de la vida
espiritual: l’Eucaristia. És el centre de
tota l’Església, però a l’Obra s’hi viu
amb una consciència molt clara de la
seva importància i amb una
exigència vital de fidelitat diària:
participar en la Santa Missa, ser
ànimes d’Eucaristia, intentar, fins i
tot —com diu sant Josepmaria—, que
«els nostres pensaments»[6] estiguin
molt centrats en l’Eucaristia.



Si l’Eucaristia és el centre i l’arrel, el
fonament de l’esperit de l’Opus Dei és
el sentit de la filiació divina. És
quelcom comú a tots els cristians,
sens dubte, però a l’Obra ocupa un
lloc especialment central com a
fonament de la vida espiritual: viure
les nostres pràctiques de pietat, el
treball i la vida quotidiana des
d’aquesta consciència de fills de Déu.

Juntament amb això hi ha la
polleguera de l’esperit de l’Opus Dei:
la santificació del treball. Tots estem
cridats a santificar-nos i a anunciar a
molts la possibilitat de santificar el
seu treball. Però, a l’Obra, aquest
aspecte és una cosa molt pròpia i
molt central: és el punt al voltant del
qual gira l’afany de santificació i
d’apostolat.

Així, amb tots els elements comuns
de la unitat de l’Església, a l’Obra hi
ha aquests trets propis que ens fan
un en la mesura que vivim un mateix



esperit: Eucaristia com a centre i
arrel, filiació divina com a fonament
i santificació del treball com a
polleguera.

Pare, si la unitat és un do de Déu
que demanem per a tota l’Església i
per a l’Obra, la podem demanar
també com a do personal, per a
cadascú?

Sí, clar. La unitat és un do de Déu per
a cada persona, precisament perquè
augmenta en nosaltres el desig
d’unitat i després, amb la seva gràcia,
rebem la força per ser elements
d’unitat per la caritat i l’afecte.

Per tant, la unitat és una condició
d’eficàcia a tots els nivells. Sant
Josepmaria ho expressava amb una
claredat especial en una de les seves
cartes de l’any 1931: «Déu compta
amb les nostres flaqueses, amb la
nostra debilitat, i amb la debilitat
dels altres; però també compta amb
la fortalesa de tots, si la caritat ens



uneix».[7] La unitat dona fortalesa, si
la caritat ens uneix. I el que uneix de
veritat és l’afecte.

Aquí convé distingir l’afecte del pur
sentiment. El veritable afecte, el
veritable amor, es manifesta sobretot
en les obres: en el lliurament, en la
dedicació, en l’interès pels altres.
Moltes vegades aquest amor va
acompanyat d’un afecte sensible;
altres vegades, no. Però quan hi ha
amor veritable, hi ha unitat.

En el fons, l’aspecte personal té molt
a veure amb la unitat. És també font
d’afany apostòlic, perquè ens porta a
viure la missió apostòlica dels altres
com a pròpia. Això anima i dona
impuls, fins i tot quan la mateixa
activitat és més limitada o té menys
camp d’acció. El que fan els altres és
també nostre, i aquesta consciència
genera força i fecunditat.

L’Obra s’apropa al seu primer
centenari i el seu missatge ha



arribat a persones de diferents
generacions, cultures i llocs del
món. Com podem ser avui
instruments d’unitat i assumir
aquesta responsabilitat enmig dels
canvis culturals i de les
circumstàncies del nostre temps?

D’una banda, podem meditar sovint
sobre la unitat i demanar-la de
veritat al Senyor, perquè ens doni
llums concretes per saber com viure-
la allà on sigui cadascú.

Després, hi ha molts elements que hi
ajuden, però un de molt important és
comprendre que la unitat de l’Obra
és la unitat mateixa d’una família. No
es pot parlar ni entendre la unitat de
l’Obra sense pensar en la unitat de la
família. És una cosa molt pròpia i
molt essencial del seu esperit.

Una unitat que es manifesta sempre
com una unió directa amb el nostre
sant fundador. Sant Josepmaria
continua sent el nostre Pare des del



cel, a través dels seus escrits, amb el
seu esperit, amb el que ens ha deixat
com a herència i amb el que
coneixem de la seva vida. Part de la
responsabilitat personal en la cura
de la unitat consisteix també a
ajudar, allà on siguem, a fer que la
figura del nostre Pare continuï viva:
recorrent a la seva intercessió en les
diferents necessitats, mantenint
present el seu record i intentant
actuar segons la seva ment. És el que
el Papa sant Pau VI va dir al beat
Àlvar del Portillo: «quan hàgiu de fer
alguna cosa, penseu com ho faria el
fundador». El beat Àlvar ho va agrair
molt, el va alegrar molt, perquè ell ja
ho havia fet així des del primer
moment. La unió amb sant
Josepmaria és una part
importantíssima de la unitat de
l’Obra.

Juntament amb tot això, hi ha també
la filiació al Pare, sigui qui sigui en
cada moment: una filiació que dona



unitat real a tota l’Obra, a les dues
seccions, sempre basada en el més
fonamental, que és la unitat
d’esperit.

Pare, de vegades els malentesos o
les ferides del passat es poden
convertir en obstacles per viure la
unitat. Com podem reconstruir la
confiança quan hi ha hagut dolor o
ressentiment?

En aquests casos, el primer que s’ha
de fer és ajudar les persones a pensar
en l’actitud del Senyor: Déu estima
infinitament cada persona, molt més
del que nosaltres podem estimar.
Tornar a aquesta veritat tan
profunda canvia la manera de situar-
se davant els altres i ens ajuda,
especialment quan hi ha restes de
ressentiment o un motiu de disgust
del passat o del present, a pensar que
Déu estima infinitament aquesta
persona.



Sant Pau ho expressa amb força a la
Carta als Efesis, en un text que
coneixem bé: «Ara jo, presoner per
causa del Senyor, us demano que
visqueu d’una manera digna de la
vocació que heu rebut, amb tota
humilitat i dolcesa, amb paciència,
suportant-vos amb amor els uns als
altres, procurant de conservar la
unitat de l’Esperit amb el lligam de la
pau. Un sol cos i un sol Esperit, com
és també una de sola l’esperança que
us dona la vocació que heu rebut».[8]

Aquí ja apareixen aspectes molt
concrets: la unitat amb el vincle de la
pau.

Donar pau. Sant Josepmaria, moltes
vegades, ens animava a ser
sembradors de pau i d’alegria. Ja des
de molt jove, en els seus apunts
íntims, escrivia amb sorpresa: Crec
que el Senyor ha posat en la meva
ànima una altra característica: la
pau, tenir la pau i donar la pau.



I quina pau és aquesta? Jesucrist
mateix. Ipse est pax nostra, «Ell és la
nostra pau».[9] Per això, tota la tasca
de cuidar la unitat és,
necessàriament, una tasca d’unir
Jesucrist. Com diu sant Pau: «Amb el
lligam de la pau. Un sol cos i un sol
Esperit».[10] És l’Esperit Sant —amb el
do de la caritat— el que uneix. La fe
uneix, sens dubte, però més
radicalment, el que uneix és l’amor, i
l’Esperit Sant és l’amor infinit de
Déu.

Vivim en un context marcat per la
desunió i l’individualisme, en la
societat, en la política, en les
institucions i, fins i tot, en la
família. Com podem viure la unitat
d’una manera autèntica, que no
sigui una cosa externa, sinó que
neixi de dins de cadascú, quan
falten referents?

Sant Josepmaria parlava de ser
instruments d’unitat: persones que



creguin, defensin i tinguin cura de la
unitat. Per viure això, el referent
principal és sempre Jesucrist.

En quin sentit poden ser dominants
en la nostra vida la passió, el desig, la
tendència a tenir cura de la unitat?
Quan arriba a impregnar els
pensaments i els sentiments i, per
tant, mou espontàniament la manera
de viure, és llavors quan les coses
dels altres passen a ser també
nostres: la seva vida interior, la seva
feina, la seva salut, la seva malaltia,
sempre de la manera adequada en
cada cas. Ens interessa resar per ells,
facilitar el seu camí, alegrar-nos amb
els seus èxits. Tot el que és dels altres
és nostre. Això és unitat.

La unitat també porta a patir amb
qui pateix, i es manifesta d’una
manera molt concreta en l’actitud
davant dels defectes o les limitacions
dels altres.



A més, quan domina el desig de la
unitat, sorgeix de manera natural
una atenció especial a promoure el
que uneix i a evitar —i fins i tot
rebutjar, segons els casos— el que es
pot convertir, encara que sigui de
manera lleugera, en un principi de
desunió.

Pare, de vegades treballar i decidir
junts pot semblar més lent que fer-
ho de manera individual. A l’Obra,
la col·legialitat és una forma
habitual de treballar. Com la
podem comprendre i viure com
una riquesa i no com un obstacle?

Dins de l’organització de l’Obra, la
col·legialitat és un aspecte molt
important de la unitat: s’ha de viure
a tots els nivells, tant en el govern
com en les labors apostòliques. És
una gran mesura de prudència,
perquè evita que algú mani sol sense
comptar amb l’opinió dels altres.
Sant Josepmaria la va establir —amb



llum de Déu— des de l’inici i la va
voler així a tota l’Obra.

Ho va recordar amb molta força en
una ocasió en una de les seves cartes.
«Us he repetit —és un text que ja
coneixeu— en innombrables
circumstàncies, i ho repetiré molt
més al llarg de la meva vida, que a
l’Obra exigeixo, en tots els nivells, un
govern col·legial, perquè no caigui en
la tirania».[11]

Hi ha el risc de caure en estils de
treball unilaterals simplement per la
pressa: pensar que és urgent i que no
cal esperar els altres i comptar amb
la seva opinió. Sant Josepmaria solia
dir que les coses urgents poden
esperar, i les molt urgents han
d’esperar. No per perdre temps, sinó
per estudiar-les com està previst.
Aquesta manera d’actuar és una
garantia d’eficàcia i també de
tranquil·litat.



Decidir sol pot, fins i tot, generar
inquietud, sobretot quan els
assumptes són complexos. En canvi,
comptar amb les aportacions d’altres
persones ajuda a veure-hi millor.
Això val també quan algú té més
experiència o sap més coses sobre un
tema concret. L’experiència
demostra que una persona que sap
menys pot aportar una llum, una
solució o un matís que a una altra se
li havia escapat.

Per això, encara que la col·legialitat
exigeixi més temps, val la pena. És
un preu que mereix que es pagui,
perquè el que s’aconsegueix té un
valor molt gran. No és només un
sistema per fer les coses, sinó
sobretot un esperit: la convicció que
tots necessitem les llums dels altres. I
això s’ha de viure a tots els nivells.

Hi ha una inquietud que em
sorgeix sovint: de vegades podem
no sentir-nos segurs de dir el que



pensem per por de no estar
d’acord o de generar divisió. Com
podem trobar l’equilibri entre la
llibertat d’expressar la nostra
opinió i tenir cura de la unitat,
sabent que no sempre estarem
d’acord en tot?

Un altre aspecte d’aquesta passió
dominant per la unitat porta
necessàriament a valorar la
diversitat. Pot semblar contradictori,
però no ho és. La unitat no consisteix
a pensar tots de la mateixa manera,
sinó a estimar els altres com són i
trobar-hi punts d’unió. En aquest
sentit, la comprensió està unida al
que ja s’ha dit abans: tot el que és
dels altres és també nostre. I això
ajuda a evitar l’esperit crític.

Per viure així, la primera cosa que
hem de fer és proposar-nos-ho
conscientment: entendre que una
part important de la unitat és
acceptar les opinions dels altres. Però



això va unit també a no tenir por de
dir el que un pensa. Sempre amb
prudència, per descomptat. No es
tracta de dir qualsevol cosa, en
qualsevol moment o de qualsevol
manera. Però en els espais adequats
—per exemple, en una reunió o en
una conversa— és bo expressar la
nostra opinió, fins i tot quan pensem
que serà la minoria. No es tracta
d’imposar les nostres idees, sinó de
dir amb senzillesa el que en
consciència pensem. Això, lluny de
trencar la unitat, construeix ponts
cap a aquesta.

Recordo que fa anys, quan vaig ser
nomenat consultor en la Congregació
per a la Doctrina de la Fe, vaig visitar
el filòsof Cornelio Fabro —el veia
força sovint—, que també havia estat
molts anys consultor. Em va dir amb
èmfasi: Un sol consell us dono amb la
meva experiència: en les reunions
digueu sempre el que penseu, encara
que vegeu que tots els altres pensen el



contrari. Sempre feu això. Així, doncs,
us deixo el mateix consell.

A més, tenir cura de la unitat passa,
d’una manera molt directa i visible,
per tenir cura de la fraternitat
cristiana. Això implica l’afany
constant per unir, per evitar fer
grups dins de l’Obra, per tractar
tothom igual i fomentar l’interès
sincer per la vida dels altres. A Sant
Josepmaria l’il·lusionava molt
aquesta actitud de persones que
uneixen.

No ens hem d’estranyar de les
diversitats de caràcters, d’aficions, ni
de les dificultats de connexió
humana que sorgeixin per aquesta
diferència de caràcters. Deia sant
Josepmaria en una de les seves
cartes: «Heu de practicar també
constantment una fraternitat, que
estigui per sobre de tota simpatia o
antipatia natural, estimant-vos els
uns als altres com a veritables



germans, amb el tracte i la
comprensió propis dels qui formen
una família ben unida».[12] Són
paraules boniques i exigents alhora, i
està a les nostres mans viure-les i
transmetre-les.[LP1]

Per acabar, voldria recordar un text
que coneixem bé, però que sempre
ens fa meditar molt. És d’una carta
de sant Josepmaria, escrita el 1957:
«En el sagrari de l’oratori del Consell
General he fet posar aquestes
paraules: Consummati in unum. Tots
amb Jesucrist som una sola cosa.
Que, posats a la farga de Déu,
conservem sempre aquesta unitat
meravellosa de cervell, de voluntat,
de cor. I que la nostra Mare, per la
qual ens arriben als homes totes les
gràcies, canal esplèndid i fecund, ens
doni amb la unitat la claredat, la
caritat i la fortalesa».

Aquest no és només un final de
discurs pietós. És una conclusió



pietosa, sí, però profundament
lògica. Ens porta de manera natural a
resar per la unitat. De fet, hi resem
cada dia. I convé fer-ho amb una
ànima agraïda i optimista, perquè
resem per una cosa que ja existeix:
perquè es mantingui, perquè la
sapiguem cuidar i per donar gràcies
a Déu per la unitat de l’Obra, que és
un do molt gran.

Potser estem tan acostumats a la
unitat que correm el risc de no
apreciar-la prou. Per això, val la
pena demanar la gràcia de valorar-la
més, d’agrair-la més i decuidar-la
millor: no com una idea abstracta,
sinó en gestos, decisions i actituds
reals, on la unitat es converteix en
una veritable passió.

[1] Jn 17, 21.

[2] 1 Pe 2, 9.



[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 131.

[4] Sobre aquesta triple dimensió de
l’Església, cf. Lumen Gentium.

[5] Sant Josepmaria, Cartes (II), Carta
6, núm. 31.

[6] Sant Josepmaria, Forja, núm. 268 i
835; És Crist que passa, sobre
l’Eucaristia.

[7] Sant Josepmaria, Cartes (I), Carta 2,
núm. 56.

[8] Ef 4, 1-4.

[9] Ef 2, 14.

[10] Ef 4, 3-4.

[11] Sant Josepmaria, Carta 24-
XII-1951, núm. 5.

[12] Sant Josepmaria, Carta 30, núm.
28.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/dialeg-amb-
mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-

des-de-dins/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-es/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-es/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-es/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/

	Diàleg amb Mons. Ocáriz: «Amb Crist, la unitat neix des de dins»

