opusdei.org

La llum de la fe (II):
«Déu va veure tot el
que havia fet, i era

molt bo». La creacio,
I

Si el mon abans transparentava
Déu, avui és, per a molts, opac.
Per que la fe en la creacio és
encara decisiva en I’era de la
ciencia.

02/10/2017

«Quan miro el cel que han creat les
teves mans, la lluna i els estels que hi



has posat, jo dic: «Que és ’home,
perque te’n recordis? Que és un
mortal, perque el tinguis

present?» (Sal 8,4-5). La
contemplacio del mon inspira
sorpresa en els homes de totes les
époques. També avui, encara que
puguem coneixer bé les causes
fisiques dels colors d’una posta de
sol, d’un eclipsi o de l’aurora boreal,
ens fascina presenciar aquests
fenomens. A més, a mesura que la
ciencia avanca, es fa més patent la
complexitat 1 la immensitat que ens
envolta, tant per sota de la nostra
escala —des de la vida microscopica
fins a les entranyes mateixes de la
materia— com per sobre, en les
distancies i magnituds de les
galaxies, que sobrepassen la
imaginacio de qualsevol.

L’estupor també ens pot captar de
manera profunda si ens aturem a
considerar la realitat del nostre jo:
quan un s’adona que existeix, sense



ser capag¢ de comprendre del tot
I’'origen de la seva vida, i de la
consciencia que té de si mateix. D’on
vinc? — Malgrat que la velocitat amb
que es viu avui a moltes parts del
planeta porta a eludir aquest tipus de
preguntes, en realitat no son res
reservat a esperits particularment
introspectius: responen a una
necessitat de trobar les coordenades
fonamentals, un sentit de I’orientacio
que de vegades es pot adormir, pero
que, d’'una manera o altra, tard o
d’hora, torna a aflorar en la vida de
tots.

Larecerca d’un rostre més enlla de
’univers

La percepcio de ’abisme de la
mateixa consciencia o de la
immensitat del mon es pot limitar de
vegades a experimentar un profund
vertigen. Tanmateix, la religiositat
dels homes ha sondejat en totes les
eépoques més enlla d’aquests



fenomens; ha buscat, de formes molt
variades, un rostre per adorar. Per
aixo, davant ’espectacle de la
naturalesa, diu el salmista: «EI cel
parla de la gloria de Déu, I’estelada
anuncia el que han fet les seves
mans» (Sal 19,2); 1 també, davant del
misteri del jo, de la vida: «Et dono
gracies perque m’has fet tan
admirable» (Sal 139,14). Durant
segles aquest pas des del mon visible
fins a Déu es feia amb gran
naturalitat. Pero el creient es veu
avui de vegades davant
d’interrogants que li poden causar
perplexitat: no és aquesta cerca d’'un
rostre més enlla de 'univers conegut
una projeccio de I’'home, propia d’un
estadi superat de la humanitat? Els
avencos de la ciéncia, encara que
aquesta no disposi de resposta per a
totes les preguntes i problemes, no
fan de la noci6 de creacié una mena
de vel de la nostra ignorancia? No és,
fora d’aix0, una questio de temps que



la ciéncia arribi a sortir a la trobada
de totes aquestes preguntes?

Seria un error descartar massa rapid
aquestes questions com a
impertinéncies, o com a simptomes
d’un escepticisme infundat.
Senzillament, posen en evidéencia
com «la fe ha de ser reviscuda i
retrobada en cada generacio»:[1]
també en el moment present, en que
la ciencia i la tecnologia han mostrat
amb escreix tot el que ’home pot
coneixer i fer per si mateix, fins al
punt que la idea d’un ordre anterior
a la nostra iniciativa ha esdevingut
de vegades llunyana i dificil
d’imaginar. Aquestes questions,
doncs, requereixen una consideracio
assossegada, que permeti consolidar
la mateixa fe, i en comprengui el
sentit i la relacié amb la ciénciaila
rao, per poder il-luminar-ne també
d’altres. Naturalment, en un parell
d’articles només és possible tracar
algunes vies, sense esgotar una



questio que per si mateixa incideix
en multitud d’aspectes de la fe
cristiana.

Larevelacio de la creacio

Al nostre recorregut podem partir
senzillament de I’afirmacio
fonamental de la Biblia sobre
I’'origen de tot el que existeix i, en
particular, de cada persona al llarg
de la historia. Es tracta d’una
afirmacidé molt concreta i facil
d’enunciar: som creacié de Déu, fruit
de la seva llibertat, de la seva saviesa
i del seu amor. «El Senyor fa tot el
que es proposa, al cel i a la terra, als
mars i a tots els oceans» (Sal 135,6).
«Que en son, de variades, les teves
obres, Senyor! Totes les has fetes
amb saviesa. La terra és plena de les
teves criatures» (Sal 104,24).

Tanmateix, de vegades les
afirmacions més simples
encobreixen les realitats més
complexes. Si en l’actualitat la rad



humana percep de vegades
borrosament aquesta visié del mon,
tampoc no hi va arribar d’'una
manera senzilla. Historicament, la
nocio de creacio —en el sentit en que
I’Església la recull en el credo— va
sorgir només en el curs de la
revelacio al poble d’Israel. El suport
de la paraula divina va permetre
posar al descobert els limits de les
diferents concepcions mitiques sobre
els origens del cosmos i de I’home,
per arribar més enlla de les
especulacions dels brillants filosofs
grecs, i reconeixer el Déu d’Israel
com I'tinic Déu, que ho va crear tot
del no-res.

Un tret distintiu del relat biblic és,
doncs, el fet que Déu creu sense
partir de res preexistent, amb la sola
forca de la seva paraula: «Déu digué:
— Que existeixi la lum. — T hiva
haver llum (...). — Fem I’home a
imatge nostra (...) — I Déu va crear
I’home a imatge seva» (Gn 1,3.26-27).



També és propi d’aquest relat el fet
que en l’origen no hi hagi cap rastre
de dolent: «<Déu veié que tot el que
havia fet era molt bo.» (Gn 1,31). El
mateix Génesi no estalvia detalls
sobre les maneres en que el maliel
dolor s’obren cami molt aviat en la
historia. Amb tot, i en obert contrast
amb aquesta experiéncia universal,
la Biblia afirma repetidament que el
mon és essencialment bo, que la
creacio no és una forma degradada
de ser, sin6 un immens do de Déu.
«’univers no va sorgir com a
resultat d’'una omnipoténcia
arbitraria, d’'una demostracio de
forca o d’un desig d’autoafirmacio.
La creacio és de 'ordre de I’'amor
(...): «Es que estimeu tot el que
existeix i no us repugna res del que
heu creat, ja que no heu fet res sense
estimar-ho» (Sh 11,24). Llavors, cada
criatura és objecte de la tendresa del
Pare, que li dona un lloc en el mon.
Fins i tot la vida efimera de 1’ésser
més insignificant és objecte del seu



amor i, en aquests pocs segons de la
seva existencia, ell ’'embolcalla amb
el seu afecte».[2]

LI’inici de I’Evangeli de sant Joan
dona també una llum decisiva sobre
aquest relat. «Al principi existia el
qui és la paraula» (Jn 1,1), escriu el
quart evangelista, reprenent les
primeres paraules del Génesi (Cf. Gn
1,1). A l’inici del moén hi ha el logos
de Déu, que fa d’ell una realitat
profundament racional, radicalment
plena de sentit. «<Amb tu hi ha la
saviesa, que coneix les teves obres i
era present quan creaves el mon: ella
sap queé et complau i que és
conforme als teus manaments» (Sh
9,9). A proposit del terme grec amb
que es designa el verb de Déu,
explicava Benet XVI: «Logos significa
tant rad com paraula, una rao que és
creadora i capa¢ de comunicar-se,
pero precisament com a rao.
D’aquesta manera, sant Joan ens ha
brindat la paraula conclusiva sobre



el concepte biblic de Déu, la paraula
amb que tots els camins de la fe
biblica, sovint ardus i tortuosos,
assoleixen la seva meta, troben la
seva sintesi. Al principi hi havia el
logos, iel logos és Déu, ens diu
I’evangelista. La trobada entre el
missatge biblic i el pensament grec
no era una simple casualitat».[3] Tot
dialeg pressuposa un interlocutor
racional, amb logos. Aixi, el dialeg
amb el mon que van comencgar a
entaular els filosofs grecs era
possible precisament perque la
realitat creada esta trasbalsada de
racionalitat, d’'una logica molt simple
i molt complexa alhora. Aquest
dialeg venia a trobar-se, doncs, amb
I’afirmacio decidida que el mon «no
és producte d’una necessitat
qualsevol, d’'una destinaci6 cega o de
I’atzar»,[4] sin6 d’una intel-ligéncia
amorosa —un ésser personal— que
transcendeix ’ordre mateix de
I'univers, perque el precedeix.



El nucli dels relats de la creacio

No és infrequient que els relats de la
creacio al Geénesi es percebin avui
com a textos bonics i poétics, plens
de saviesa, pero potser al capialafi
poc a ’altura de la sofisticacid i la
serietat metodologica que
mentrestant han adquirit la ciéncia i
la critica literaria i historica.
Tanmateix, seria un error tractar
amb menyspreu els nostres
avantpassats perque no tinguessin
microscopi, acceleradors de
particules o revistes especialitzades:
oblidariem massa facilment que
potser sabien i veien coses essencials;
coses que nosaltres podem haver
perdut de vista pel cami. Per
entendre allo que una persona o un
text ens volen dir, cal atendre'n la
manera de parlar, sobretot si és
diferent de la nostra. En aquest
sentit, convé tenir en compte que, en
els relats de la creacio, «la imatge del
mon queda delineada sota la ploma



de l’autor inspirat amb les
caracteristiques de les cosmogonies
del temps»; 1 que és en aquest quadre
on Déu insereix la novetat especifica
de la seva revelacio a Israel i als
homes de tots els temps: «la veritat
sobre la creacio de tot per obra de
I’inic Déu».[5]

Amb tot, s’objecta amb freqiiencia
que sila nocio de creacio va tenir un
paper en el passat, avui resulta
ingenu intentar proposar-la de nou.
La fisica moderna i les troballes
sobre I’evolucio de les especies
haurien fet obsoleta la idea d’'un
creador que intervé per generar i
donar forma al mon: la racionalitat
de 'univers seria, en el millor dels
casos, una propietat interior a la
materia, i parlar d’altres agents
suposaria desafiar la serietat del
discurs cientific. Tanmateix, es fa aixi
facilment, sense saber-ho, una
lectura literalista de la Biblia, que la
Biblia mateixa descarta. Si, per



exemple, es comparen els dos relats
sobre els origens, situats I'un darrere
de l’altre en els dos primers capitols
del Geénesi, s’observen diferéncies
molt clares que no és possible
atribuir a una distraccio redaccional.
Els autors sagrats eren conscients
que no havien de proporcionar una
descripcio detallada i literal sobre
com es va produir ’origen del mon i
de I’home: procuraven expressar, a
través del llenguatge i els conceptes
que disposaven, algunes veritats
fonamentals.[6]

Quan s’aconsegueix comprendre el
llenguatge peculiar d’aquests relats
—un llenguatge primitiu, pero ple de
saviesa 1 de profunditat—, se'n pot
identificar el veritable nucli. Ens
parlen d’«una intervencio
personal»[7] que transcendeix la
realitat de I'univers: abans del mon
existeix la llibertat personal i la
saviesa infinita d’un Déu creador. A
través d’un llenguatge simbolic,



aparentment ingenu, s’obre cami una
profunda pretensid de veritat, que
podriem resumir aixi: tot aixo ho va
fer Déu, perque va voler.[8] La Biblia
no pretén pronunciar-se sobre els
estadis de I’evolucio de I'univers i de
I’origen de la vida, sin6 afirmar la
«llibertat de ’'omnipotencia»[9] de
Déu, la racionalitat del mon que crea,
i el seu amor per aquest mon. Es
desplega aixi una imatge de la
realitat, i de cadascun dels éssers que
la conformen, com «un do que
sorgeix de la ma oberta del Pare de
tots».[10] La realitat, en vista de la fe
en la creacio, queda marcada en la
seva entranya sota el signe de
I’acollida. Fins i tot enmig de la
imperfeccio, del mal, del dolor, el
cristia veu en cada ésser un regal que
sorgeix de I’amor i que crida a
I’amor: a divertir-se, a respectar, a
cuidar, a transmetre.

Marco Vanzini/ Carles Ayxela



Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Random House Mondadori,
Barcelona, 2002, 49.

[2] Francesc, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 77.

[3] Benet XVI, Discurs a la Universitat
de Ratisbona (12-IX-2006).

[4] Catecisme de Església Catolica,
295.

[5] Sant Joan Pau II, Audiéncia, 29-
1-1986.

[6] Juntament amb aquestes raons
internes a la mateixa Biblia, el
coneixement sobre la manera
correcta d’interpretar el text sagrat
també s’ha aconseguit a través del
dialeg —no exempt de tensions, pero



molt fructifer— entre la teologia i la
ciencia. En aquests llargs processos
és frequent que es donin excessos
per totes dues parts, que s’alimenten
mutuament: una lectura
fonamentalista de la Biblia, per la
qual es pretén fer-li dir més del que
realment diu, acostuma a
desacreditar el text sagrat, de
manera que la ciéncia es considera
autoritzada a dir més del que
realment és capac de dir sobre
I’origen i el sentit de la realitat.

[7]1]. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[8] Aquesta convicci6 estava
establerta fortament en la fe d’Israel,
com mostren les paraules d’'una
mare al seu fill, abans del martiri:
«T’ho demano, fill meu, mira cap al
celicap a la terra. Fixa’t en tot el que
s’hi troba i reconeix que Déu ho ha
creat del no-res, i que el llinatge



huma ha estat fet de la mateixa
manera» (2 M 7,28).

[9] R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere, Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

[10] Francesc, Laudato si’, 76.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/deu-va-veure-
tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-
creacio-i/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/

	La llum de la fe (II): «Déu va veure tot el que havia fet, i era molt bo». La creació, I

