
opusdei.org

Despreniment

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Despreniment" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
4 d'abril de 1955.

18/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Aquest llindar de la Setmana Santa,
tan pròxim ja al moment en què es

https://soundcloud.com/opusdei-international/07-desprenimentmp3?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27882350
https://youtu.be/DumzNMgH21Q


va consumar sobre el Calvari la
Redempció de tota la humanitat, em
sembla un temps particularment
apropiat perquè tant tu com jo
considerem per quins camins ens ha
salvat Jesús Nostre Senyor; perquè
contemplem aquest amor seu
―veritablement inefable― envers
unes pobres criatures, formades amb
fang de la terra.

Memento, homo, quia pulvis es, et in
pulverem reverteris,[1] ens
amonestava la nostra Mare l’Església,
en iniciar-se la Quaresma, amb el fi
que mai no oblidéssim que som molt
poca cosa, que qualsevol dia el nostre
cos ―ara tan ple de vida― es
desfarà, com el nuvolet de polsim
que fan els nostres peus en caminar; 
es dissiparà com boira encalçada pels
raig del sol.[2]

Exemple de Crist

Però jo voldria, després de recordar-
vos tan cruament la nostra personal



insignificància, encarir als vostres
ulls una altra estupenda realitat: la
magnificència divina que ens sosté i
que ens deïfica. Escolteu les paraules
de l’Apòstol: ja coneixeu la liberalitat
del Nostre Senyor Jesucrist com,
essent ric, es féu pobre per vosaltres,
per tal que vosaltres esdevinguessiu
rics per mitjà de la seva pobresa.[3]
Fixeu-vos amb calma en l’exemple
del Mestre, i entendreu de seguida
que disposem de tema abundant per
meditar tota la vida, per concretar
propòsits sincers de més generositat.
Perquè, i no em perdeu de vista
aquesta meta que hem d’assolir, cada
un de nosaltres s’ha d’identificar
amb Jesucrist, el qual ―ja ho heu
sentit― es féu pobre per tu, per mi, i
patí, tot donant-nos exemple, per tal
que seguim les seves petjades.[4]

¿No t’has demanat mai, mogut per
una curiositat santa, com dugué a
terme Jesucrist aquest devessall
d’amor? Altra vegada sant Pau



s’ocupa de respondre’ns: essent, ell,
de condició divina, (...) malgrat això
s’anorreà ell mateix, prenent la
condició d’esclau esdevenint
consemblant als homes.[5] Fills,
meravelleu-vos agraïts davant aquest
misteri, i apreneu: tot el poder, tota
la majestat, tota la bellesa, tota
l’harmonia infinita de Déu, les seves
grans i incommensurables riqueses,
tot un Déu!, restà amagat en la
Humanitat de Crist per servir-nos.
L’Omnipotent es presenta decidit a
enfosquir la seva glòria durant un
temps, per tal de facilitar l’encontre
redemptor amb les seves criatures.

Déu, escriu l’Evangelista sant Joan,
mai ningú no l’ha vist. El Fill Unigènit,
que és al si del Pare, és qui l’ha fet
conèixer,[6] compareixent davant la
mirada atònita dels homes: primer,
com un nadó, a Betlem; després, com
un nen igual que els altres; més
endavant, en el Temple, com un
adolescent assenyat i espavilat; i,



finalment, amb aquella figura
amable i atraient del Mestre, que
removia els cors de les multituds que
l’acompanyaven entusiasmades.

N’hi ha prou amb uns trets de l’Amor
de Déu que s’encarna, i la seva
generositat ens toca l’ànima, ens
encén, ens empeny suaument a un
dolor contrit pel nostre
comportament, mesquí i egoista en
tantes ocasions. A Jesucrist no li fa
res de rebaixar-se per elevar-nos de
la misèria a la dignitat de fills de
Déu, de germans seus. Tu i jo, en
canvi, sovint ens enorgullim
nèciament dels dons i talents rebuts,
fins a convertir-los en pedestal per a
imposar-nos als altres, com si el
mèrit d’unes accions, acabades amb
una perfecció relativa, depengués
exclusivament de nosaltres: què tens,
tu, que no ho hagis rebut de Déu? I, si
ho has rebut, de què presumeixes com
si no ho haguessis rebut?[7]



En considerar la donació de Déu i el
seu anorreament ―parlo perquè ho
meditem, pensant cadascú en ell
mateix―, la vanaglòria, la
presumpció del superbiós es revela
com un pecat horrible, justament
perquè col·loca la persona a l’extrem
oposat al model que Jesucrist ens ha
assenyalat amb la seva conducta.
Penseu-ho a poc a poc: Ell es va
humiliar, essent Déu. L’home,
envanit pel seu propi jo, pretén
d’enaltir-se a tota costa, sense
reconèixer que és fet d’un dolent
fang de càntir.

No sé si us hauran contat, en la
vostra infantesa, la faula d’aquell
camperol, al qual van regalar un
faisà daurat. Passat el primer
moment d’alegria i de sorpresa d’un
tal obsequi, el nou amo mirà on el
podria tancar. Al cap d’unes quantes
hores, i després de molts dubtes i
plans diferents, va decidir de ficar-lo
al galliner. Les gallines, meravellades



per la bellesa del nouvingut, giraven
al seu voltant amb l’admiració de qui
descobreix un semidéu. Enmig de
tanta gatzara, va tocar l’hora de la
pitança i, així que l’amo va deixar
anar els primers grapats de segó, el
faisà ―famèlic per l’espera― es
llançà àvidament a treure el ventre
de pena. Davant un espectacle tan
vulgar ―aquell prodigi de formosor
menjava amb la mateixa ànsia de
l’animal més corrent― les
desencisades companyes de corral es
van enfurismar a cops de bec contra
l’ídol caigut, fins a arrencar-li totes
les plomes. Ves si és trist
l’esfondrament de l’egòlatra; tant
més desastrós com més s’ha enfilat
damunt les seves pròpies forces,
confiat presumptuosament en la seva
capacitat personal.

Traieu-ne conseqüències pràctiques
per a la vostra vida diària, tot
sentint-vos dipositaris d’uns talents
―sobrenaturals i humans― que heu



d’aprofitar rectament, i rebutgeu el
ridícul engany que hi ha quelcom
que us pertoca, com si fos únicament
el fruit del vostre esforç. Recordeu-
vos que hi ha un sumand –Déu― del
qual ningú no pot prescindir.

Amb aquesta perspectiva,
convenceu-vos que si de debò volem
seguir el Senyor de prop i prestar un
servei autèntic a Déu i a la humanitat
entera, hem d’estar seriosament
despresos de nosaltres mateixos: dels
dons de la intel·ligència, de la salut,
de l’honra, de les ambicions nobles,
dels triomfs, dels èxits.

Em refereixo també ―perquè fins
aquí ha d’arribar la teva decisió― a
aquestes il·lusions netes, amb les
quals busquem exclusivament de
donar tota la glòria a Déu i alabar-lo,
ajustant la nostra voluntat a aquesta
norma clara i precisa: Senyor, vull
això o allò només si a Vós us agrada,
perquè si no, a mi, per a què



m’interessa? Així clavem un cop
mortal a l’egoisme i a la vanitat, que
serpentegen en totes les consciències;
al mateix temps que assolim la
veritable pau en les nostres animes,
amb un deseiximent que acaba en la
possessió de Déu, com més va més
íntima i més intensa.

Per a imitar Jesucrist, el cor s’ha de
veure del tot lliure d’adherències. Si
algú vol venir darrera meu, que es
negui a si mateix, que es carregui la
seva creu i que em segueixi. Perquè
aquell qui vulgui salvar la seva vida,
la perdrà; però, qui perdi la seva vida
per causa meva, la trobarà. Perquè
¿què en traurà, l’home, de guanyar tot
el món, si perd la seva ànima?[8] I
comenta sant Gregori: no n’hi hauria
prou amb viure deseixits de les coses,
si no renunciéssim, a més, a nosaltres
mateixos. Però... on anirem, fora de
nosaltres? Qui és el qui renuncia, si es
deixa a si mateix?[9]



Senyoriu del cristià

Sapigueu que una cosa és la nostra
situació com a caiguts pel pecat; i una
altra cosa quant a formats per Déu.
D’una forma hem estat creats, i és en
una altra que ens trobem a causa de
nosaltres mateixos. Renunciem-nos,
tocant a allò en què ens hem convertit
pecant, i mantinguem-nos segons que
hem estat constituïts per la gràcia.
Així, el qui ha estat superbiós, si
convertit a Crist es fa humil, ja ha
renunciat a si mateix; si un luxuriós
passa a una vida de continència,
també s’ha renunciat en allò que era
abans; si un avar ja no sent cobejança
i en comptes d’apoderar-se d’allò que
no és seu, comença a esdevenir
generós amb les coses pròpies,
certament s’ha negat a si mateix.

Cors generosos, amb un
despreniment de debò, demana el
Senyor. Ho aconseguirem si deixem
anar amb enteresa les amarres o els



fils subtils que ens lliguen al nostre
jo. No us amagaré que aquest
determini demana una lluita
constant, un salt per damunt de
l’enteniment personal i de la pròpia
voluntat, un renunciament ―en
poques paraules― més ardu que
l’abandó dels béns materials més
cobejats.

Aquesta generositat que el Mestre va
predicar, que Ell espera de tots els
cristians, comporta necessàriament
manifestacions externes. Jesucrist 
coepit facere et docere:[10] abans que
amb la paraula, va anunciar la seva
doctrina amb les obres. L’heu vist
néixer en un estable, en la fretura
més absoluta, i l’heu vist reclinat
damunt la palla d’una menjadora
fent els seus primers sons a la terra.
Després, durant els anys dels seus
itineraris apostòlics, entre molts
d’altres exemples, recordareu la
clara advertència a un dels qui es
van oferir per acompanyar-lo com a



deixeble: les guineus tenen caus i els
ocells del cel nius; però el Fill de
l’home no té on reclinar el cap.[11] I
no deixeu de contemplar aquella
escena que recull l’Evangeli, en què
els Apòstols, per apaivagar la fam,
arrenquen pel camí, un dissabte,
unes espigues de blat.[12]

Hom pot dir que Nostre Senyor,
davant de la missió rebuda del Pare,
viu al dia, tal i com ho aconsellava en
una de les ensenyances més
suggestives que sortiren de la seva
boca divina: no us preocupeu per la
vostra vida, sobre què menjareu, ni
pel vostre cos, de què us vestireu.
Perquè la vida és més que el
nodriment, i el cos més que el vestit.
Fixeu-vos en els corbs, que no
sembren ni seguen, ni tenen rebost ni
graner, i Déu els nodreix; quant més
no valeu vosaltres que no pas ells!..
Repareu com creixen els lliris: no
treballen ni filen i és cert que Déu els
alimenta. I jo us dic que ni Salomó, en



tota la seva magnificència, no anava
vestit com una d’aquestes flors. I, si al
camp, l’herba que avui és i demà és
tirada al forn, Déu la vesteix així,
quant més no farà amb vosaltres,
homes de poquíssima fe.[13]

Si visquéssim més confiats en la
Providència divina, segurs ―amb
una fe ben ferma!― d’aquesta
protecció diària que mai no ens falta,
quantes preocupacions o inquietuds
ens estalviaríem! Desapareixerien tot
de quimeres que, amb frase de Jesús,
són pròpies dels pagans, dels homes
mundans,[14] de les persones que són
mancades de sentit sobrenatural. Jo
voldria, en confidència d’amic, de
sacerdot, de pare, portar-vos a la
memòria en cada circumstància, que
nosaltres, per la misericòrdia de Déu,
som fills d’aquest Pare Nostre,
totpoderós, que és al Cel i alhora en
la intimitat del cor; voldria gravar al
foc en la vostra ment que tenim tots
els motius per caminar amb



optimisme per aquesta terra, amb
l’ànima ben deseixida de tantes coses
que semblen imprescindibles, ja que
prou sap el vostre Pare què
necessiteu!,[15] i Ell proveirà. Creieu-
me que solament així ens comportem
com a senyors de la Creació[16] i
evitarem el trist esclavatge en què
tants cauen, perquè obliden llur
condició de fills de Déu, en l’afany
per un demà o per un després que
potser ni arribaran a veure.

Deixeu-me que us manifesti, una
altra vegada, una miqueta de la meva
experiència personal. Us obro
l’ànima, en la presència de Déu,
persuadit absolutament que no sóc
model de res, sinó que sóc un parrac,
un pobre instrument ―sord i
inepte― que el Senyor ha utilitzat
perquè es comprovi amb més
evidència, que Ell sap escriure
perfectament amb el petge d’una
taula. En parlar-vos de mi, doncs, no
em passa pel cap, ni de ben lluny!, el



pensament que en la meva actuació
hi hagi gens de mèrit meu; i encara
menys pretenc d’imposar-vos que
camineu per on el Senyor m’ha
portat a mi, ja que molt bé podria
esdevenir-se que el Mestre no us
demani a vosaltres allò que a mi
m’ha ajudat tant a treballar sense
entrebancs en aquesta Obra de Déu,
a la qual he dedicat tota la meva
existència.

Us asseguro ―ho he tocat amb les
meves mans, ho he contemplat amb
els meus ulls― que si confieu en la
Divina Providència, si us abandoneu
en els seus braços omnipotents, mai
no us faltaran els mitjans per a servir
Déu, l’Església Santa, les ànimes,
sense deixar cap dels vostres deures;
i gaudireu, a més, d’una joia i d’una
pau que mundus dare non potest,[17]
que la possessió de tots els béns
terrenals no pot donar.



Des del començ de l’Opus Dei, el
1928, deixant a part que no
comptava amb cap recurs humà, mai
no he manejat personalment ni un
cèntim; ni tampoc no he intervingut
directament en les lògiques
qüestions econòmiques, que
sorgeixen en la realització de
qualsevol tasca en què participin
criatures ―homes de carn i ossos, i
no àngels―, a qui calen instruments
materials per a fer eficaçment la seva
feina.

L’Opus Dei ha necessitat i em sembla
que necessitarà sempre ―fins a la fi
dels temps― la col·laboració
generosa de molts, per a sostenir les
obres apostòliques: d’una banda,
perquè aquestes activitats mai no
són rendibles; de l’altra, perquè
encara que augmenti el nombre dels
qui cooperen i el treball dels meus
fills, si hi ha amor de Déu, l’apostolat
s’eixampla i les demandes es
multipliquen. Per això, en més d’una



ocasió, he fet riure els meus fills, ja
que mentre els impulsava durament
perquè responguessin fidels a la
gràcia de Déu, els animava a encarar-
se descaradament amb el Senyor,
demanant-li més gràcia i els diners,
comptants i efectius, que urgien.

Els primers anys ens mancava allò
que era més indispensable. Atrets pel
foc de Déu, s’aplegaven al meu
voltant obrers, menestrals,
universitaris..., que ignoraven
l’estretor i la indigència en què ens
trobàvem, perquè a l’Opus Dei,
sempre amb l’ajut del Cel, hem mirat
de treballar de manera que el
sacrifici i l’oració fossin abundants i
ocults. Girant ara l’esguard vers
aquella època, brolla del cor una
acció de gràcies rendida: i quina
seguretat hi havia en les nostres
animes! Sabíem que cercant el regne
de Déu i la seva justícia, la resta ens
seria donada de més a més.[18] I us
puc assegurar que per manca de



recursos materials, mai no ha deixat
de dur-se a terme cap iniciativa
apostòlica: en el moment just, d’una
forma o d’una altra, el nostre Pare
Déu amb la seva Providència
ordinària ens facilitava el que calia,
per tal que veiéssim que Ell és
sempre bon pagador.

Si voleu actuar a cada moment com a
senyors de vosaltres mateixos, us
aconsello que feu tot el que pugueu
per estar despresos de tot, sense por,
sense temences ni recels. Després,
quan atengueu i compliu les vostres
obligacions personals, familiars...,
empreu els mitjans terrenals
honestos amb rectitud, pensant en el
servei a Déu, a l’Església, als de casa
vostra, a la vostra feina professional,
al vostre país, a la humanitat entera.
Mireu que allò que importa no es
concreta en la materialitat de posseir
tal cosa o bé de mancar de tal altra,
sinó en captenir-se segons la veritat
que ens ensenya la nostra fe



cristiana: els béns creats són
solament això: mitjans. Rebutgeu,
doncs, els mirallets de considerar-los
com quelcom definitiu: No us
amuntegueu tresors a la terra, on el
corc i el rovell els malmeten i on els
lladres furguen i els roben. Més aviat
amuntegueu-vos tresors al cel, on ni el
corc ni el rovell no els malmeten, i on
els lladres ni furguen ni els roben: que
allí on tens el tresor, allí tindràs
també el cor.[19]

Quan algú centra la seva felicitat
exclusivament en les coses d’aquí
baix ―he estat testimoni de
veritables tragèdies―, perverteix el
seu ús raonable i destrueix l’ordre
disposat sàviament pel Creador.
Aleshores el cor resta trist i insatisfet;
s’endinsa per camins d’un
descontentament etern i acaba
esclavitzat ja a la terra, víctima
d’aquests mateixos béns que potser
han estat obtinguts amb esforços i
renúncies sense fi. Però, per damunt



de tot, us recomano que no oblideu
mai que Déu no cap, no habita en un
cor enfangat per un amor sense
ordre, tosc i inútil. Ningú no pot
servir dos senyors, perquè, o bé
avorrirà l’un i s’afeccionarà a l’altre,
o bé estimarà el primer i menysprearà
l’altre: no podeu servir Déu i les
riqueses.[20] Ancorem, doncs, el cor
en l’amor capaç de fer-nos feliços...
Desitgem els tresors del cel.[21]

No vull menar-te vers un abandó en
el compliment dels teus deures o en
l’exigència dels teus drets. Al
contrari, per a cada un de nosaltres,
d’ordinari, una retirada en aquest
front equival a desertar
covardament de la lluita per ser
sants, a la qual Déu ens ha cridat. Per
això, amb seguretat de consciència,
has de tenir la fal·lera
―especialment en la teva feina― per
tal que ni a tu ni als teus us falti mai
el que convé per a viure amb una
cristiana dignitat. Si en cap moment



experimentes en la teva carn el pes
de la indigència, no te n’entristeixis
ni t’hi rebel·lis; però, hi insisteixo,
procura emprar tots els recursos
nobles per superar aquesta situació,
ja que si obraves d’una altra forma
fóra com temptar Déu. I mentre
lluites, recorda’t, a més, que omnia in
bonum!, tot ―també l’escassetat, la
pobresa― coopera al bé dels qui
estimen el Senyor;[22] acostuma’t, ja
des d’ara, a afrontar amb alegria les
petites limitacions, les incomoditats,
el fred, la calor, la privació de
quelcom que consideres
imprescindible, el fet de no poder
reposar com i quan voldries, la fam,
la soledat, la ingratitud, la
incomprensió, la deshonra...

Pare... no els tragueu del món

Nosaltres som uns homes del carrer,
cristians corrents, immergits en el
torrent circulatori de la societat, i el
Senyor ens vol sants, apostòlics,



justament enmig del nostre treball
professional, és a dir, santificant-nos-
hi, santificant-lo i fent que els altres
s’hi santifiquin. Convenceu-vos que
és en aquest ambient que us espera
Déu amb una sol·licitud de Pare,
d’Amic; i penseu que amb el vostre
quefer professional realitzat amb
responsabilitat, a més de sostenir-vos
econòmicament, presteu un servei
directíssim al desenvolupament de la
societat, alleugeu també tantes de les
càrregues dels altres i manteniu
tantes altres obres assistencials ―a
un nivell local i universal― en favor
dels individus i dels pobles menys
afavorits.

Comportant-nos amb normalitat
―com els nostres iguals― i amb
sentit sobrenatural, no fem més que
seguir l’exemple de Jesucrist,
veritable Déu i veritable Home.
Fixeu-vos que tota la seva vida és
plena de naturalitat. Passa sis lustres
ocult, sense cridar l’atenció, com un



treballador més, i el coneixen al
poblet com el fill del fuster. Al llarg
de la seva vida pública, tampoc no
s’hi veu res que desentoni, per
estrany o per excèntric. Es rodejava
d’amics, com qualsevol dels seus
conciutadans, i no se’n diferenciava
en la parença. Talment, que Judes,
per a assenyalar-lo, necessita
concertar una pista: aquell que jo
besaré, es ell.[23] No hi havia en Jesús
cap indici extravagant. A mi,
m’emociona aquesta norma de
conducta del nostre Mestre, que
passa com un de més entre els
homes.

Joan el Baptista ―seguint una crida
especial― vestia amb pell de camell i
es nodria amb llagostes i mel
salvatge. El Salvador usava una
túnica d’una sola peça, menjava i
bevia igual que els altres,
s’emplenava de joia amb la felicitat
d’altri, es commovia davant el dolor
del proïsme, no rebutjava el descans



que li oferien les seves amistats, i
tothom sabia que s’havia guanyat la
vida, durant molts anys, treballant
amb les seves pròpies mans al costat
de Josep, l’artesà. És així com ho hem
de fer nosaltres en mig de aquest
món: igual que Nostre Senyor. Et
diria, amb poques paraules, que ens
cal anar amb la roba neta, amb el cos
net i, principalment, amb l’ànima
neta.

Fins i tot ―per què no notar-ho―, el
Senyor que predica un despreniment
tan meravellós dels béns terrenals,
ens mostra alhora una cura
admirable a no malversar-los.
Després d’aquell miracle de la
multiplicació dels pans, que tan
generosament van satisfer més de
cinc mil homes, digué als seus
deixebles: recolliu els bocins que
sobren, que no se’n faci malbé gens.
Ho van fer així, i van omplir-ne dotze
paneres.[24] Si mediteu atentament
tota aquesta escena, aprendreu de no



ésser mai avars, sinó uns bons
administradors dels talents i mitjans
materials que Déu us concedeixi.

El despreniment que predico,
després d’esguardar el nostre Model,
és senyoriu: no és el reflex d’una
manera de pobretejar clamorosa i
cridanera, careta de la peresa i de
l’abandó. Has d’anar vestit a to amb
la teva condició, el teu ambient, la
teva família, la teva feina..., com els
teus companys, però per Déu, amb
l’afany de donar una imatge
autèntica i atraient de la veritable
vida cristiana. Amb naturalitat, sense
extravagàncies: us asseguro que és
millor que pequeu per excés que per
defecte. Tu, com te l’imagines l’aire
de Nostre Senyor? ¿No has pensat
amb quina dignitat devia dur aquella
túnica inconsútil, que probablement
devien haver teixit les mans de Santa
Maria? ¿No recordes com es queixa,
a casa de Simó, que no li han ofert
aigua per a rentar-se les mans abans



de posar-se a taula?[25] Certament,
Ell va portar a col·lació aquesta falta
de cortesia per realçar amb aquesta
anècdota l’ensenyança que en els
detalls petits es mostra l’amor, però
també mira de deixar clar que s’atén
als costums socials de l’ambient. Així
doncs, tu i jo ens esforçarem a estar
deslligats dels béns i de les
comoditats de la terra, però sense
sortides de to ni fer coses estranyes.

Per mi, una manifestació de sentir-
nos senyors del món, administradors
fidels de Déu, és tenir cura d’allò de
què ens valem, amb interès en què es
conservi, que duri, que llueixi, que
serveixi com més temps millor per a
la seva finalitat, sense que es
malmeti. Als Centres de l’Opus Dei
trobareu una decoració senzilla,
acollidora, i, sobretot, neta, perquè
cal no confondre una casa pobra
amb el mal gust i la brutícia. Això no
obstant, comprenc que tu, d’acord
amb les teves possibilitats i les teves



obligacions socials, familiars,
posseeixis objectes valuosos i els
vetllis amb esperit de mortificació,
amb despreniment.

Fa molts anys ―més de vint-i-cinc―
jo anava per un d’aquests menjadors
de caritat, per a captaires que no
tastaven cada dia res més que el
menjar que allí els donaven. Es
tractava d’un local gran que atenien
un grup de bones senyores. Després
de la primera distribució i per tal de
recollir les sobralles, hi anaven uns
altres captaires, i d’entre els d’aquest
segon grup, n’hi va haver un que em
va cridar l’atenció: era propietari
duna cullera de peltre! Se la treia
amb tota cura de la butxaca, amb
cobdícia, se la mirava amb fruïció, i
així que havia acabat d’assaborir la
seva ració, tornava a mirar-se la
cullera amb uns ulls que deien: és
meva!, hi feia dues llepades per
netejar-la i se la guardava altra
vegada tot satisfet entre els plecs dels



seus parracs. De debò, era seva! Un
pobrissó miserable, que entre
aquella gent, companya de
desventures, es considerava ric.

Per aquells temps, jo coneixia una
senyora, amb títol nobiliari, Gran
d’Espanya. Davant Déu, això no
compta per a res: tots som iguals, tots
fills d’Adam i d’Eva, criatures febles,
amb virtuts i defectes, capaços ―si el
Senyor ens abandona― dels crims
pitjors. Des que Crist ens ha redimit,
no hi ha diferència de raça, ni de
llengua ni de color, ni de nissaga, ni
de riqueses...: tots som fills de Déu.
Aquesta persona, de la qual ara us
parlo, residia en una casa de llinatge,
però no despenia per a si mateixa ni
dues pessetes el dia. En canvi,
retribuïa molt bé el servei, i la resta
era destinada a ajudar els
necessitats, mentre passava, ella
mateixa, privacions de tota mena. No
li faltaven, a aquesta dona, molts
d’aquests béns que tanta gent



ambiciona, però ella era
personalment pobra, molt
mortificada, despresa de tot per
complet. M’heu entès? Ens basta, a
més, escoltar les paraules del Senyor:
benaurats els pobres en l’esperit,
perquè d’ells és el regne del cel.[26]

Si vols arribar a tenir aquest esperit,
t’aconsello que siguis moderat amb
tu mateix, i molt generós amb els
altres; evita les despeses supèrflues
per luxe, per vel·leïtat, per vanitat,
per comoditat...; no et creïs
necessitats. En un mot, aprèn com
sant Pau de viure en la pobresa i de
viure en l’abundor, d’estar sadollat i
de tenir fam, que et sobri i que
pateixis penúria: tot ho puc en Aquell
qui em conforta.[27] I com l’Apòstol,
així també sortirem vencedors de la
lluita espiritual, si mantenim el cor
deseixit, lliure de lligams.

Tots els qui venim a la palestra de la
fe, diu sant Gregori el Gran, assumim



al nostre càrrec la lluita contra els
esperits malignes. Els dimonis no
posseeixen res d’aquest món i, per
tant, com que hi vénen despullats,
nosaltres també hem de lluitar
despullats. Ja que si n’hi ha un que
està vestit lluita amb un altre que no
té roba, aviat anirà per terra, per tal
com l’enemic ja té per on agafar-lo. ¿I
què són les coses de la terra, sinó una
mena d’indumentària?[28]

Déu estima el qui dóna amb alegria

Dins aquest marc del despreniment
total que el Senyor ens demana, us
assenyalaré un altre punt que té una
importància particular: la salut. Ara,
la major part de vosaltres, sou joves:
travesseu aquesta etapa formidable
de plenitud de vida, que sobreïx
d’energies. Però passa el temps i
implacablement comença a notar-se
el desgast físic; vénen en acabat les
limitacions de la maduresa, i per
últim les xacres de la vellesa. A més a



més, qualsevol de nosaltres, en
qualsevol moment, es pot posar
malalt o patir algun trastorn
corporal.

Solament si aprofitem amb rectitud
―cristianament― les èpoques de
benestar físic, els bons temps,
acceptarem també amb una alegria
sobrenatural els esdeveniments que
la gent equivocadament qualifica de
dolents. Sense aturar-me en gaires
detalls, desitjo transmetre-us la meva
experiència personal. Mentre estem
malalts, podem ésser uns pesats: que
no m’atenen bé, que ningú no es
preocupa per mi, que no tenen cura de
mi com em mereixo, que ningú no
m’entén... El dimoni, que sempre està
a l’aguait, ataca per qualsevol flanc; i
en la malaltia, la seva tàctica
consisteix a fomentar una mena de
psicosi, que aparti de Déu, que
amargui l’ambient, o que destrueixi
aquest tresor de mèrits que, per a bé
de totes les ànimes, hom assoleix en



portar amb optimisme sobrenatural
―quan s’estima!― el dolor. Per tant,
si és voluntat de Déu que ens arribi
la urpada de l’aflicció, preneu-vos-ho
com a senyal que ens considera
madurs per a associar-nos més
estretament a la seva Creu
redemptora.

Cal, doncs, una preparació remota,
feta cada dia amb un sant
deseiximent d’un mateix, per tal de
disposar-nos a suportar amb posat
alegre ―si el Senyor així ho permet―
la malaltia o la desventura. Serviu-
vos ja de les ocasions normals,
d’alguna privació, del dolor en les
seves petites manifestacions
habituals, de la mortificació, i poseu
en exercici les virtuts cristianes.

Ens hem d’exigir en la vida
quotidiana, a fi de no inventar-nos
falsos problemes, necessitats
artificioses, que en últim terme
vénen de l’envaniment, del capritx,



d’un esperit regalat i peresós. Hem
d’anar cap a Déu amb passos ràpids,
sense pesos morts ni noses que facin
difícil la marxa. Justament perquè la
pobresa d’esperit no consisteix a no
tenir, sinó a estar deslligats de debò,
hem de romandre amatents per no
enganyar-nos amb motius imaginaris
de força major. Cerqueu allò que sigui
suficient, cerqueu allò que basti. I no
vulgueu res més. Tot el que sobrepassi
és angoixa, no alleujament; en
comptes d’aixecar-nos, ens deixa
apesarats.[29]

Si descendeixo en aquests consells,
no em baso en situacions estranyes,
anormals o complicades. Sé d’algú
que feia servir, com a registres per
als llibres, una papers en què
escrivia algunes jaculatòries que
l’ajudaven a mantenir la presència
de Déu. I li va venir el desig de
conservar amb afecte aquell tresor,
fins que es va adonar que s’estava
afeccionant massa a aquells



paperets. Ja veieu quin model de
virtuts! No em faria res de
manifestar-vos totes les meves
misèries, si això us havia de servir
d’alguna cosa. Estiro tant els records
perquè a tu potser et passa el mateix:
els teus llibres, la teva roba, la teva
taula, els teus... ídols de quincalla.

En casos així, us recomano que
consulteu el vostre director
espiritual, sense ànim pueril ni
escrupolós. De vegades n’hi haurà
prou, com a remei, amb la petita
mortificació de prescindir de l’ús
d’alguna cosa durant un temps
curtet. O bé, en un altre ordre,
tampoc no passa res si un dia
renuncies al mitjà de transport que
empres habitualment i dónes a tall
d’almoina la quantitat estalviada,
encara que sigui qüestió de molt poc
diner. A totes passades, si tens
esperit de despreniment, no deixaràs
de descobrir ocasions contínues,
discretes i eficaces, d’exercitar-lo.



Ara que us he obert la meva ànima,
necessito confessar-vos així mateix
que tinc una forta inclinació a la qual
mai no voldria renunciar: la
d’estimar-vos de debò a tots
vosaltres. Ho he aprés del millor
Mestre, i m’agradaria seguir-ne
fidelíssimament l’exemple, estimant
sense límits les ànimes, començant
pels qui em rodegen. ¿No us commou
aquesta caritat ardent ―aquest
afecte!― de Jesucrist, que utilitza
l’Evangelista per designar un dels
seus deixebles?: quem diligebat lesus,
[30] aquell que Ell estimava.

Acabem amb una consideració que
ens ofereix l’Evangeli de la Missa
d’avui: Jesús, sis dies abans de la
Pasqua anà a Betània, on s’estava
Llàtzer, el qual Jesús havia ressuscitat
d’entre els morts. Allà li van oferir un
sopar: Marta servia i Llàtzer era un
dels qui seien a taula amb ell.
Aleshores, Maria prengué una lliura
de perfum de nard autèntic i



costosíssim, ungí amb ell els peus de
Jesús i els eixugà amb els seus cabells;
i la casa s’omplí de l’olor del perfum.
[31] Quina prova tan clara de
magnanimitat aquell malbaratament
de Maria! Judes es queixa que s’hagi
malgastat un perfum que valia
―amb la seva cobdícia ho ha calculat
molt bé― almenys tres-cents denaris.
[32]

El veritable despreniment ens mena
a ésser molt generosos amb Déu i
amb els nostres germans; a
moure’ns, a buscar recursos, a
gastar-nos per ajudar els qui passen
necessitat. Un cristià no es pot
conformar amb un treball que li
permeti de guanyar prou per a
viure’n ell i els seus: la seva grandesa
de cor l’impulsarà a posar tot l’esforç
per al sosteniment dels altres, per un
motiu de caritat, i per un motiu de
justícia, com escrivia sant Pau als de
Roma: la Macedònia i l’Acaia, com a
mostra de solidaritat, han decidit



voluntàriament de fer una col·lecta
destinada als pobres que hi ha entre
els sants de Jerusalem. Els ha plagut
així i a més tenien certament un deute
amb ells. Ja que, si els gentils van
esdevenir partícips dels seus béns de
l’esperit, cal que els ho retornem,
ajudant-los amb béns materials.[33]

No sigueu mesquins ni gasius amb
qui s’ha excedit amb nosaltres tan
generosament, fins a donar-se del tot,
sense mida. Penseu: quant us costa
―també econòmicament― ésser
cristians? Però, sobretot no oblideu
que Déu estima el qui dóna amb
alegria. D’altra banda, és prou
poderós el Senyor per a sadollar-vos
de tot bé, així que sempre contents de
tenir prou de tot, en tingueu de sobres
per a exercitar tota mena d’obres
bones.[34]

En apropar-nos, aquesta Setmana
Santa, als dolors de Jesucrist,
demanem a la Verge Santíssima que,



com Ella,[35] sapiguem també
nosaltres ponderar i conservar totes
aquestes ensenyances en els nostres
cors.

[1] Ritu d’imposició de la Cendra (Cfr.
Gen III, 19).

[2] Sap II, 3.

[3] 2 Cor VIII, 9.

[4] Cfr. 1 Pet II, 21.

[5] Phil II, 6-7.

[6] Ioh I, 18.

[7] 1 Cor IV, 7.

[8] Mt XVI, 24-26.

[9] St. Gregori el Gran, Homiliae in
Evangelia, XXXII, 2 (PL 76, 1233).



[10] Act I, 1.

[11] Lc IX, 58.

[12] Cfr. Mc II, 23.

[13] Lc XII, 22-24, 27-28.

[14] Lc XII, 30.

[15] Lc XII, 30.

[16] Cfr. Gen I, 26-31.

[17] Cfr. Ioh XIV, 27.

[18] Cfr. Lc XII, 31.

[19] Mt VI, 19-20.

[20] Mt VI, 24.

[21] St Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, LXIII, 3 (PG 58, 607).

[22] Cfr. Rom VIII, 28.

[23] Mt XXVI, 48.



[24] Ioh VI, 12-13.

[25] Cfr. Lc VII, 36-50.

[26] Mt V, 3.

[27] Phil IV, 12-13.

[28] St. Gregori el Gran, Homiliae in
Evangelia, XXXII, 2 (PL 76, 1233).

[29] St. Agustí, Sermo LXXXV, 6 (PL
38, 523).

[30] Ioh XIII, 23.

[31] Ioh XII, 1-3.

[32] Ioh XII, 5.

[33] Rom XV, 26-27.

[34] 2 Cor IX, 7-8.

[35] Cfr. Lc II, 19.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/despreniment/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/despreniment/
https://opusdei.org/ca-es/article/despreniment/

	Despreniment

