
opusdei.org

Formació de la
personalitat (IX):
Créixer. Un projecte
en família (II). Els
detalls de la llar

En aquesta segona part de
l'article “Créixer en família”
s’afronten altres elements que
s’aprenen a la llar: la bona
educació, la disciplina, l’humor,
la vida d’oració, etcètera.

04/09/2017



Crepita el foc a la xemeneia durant
una apassionada conversa sobre una
antiga batalla. Un dels interlocutors
té llavors una sortida sorprenent:
«Crec que hi ha victòries i conteses
plàcides i grans sacrificis propis i
actes de noble heroisme (fins i tot en
moltes de les lleugereses i
contradiccions aparents) no menys
difícils d’aconseguir, perquè no
tenen crònica ni públic terrenals,
però que es fan cada dia als racons
més apartats, a les petites famílies i
als cors d’homes i dones. Qualsevol
d’aquests podria reconciliar amb el
món l’home més exigent i omplir-lo
de fe i d’esperança en ell».[1]

El futur del món no es forja només
en les grans decisions internacionals,
per crucials que puguin ser; es
decideix sobretot en aquesta contesa
quotidiana, en l’«amor pacient»[2]
que és la tasca discreta d’avis, pares i
fills. El projecte de créixer —un
créixer, sobretot «cap endins»—,[3]



que acompanya cada persona al llarg
de la seva vida, és necessàriament un
treball d’equip: tots junts, al pas de
Déu i amb la seva bufada a les
espelmes de l’ànima.

Respirar un mateix aire

En una família en què es respira aire
cristià, es comparteixen tasques,
preocupacions, triomfs i fracassos.
Tot és de tots i, alhora, es respecta
allò de cadascú: s’ensenya als fills a
ser ells mateixos, però sense aïllar-se
en els gustos i les preferències. A la
llar es valoren les coses que uneixen,
que són com l’aire que permet a
cadascú respirar a gust, omplir els
pulmons i desenvolupar-se.

En aquesta tasca de mantenir l’aire
de família tots són importants, fins i
tot els més joves. Per això, convé
anar donant als fills petites
responsabilitats, d’acord amb la seva
edat, que els portin a sortir de si
mateixos, a descobrir que la casa



funciona perquè tots col·laboren:
regar una planta, posar la taula, fer
el llit i ordenar l’habitació, tenir cura
d’un germà més petit, anar de
compres... A poc a poc se’ls fa
participar en les decisions: no
s’imposen sense més ni més els plans
familiars, sinó que se’ls presenten de
manera atractiva. Així ningú no
queda aïllat i es plasmen maneres de
ser obertes, generoses, amb
preocupació pel món i les altres
persones.

L’afecte porta a sincronitzar les
vides, a compartir amb els altres els
nous capítols de la mateixa “sèrie”.
Ajuda molt tenir moments de
descans en comú, activitats que
uneixen i que permeten gaudir de
tantes coses bones. Quan es presenta
el dolor, la caritat —afecte
sobrenatural— ens mou a compartir
el pes: «porteu els uns les càrregues
dels altres i així complireu la llei de
Crist».[4] Ningú no pot viure com un



estrany a casa seva; és
imprescindible tenir iniciativa,
aixecar la mirada i fer atenció als
altres: aficions, plans, amistats,
treball, preocupacions... Són coses
que requereixen temps, que és
precisament el millor que un pare
pot donar als fills, i que els fills
poden donar als pares.

En una família cristiana hi ha també
disciplina, però amable: així els fills
aprenen a gust i a poc a poc, amb
l’exemple dels grans. La correcció
s’acompanya de bones maneres, que
reflecteixen l’afecte; a més,
s’expliquen els perquès, i s’intenta
«no vessar, en els altres, el fel del
propi mal humor»[5] En ocasions, fa
falta ser especialment clars, però els
pares no obliden que les virtuts i els
valors arrelen sobretot quan els fills
els veuen encarnats en les seves
vides. La fortalesa, la temprança, el
pudor, la modèstia, viscudes en el dia
a dia, se’ls presenten llavors com



autèntics béns: els resulten
connaturals, com l’aire que respiren.
Això val especialment per a la
formació de l’afectivitat: els pares
que exterioritzen el seu afecte mutu
en els detalls més senzills de la
convivència —tot i que sense
manifestacions d’afecte que han de
quedar en la intimitat dels esposos—
introdueixen fàcilment els fills en el
misteri de l’amor veritable entre un
home i una dona.

«Si jo hagués de donar un consell als
pares, els donaria sobretot aquest:
que els vostres fills vegin —de petits
ho veuen tot, i ho judiquen: no us feu
il·lusions— que intenteu viure
d’acord amb la vostra fe, que Déu no
és tan sols en els vostres llavis, sinó
que és en les vostres obres; que us
esforceu a ser sincers i lleials, que us
estimeu vosaltres i que els estimeu
de debò».[6]

Gràcies, si us plau, perdó



En una llar «lluminosa i alegre»[7] hi
ha un tracte senzill i confiat. I alhora,
la proximitat no dona lloc a la
indelicadesa ni a la insolència. Tots
tenim defectes, podem fallar i ferir;
però tenim la capacitat de passar per
alt incomprensions o malentesos,
sense allotjar rancor. A qualsevol
nivell, de pares a fills, de fills a pares
o entre germans, cal fixar-se en el
que és positiu, el que uneix. Com en
qualsevol convivència, de vegades
sorgiran discussions o baralles, però
val la pena acabar el dia reconciliats:
és el moment de portar a la pràctica
l’ensenyament de Crist de no posar
límits al perdó.[8] A més, demanar
perdó madura l’ànima pròpia i la del
que rep o presencia una excusa
sincera. «Escolteu bé: heu discutit
dona i marit? Els fills amb els pares?
Heu discutit molt? No està bé, però
aquest no és l’autèntic problema. El
problema és que aquest sentiment
encara sigui present l’endemà. Per
això, si heu discutit, no heu d’acabar



mai el dia sense fer les paus a la
família».[9]

Qui estima de veritat, sap
comprendre i disculpar; és més: ho
necessita. I des de la família, exporta
al món aquest ambient. Per
transformar la selva, comencem pel
nostre jardí, per l’«ecologia de la vida
de cada dia», que es manifesta «a la
nostra habitació, a casa nostra, al
nostre lloc de treball, al nostre
barri».[10] La família és «el lloc de la
formació integral, on es
desenvolupen els diferents aspectes,
íntimament relacionats entre sí, de la
maduració personal. En la família
s’aprèn a demanar permís sense
sotmetre ningú, a dir gràcies com a
expressió d’una sentida valoració de
les coses que rebem, a dominar la
voracitat o l’agressivitat, i a demanar
perdó quan fem algun mal».[11]

Aquesta actitud ens ajuda a
relativitzar els problemes que es



poden produir en la convivència i a
descartar la idea que en altres
circumstàncies tot seria més senzill.
Acostuma a ser més fàcil jutjar
positivament a qui no conviu amb
nosaltres. Fins i tot algú amb una
psicologia equilibrada tendeix a
idealitzar la part bona d’amics i
coneguts, i a posar, en canvi, en
primer pla els defectes i errors dels
familiars més propers. Tanmateix,
com n’és de necessari conèixer i
remeiar aquests prejudicis! Ni el
somriure i l’amabilitat de qui veiem
molt de tant en tant no és sempre
així; ni aquell comentari esquerp
d’un germà o germana, després d’un
mal dia o una mala nit, no reflecteix
tota la seva forma de ser, o indica
l’opinió que té de nosaltres. A més, és
bo saber que quan hi ha més
confiança amb algú és lògic que
baixem una mica la guàrdia i
sorgeixin més fàcilment
alleujaments, en una direcció o en
una altra; part de l’afecte consisteix



llavors a comprendre;[12] a ser, si
cal, qui eixuga llàgrimes.

Les etapes del desenvolupament,
amb les crisis respectives, són reptes
que requereixen paciència, perquè la
maduració gairebé mai no es
produeix de cop. En especial
l’adolescència, més o menys
prolongada, afecta l’ambient de la
llar i de vegades porta discòrdies i
més nerviosisme en grans i petits.
Però passa el temps i, si s’ha afrontat
bé la crisi, la família en surt
enfortida: les aigües no només
tornen al seu curs, sinó que es fan
més fortes i saludables.

És normal que, quan arriben a
l’adolescència, els fills necessitin
espais de llibertat, formar el seu
propi nucli d’amistats, aprendre a
volar sols. Els pares continuaran sent
el punt de mira, tot i que la vivacitat
juvenil no ho vulgui acceptar. Per
això, és important que no apareguin



només com l’“autoritat”, sinó que
fomentin també un tracte amigable i
ple de confiança. Els pares animen a
prendre decisions i mostren els
obstacles; assenyalen tant les roques
que poden trobar en navegar com el
far al qual val la pena dirigir-se. I
això es transmet més amb l’exemple
que amb moltes paraules o regles,
malgrat que lògicament algunes són
necessàries.

En tot cas, cal confiar en els fills,
perquè només en un clima de
confiança creix la llibertat. És fins i
tot preferible, deia sant Josepmaria,
que els pares «algun cop es deixin
enganyar: la confiança que es posa
en els fills fa que ells mateixos
s’avergonyeixin d’haver-ne abusat, i
que es corregeixin; en canvi, si no
tenen llibertat, si veuen que no se’ls
té confiança, se sentiran moguts a
enganyar-nos sempre».[13]



Una família que resa unida es
manté unida

En la família també s’aprèn a tractar
amb Déu: s’aprèn a resar. Com
apreciava sant Josepmaria les
oracions que li va ensenyar la seva
mare! «Sense les mares, no només no
hi hauria nous fidels, sinó que la fe
perdria bona part de la seva escalfor
senzilla i profunda».[14] El més
habitual és que els pares ensenyin els
fills a llegir aquesta partitura. No
poques vegades, tanmateix, es
produeix un intercanvi de papers, i
la Providència se serveix dels fills
perquè el pare o la mare
descobreixin l’esplèndida melodia de
la fe.

En tantes ocasions, serà possible i útil
resar tots junts, recordant que «la
família que resa unida es manté
unida».[15] La pietat transparent i
sincera il·lumina cap endins i cap
enfora de la casa, i es va enllaçant



serenament amb la resta
d’ocupacions diàries. És igual que de
vegades hi hagi distraccions: els fills
que van d’un costat a un altre, les
múltiples tasques de la llar... Quan hi
posem el que està de part nostra,
aquestes distraccions no generen
dissonàncies, sinó que ressonen
també al cel.

D’uns pares fidels sorgeixen nous
pares fidels, i també molts que,
acceptant la invitació de Déu,
segueixen un camí vocacional en el
celibat. Ni l’amor a una altra persona
ni l’amor a Déu no competeixen amb
l’afecte a la nostra família, sinó que
l’augmenten. Sempre, en cada
moment de la vida, corre per les
nostres venes la mateixa sang: estem
units, malgrat que puguin existir
distàncies, compromisos i múltiples
obligacions. Un signe de maduresa és
precisament la capacitat, que s’aprèn
amb el temps, per compaginar els
deures que provenen de la mateixa



llar que formem amb el cultiu de
l’afecte filial i fraternal cap a la
família d’origen. Comptem amb la
seva oració per a la nostra missió en
la vida, i nosaltres els donem suport
amb la nostra. No es tracta d’un
simple premi de consolació: «un
germà ajudat pel seu germà és plaça
forta i alta, forta com a muralla real».
[16]

De la llar a la perifèria

Els grans fronts de la família no
s’esgoten en la família. De la mateixa
manera que seria impossible
madurar centrant-se en un mateix, la
vida familiar creix obrint-se a
l’exterior. Una llar cristiana té, sí,
unes portes que protegeixen la
intimitat, que donen l’ambient
adequat per al creixement, però que
no asfixien ni tapen els ulls.

Per això, la solidaritat forma una
part important de la missió de les
famílies cristianes: se surt així, amb



creativitat, a la trobada dels més
necessitats, es busca el
desenvolupament de la cultura i
l’educació per a tothom, la cura de la
terra com la casa comuna... Les
carències són molt variades i moltes
vegades no coincideixen amb les
prioritats que algunes ideologies o
grups minoritaris llancen a l’agenda
del món. Quins grans exemples hem
vist de llars que surten a la trobada
d’immigrants sense sostre; de
famílies nombroses que reben un fill
nou; de pares que se sacrifiquen pels
seus fills i pels dels altres, superant
les dificultats amb heroisme; de
matrimonis sense fills que dediquen
la seva vida a ajudar altres famílies.

I el millor és que “tot queda a casa”:
els primers a guanyar amb aquestes
iniciatives són els de la mateixa llar. I
de casa al món: la família, escola
d’amor gratuït i sincer, és «l’antídot
més fort davant de la difusió de
l’individualisme egoista».[17] Qui ha



crescut amb «el “sa prejudici
psicològic” de pensar habitualment
en els altres»[18] gaudeix escoltant,
comprenent, convivint, resolent
necessitats concretes dels seus
germans els homes.

Les famílies no estan soles

El panorama de les famílies, el seu
paper a l’Església i al món, és
apassionant. Alhora, no s’escapen a
ningú les dificultats per les quals
travessen. Però les famílies no estan
soles: molta gent bona dedica temps i
energia a ajudar els pares en la seva
tasca de formació. Escoles, clubs
juvenils i tantes altres iniciatives són
un suport de vegades decisiu per a la
cura dels joves, dels ancians. El
suport a les tasques de la llar, no
exclusives de les mares, és una altra
columna de les llars cristianes: per
això, als que aboquen la seva vida a
transmetre la seva ciència i
experiència en aquest camp, els deia



sant Josepmaria que tenen «més
eficàcia educadora que molts
catedràtics d’universitat».[19]

Què podem dir, finalment, quan
malgrat els esforços queda la
impressió que es podria haver fet
alguna cosa més? Quants pares que
intenten educar els fills tant bé com
poden, tant com n’han sabut, els
veuen després amb problemes
materials i espirituals, mancats de fe
o amb vides desarreglades. A més de
continuar aprofundint per prevenir i
millorar, si arriba aquesta situació,
és l’hora d’imitar el pare de la
paràbola, que sense forçar la llibertat
del fill, surt a trobar-lo, disponible
per ajudar-lo tan bon punt faci un
senyal de voler-se corregir.[20] És el
moment d’acudir més al cel, dient
potser: Déu meu, ara et toca a tu. «Els
pares han de ser pacients. Moltes
vegades no podem fer res més que
esperar; resar i esperar amb



paciència, dolçor, magnanimitat i
misericòrdia».[21]

Wenceslao Vial

[1] Dickens, Charles La batalla de la
vida, a Obras Completas, Aguilar,
Madrid 1948, vol. I, p. 1135.

[2] Francesc, Homilía, 27-X-2013.

[3] Sant Josepmaria, Camí, núm. 294.

[4] Gal 6, 2.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 174

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 28

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 78

[8] Cf. Mt 18, 21-22.



[9] Francesc, Audiencia, 13-V-2015.

[10] Francesc, Laudato si’, núm. 147;
cf. Audiencia general, 13-V-15.

[11] Francesc, Laudato si’, núm. 213.

[12] Cf. Camí, núm. 463.

[13] Converses amb Monsenyor
Escrivà de Balaguer, núm. 100.

[14] Francesc, Audiencia, 7-I-2015.

[15] Sant Joan Pau II, carta apostòlica
Rosarium Virginis Mariae, n. 41.

[16] Prv 18,19.

[17] Francesc, Audiencia, 7-I-2015.

[18] Sant Josepmaria, Forja, núm.
861.

[19] Converses amb Monsenyor
Escrivà de Balaguer, núm. 88.

[20] Cf. Lc 15,20.



[21] Francesc, Audiencia, 4-II-2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/creixer-un-
projecte-en-familia-ii/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/creixer-un-projecte-en-familia-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/creixer-un-projecte-en-familia-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/creixer-un-projecte-en-familia-ii/

	Formació de la personalitat (IX): Créixer. Un projecte en família (II). Els detalls de la llar

