opusdei.org

Conferencia del
Cardenal Walter
Kasper

Oferim la conferéncia que ha
pronunciat el Cardenal Walter
Kasper en la trobada
ecumenica que va tenir lloc al
Petit Palau de Barcelona, el
passat 19 de febrer. Versions en
italia, catala i castella.

02/03/2007

Ecumenisme espiritualm

Walter cardenal Kasper



Barcelona, 19 de febrer de 2007
(Traduccio de loriginal italia)
L.

Han transcorregut més de quaranta
anys des de la clausura, el 8 de
desembre de 1965, del Concili Vatica
II, que va marcar un gir decisiu al
compromis ecumenic, en definir al
Decret sobre ’ecumenisme Unitatis
redintegratio com un dels seus
proposits principals el restabliment
de la unitat de tots els cristians. El
document comeng¢a amb aquestes
paraules: “Promoure el restabliment
de la unitat entre tots els cristians és
un dels proposits principals del sagrat
Concili ecumenic Vatica II.” (UR 1).
Aquesta opcio del Concili Vatica II té
el seu fonament en el mandat de
nostre Senyor, que el vespre de la
seva mort prega: “que tots siguin u”.
El Decret aclareix que no es tracta
d’un ecumenisme qualsevol, sino
d’un ecumenisme de la veritatide



I’amor, dirigit a recompondre la
unitat visible de ’Església (cf. UR 2
S.).

D’aleshores enca, ’'opcio ecumeénica
del Concili ha estat declarada
irreversible pel Papa Joan Pau Il a
I’Enciclica Ut unum sint (1995) (UUS
3), on agrega que no es tracta d’'un
mer “apéndix” de l’activitat
tradicional de I’Església (UR 20), sino
d’“una de les prioritats pastorals” del
seu pontificat (UR 99). El Papa Benet
XVI, el mateix dia segiient a la seva
eleccio com a summe pontifex, en un
discurs programatic pronunciat
davant els cardenals aplegats en el
conclave, es declara disposat a fer tot
el que es troba al seu abast per
promoure la causa fonamental de
I’ecumenisme; i referma aquestes
paraules durant la cerimonia
d’inauguracio del seu ministeri, el 24
d’abril de 2005, a la Piazza San
Pietro. Des d’aleshores, el Papa Benet



ha repetit aquesta afirmacio en
nombroses ocasions.

D’enca que I’Església catolica, amb el
Concili Vatica II, s’ha obert
oficialment al moviment ecumenic,
el dialeg ecumenic ha fet grans pas-
ses endavant. Aixo0 s’ha esdevingut
tant a nivell de cadascuna de les
esglésies locals com a nivell de
I’Església universal. El Pontifici
Consell per a la Promocio de la Unitat
dels Cristians (PCPUC) ha establert
dialegs oficials o converses i
encontres amb gairebé totes les
Esglésies i Comunitats eclesials, amb
les federacions o Aliances
confessionals mundials i amb el
Consell Ecumeénic de les Esglésies.
N’han sorgit un gran nombre de
documents. Gracies a aquests dialegs
ha estat possible arribar a
acostaments substancials en diverses
materies i, en algun cas, arribar a un
consens. Una fita molt important
d’aquest procés ha estat la signatura



de la “Declaracio Conjunta sobre la
Doctrina de la Justificacio” amb la
Federacié Luterana Mundial (1999), i
I’adhesi6 a aquesta Declaracio per
part del Consell Metodista Mundial el
juliol passat.

Al costat d’aquests dialegs, és
important de recordar les visites del
Papa Joan Pau II a gairebé tots els
Patriarques orientals i sobretot la
recent visita del Papa Benet XVI al
Patriarca ecumenic i la visita a Roma
de I’Arquebisbe d’Atenes i de tota la
Grecia. Les dues visites a les quals
acabo d’al-ludir poden ésser
considerades historiques. A més
d’aquestes, la represa del treball de
la Comissio teologica internacional
per al dialeg amb les Esglésies
ortodoxes en el seu conjunt també ha
significat una fase nova en les
relacions amb les Esglésies
ortodoxes. Tanmateix, aixo no vol dir
que haguem oblidat els contactes
amb les comunitats nascudes amb la



Reforma del segle XVI. Ens podriem
referir a moltes trobades
encoratjadores d’alt nivell amb
aquestes Comunitats durant el darrer
any, ’'ultima de les quals ha estat la
visita d’'una delegacio finlandesa al
comencament de la recent Setmana
de pregaria per a la unitat dels
cristians.

Encara més important que els
resultats concrets dels dialegs i dels
encontres oficials al vertex de les
esglésies és tot allo a que el Papa
Joan Pau II es refereix enla seva
Enciclica sobre ’ecumenisme Ut
unum sint (1995) o, en altres
paraules, el redescobriment de la
fraternitat entre els cristians. Avui ja
no parlem tant —com el Sant Pare fa
observar- de “cristians separats” o de
“germans i germanes separats”, sino
d’“altres cristians” i d’“altres
batejats”. Aquest canvi del
vocabulari és forga representatiu. Els
cristians de les diverses Esglésies i



Comunitats eclesials ja no es veuen
avui dia com adversaris; ja no es
posen els uns enfront dels altres amb
actituds d’antagonisme, de
competéencia o d’indiferéncia, sino
que es consideren mutuament com
germans i germanes que han empres
junts el cami envers la unitat plena.

En els nostres dies, treballen units a
favor de la pau i de la justicia al mon.
Des de I'inici del moviment ecumenic
modern, la promocio de la unitatila
missio en el mon han caminat al
mateix pas. Perque amb la promocio
de la unitat i en la missié en el mon
actua I’auto-trasncendencia de
I’Església i comenca I’aplegament
escatologic de tots el pobles que els
profetes ja varen anunciar.

En el fonament d’aquest
desenvolupament tan positiu i
encoratjador quan el moviment
ecumenic és entes en la manera
justa, no hi ha ni un filantropisme



liberal, ni un relativisme o un
pluralisme post-modern que no té en
compte les diferéncies confessionals
o abandona la identitat catolica; sind
que més aviat en la base dels dialegs
hi ha la comuna confessio de la fe en
la Santissima Trinitat i en Jesucrist,
unic i universal salvador i
redemptor, i el reconeixement mutu
de I'unic baptisme, a través del qual
tots els batejats entren a formar part
de I'inic Cos de Crist i es troben, per
tant, des d’ara, en una comunio real i
profunda, encara que no completa.
La nova fraternitat ecumeénica no
significa, per tant, una realitat
sentimental o una sensacio familiar
de cordialitat, sino que contemplem
una realitat espiritual fonamentada
ontologicament.

Malgrat aquests progressos tan
engrescadors, no es pot negar que,
més enlla de les dificultats singulars,
normals i que formen part de la vida,
el dialeg d’alguna manera s’hagi



encallat, encara que no s’hagin aturat
els col'loquis i els encontres, les
visites i la correspondencia. La
situacio ha canviat, I’atmosfera ja no
és la mateixa, apareixen a I’horitzo
nous reptes, com per exemple el
creixement enorme dels moviments
evangelics, pentecostals i carismatics,
que s’han desenvolupat sobretot a
I’hemisferi sud. D’altra banda, en
algunes comunitats protestants s’hi
palesen tendéncies liberals, sobretot
en questions d’ética, que creen noves
diferencies i dificultats. Mentre que
en els moments immediatament
posteriors al Concili hom constatava
tal volta una atmosfera optimista i
fins i tot utopista, avui es pot
preveure que el cami ecumenic,
almenys segons les mesures dels
homes, sera encara llarg. Com a fruit
d’aquesta reflexio, el tema de la
darrera Sessio plenaria del PCPUC, el
novembre del 2006, ha tingut com a
titol



“L’ecumenisme en via de transfor-
macio”.

Com sempre, hi ha diversos motius
per al canvi d’una situacio. Un dels
motius ha estat el fet que, després
d’haver superat molts malentesos i
haver aconseguit un consens
fonamental sobre el fulcre de la
nostra fe, ara hem arribat al nucli
dur de les nostres diferencies
eclesiologiques, o més aviat de les
nostres diferéncies institucionals i
eclesiologiques. En el dialeg amb les
Antigues Esglésies Orientals i amb les
Esglésies ortodoxes, aquesta
divergéncia abraca la questio del
ministeri petri; mentre que, en les
relacions amb les Esglésies
reformades, concerneix la questio de
la successio apostolica del ministeri
episcopal. Aquest darrer punt és tan
sols la punta de I'iceberg d’'una
diferéncia molt més profunda en la
manera d’entendre I’eclesiologia. Per
poder resoldre aquests punts,



I’Església catolica sosté que és
imprescindible afrontar dues
questions fonamentals.

Primer: ens cal un ecumenisme
fonamental; és a dir, hem de reforcar
els fonaments del nostre compromis
ecumenic, la fe en Déu i en Jesucrist.
No solament en les altres Esglésies,
sino també sovint entre nosaltres
aquestes veritats fonamentals i
centrals estan desapareixent de
molts fidels. ¢Com es pot parlar,
pero, de la justificacio dels pecadors
per part de Déu, si ja no hi ha una
viva relaciéo amb Déu i sija no
existeix la consciencia de ser pecador
i de tenir necessitat de la redempcio?
Segon: la questio de les Esglésies,
enteses com a Comunid. Entretant,
hem d’estar agraits que la Comissio
Fe 1 Constitucio del Consell mundial
de les Esglésies hagi publicat un
document encara provisional sobre
“La naturalesa i la missio de
PEsglésia”, en I’elaboracio del qual ha



col-laborat el nostre Consell i a la
redaccio final del qual volem conti-
nuar cooperant molt activament.
Esperem que aix0 pugui ser un pas i
una contribucié important per
assolir la plena comunid, és a dir, la
comunio eucaristica amb els nostres
germans i germanes, que és I’'objectiu
del compromis ecumenic.

II.

Després d’haver afirmat tot aixo i
prenent en consideracié també els
diversos passos d’aproximacio,
roman tanmateix un cert sentiment
de desil-lusio i de frustracio. Per
posar en moviment la situacié actual,
és necessari un impuls molt més fort
i vigords que el que, per la seva natu
ralesa, els dialegs academics puguin
donar. En aquest moment critic, hem
d’acudir a la forca motriu originaria
del moviment ecumenicia la
dimensio pneumatologica de
I’existéncia cristiana i de ’Església.



Per aixo, al costat dels fonaments
teologics i eclesiologics abans
mencionats cal reflexionar sobre les
bases pneumatologiques i espirituals.
Perqué la unitat dels deixebles de
Crist no es pot “fer” mitjancant
dialegs teologics, tot i ser molt
importants i irrenunciables, ni
mitjancant una certa anomenada
diplomacia eclesiastica o mitjangant
accions pragmatiques, encara que
tinguin la seva utilitat. En ultima
instancia, la unitat de I’Església és,
per bé que visible, una realitat
pneumatologica i per tant un do de
I’Esperit de Déu. Segons I’apostol Pau
hi ha una diversitat de carismes dins
I’Església, pero un sol és ’Esperit (1
Cor 12,4), el qual és com I’anima de
’Església. Es significatiu que les
paraules de Jesus “que tots siguin
una sola cosa” no sén un manament,
sind una pregaria; i ’ecumenisme en
darrer terme no és altra cosa que
unir-se a aquesta pregaria de nostre
Senyor i fer-la nostra.



Aquestes no son per mi reflexions
purament abstractes, sind pensa-
ments que vénen de la meva
experiéncia personal, madurada al
llarg de molts anys, dia rere dia. En
aquest periode de temps he
participat en molts dialegs i en molts
encontres ecumenics. I sempre era el
mateix. Si aquests dialegs restaven
només a nivell academic, resultaven
potser interessants, pero no portaven
cap fruit. Sovint, si no hi havia
pregaria i una atmosfera espiritual,
hom podia oblidar-los. Mentre que si
hi havia un clima de pregaria, els
cors s’obrien, era possible superar
malentesos i prejudicis, promoure la
comprensio també sobre les
diferéncies, trobar convergéncies i
tal vegada consensos i sobretot
acreixia 'amor mutu i 'empenta per
continuar.

Aquesta experiencia personal
concorda amb I’experiencia historica
de ’Església. Les divisions en el si de



la cristiandat no son degudes
primariament a disputes a nivell de
discussions o a controversies sobre
formules doctrinals divergents, sino
a una experiencia de vida que ha
portat a un allunyament reciproc.
Algunes formes de vida de fe
cristiana han esdevingut estranyes
les unes a les altres, fins a no poder-
se entendre. Aixi, les divisions del
passat son el resultat —com el Concili
ho ha dit- d’un refredament de
I’amor. Problemes que com a tals
eren solucionables han esdevingut
obstacles insalvables; de les
diferencies, de per si legitimes, n’han
sortit controveérsies, que s’han
exagerat i absolutitzat. Al final s’Than
allunyatija no es comprenen. I aixo
ha conduit a fractures inevitables.
Diverses condicions i circumstancies
culturals, socials i politiques han
desenvolupat un rol important en tot
aixd. Amb aix0 no volem oblidar que
s’ha tractat també d’una recerca de la
veritat i de diferéncies de fe.



Tornarem de seguida sobre aquest
important aspecte. La recerca de la
veritat, pero, ha estat sempre inscrita
en experiéencia concreta i lligada a
aquesta de manera inseparable.

D’altra banda, ja des dels inicis el
moviment ecumenic ha estat nodrit
en gran mesura per un moviment
espiritual, que ha trobat la seva ex-
pressio sobretot en la Setmana de
Pregaria per la Unitat dels Cristians,
posada en marxa I’any 1933 per
I’Abbé Paul Couturier, i per a
nosaltres aquesta setmana és tothora
el centre ecumeénic de ’any litargic.

El Concili Vatica II, en el seu Decret
sobre ’Ecumenisme Unitatis
Redintegratio, contempla el
moviment ecumenic com impuls i
obra de I’Esperit Sant (UR 1; 4). I no
per casualitat el Concilii el Papa
d’aleshores van descriure
I’ecumenisme espiritual com el cor
del moviment ecumenic (UR 8).



L’ecumenisme espiritual segons el
Concili significa: pregaria, sobretot
pregaria ecumeénica comuna,
conversio personal i reforma
institucional, peniténcia i esforg per
la santificacié personal (UR 5-8). El
Papa Joan Pau II en la seva Enciclica
Ut unum sint i en molts altres
documents ha repetit i subratllat
moltes vegades aquesta idea i el Papa
Benet XVI continua en la mateixa
estela.

Recentment el PCPUC ha publicat un
petit llibre sobre ’ecumenisme
espiritual, que es basa en moltes
experiéncies concretes. La publicacio
n’havia estat recomanada per la
Plenaria del 2003. Un primer projecte
havia estat presentat i discutit en la
Conferencia internacional tinguda a
Rocca di Papa el novembre de 2004
amb ocasio de la celebracio del 40é
aniversari del Decret sobre
I’ecumenisme Unitatis redintegratio
del Concili Vatica II. D’aleshores enca



hem rebut molts suggeriments
d’organismes ecumenics
internacionals i locals. Aixi, el llibre
és el resultat de moltes experiéncies
personals meves i de molts altres en
diverses situacions i parts del mon.
La intencio de la publicacio és
aportar suggeriments concrets i
practics a tots aquells que —com se sol
dir sén a la base, és a dir a les
diocesis, a les parroquies i a les
diverses comunitats— s’esmercen en
el treball ecumenic.

L’accent particular posat en
I’ecumenisme espiritual és important
també a la llum de la situacio
espiritual actual que, d’una banda,
esta marcada pel relativisme i per
I’esteticisme post-moderns i, de
I’altra, palesa un desig nostalgic
d’esperanca espiritual, sovint vague i
imprecis. Es evident un
descontentament que brolla del buit
deixat per una civilitzacio técnica,
funcional i economicista. Hom hi



percep també el descontentament
amb una Església prevalentment
institucional, que no déna prou
nodriment espiritual, que no satisfa
els desigs més pregons del cor.
Aquest és un dels motius pels quals
tants fidels deixen I’Església i
s’integren en comunitats
carismatiques i pentecostals o es
lliuren a practiques esoteriques.
Aquesta situacio ens obliga a aclarir
des del principi el concepte
d’espiritualitat.

III.

Actualment, la paraula
“espiritualitat” és massa utilitzada i
té molts significats. Ens interessa ara,
primerament, aclarir una mica
aquest terme 1 el seu significat. I
després podrem donar suggeriments
concrets.

Espiritualitat és un “préstec” lexic
que prové del catolicisme frances.
Traduit literalment significa “pietat”.



Nogensmenys, amb aixo no es
cobreix tota la gamma de significats
d’aquest concepte. El Dictionary of
Christian Spirituality descriu
I’espiritualitat com aquell
capteniment, aquella fe i aquell
conjunt de practiques que
conformen la vida dels homes,
ajudant-los a assolir realitats que van
més enlla de la percepcio dels sentits.
Per millorar aquesta descripcio,
podem dir que espiritualitat és un
estil de vida guiat per I’esperit. El
Lexic ecumenic, per tant, diu:
“L’espiritualitat consisteix en el
desenrotllament de I’existéncia cristi
ana sota la guia de I’Esperit Sant”.

Es clar, doncs, que el concepte
d’espiritualitat té dos components:
una dimensié que prové “de dalt” i
que no esta influenciada per ’home
perque és obra de ’Esperit de Déu, i
una dimensio “de baix”, que enclou
la condici6 humana i la situacio
contingent en que es troba cada



existencia cristiana i dins la qual ella
mira de forjar-se i de definir-se
espiritualment. I’espiritualitat viu,
doncs, la tensio entre I'unic Esperit
Sant, que obra a tot arreu i en tot, 1la
varietat de les realitats i de les
formes de vida humanes, culturals i
socials. I és per tant en aquesta ten
si0 entre unicitat i pluralitat on rau
fonamentalment el significat de
I’espiritualitat.

Aquesta tensié comporta a
I’espiritualitat el perill d'una fractura
o de la preponderancia d’un dels
elements. Com a expressions
culturals i terrenals de la fe
encarnada, les espiritualitats porten
en elles mateixes el risc del
sincretisme, quan la fe cristiana es
barreja amb elements religiosos i
culturals no adequats, que falsegen
la fe mateixa. Les diverses es-
piritualitats poden també unir-se a
finalitats i quiestions politiques, con
ferint a la fe cristiana no sols un to



nacional, sin6 fins i tot una
empremta ideologica pseudo-
espiritual o nacional-xovinista. En
algunes formes de fonamentalisme
religids aquest perill és
extremadament evident. Al costat
d’aquestes, existeixen altres formes
d’espiritualitat, de 'anomenada
espiritualitat ecumenica, que son
nomeés emotives o sentimentals i
poden ser descrites com
banalitzacions burgeses de la fe
cristiana.

Tota espiritualitat, doncs, ha de
demanar-se per quin esperit es deixa
guiar, per I’Esperit Sant o per
I’esperit del mon o del temps.
L’espiritualitat implica un
discerniment dels esperits.
L’espiritualitat no esta exonerada de
la recerca dela veritat. Per aixo, hom
no es pot sostreure comodament a la
teologia apel-lant a ’espiritualitat.
L’espiritualitat, per romandre sana,
té necessitat d’'una reflexio teologica.



IV.

Els grans mestres de la vida
espiritual ens han deixat un ric
tresor d’experiéncies per al
discerniment dels esperits. Les més
conegudes son les regles per al
discerniment dels esperits del llibre
dels exercicis espirituals d’Ignasi de
Loiola. Val la pena rellegir-ho
atentament, des del punt de vista
ecumenic; és possible, en aquest
sentit, treure’n un gran profit.
Tanmateix, jo prefereixo agafar aqui
un altre cami i interrogar-me, en tres
punts, sobre quina és la naturalesa i
I’obra de I’Esperit a nivell ja biblic, ja
sistematic, per arribar a una
espiritualitat ecumenica objectiva
sobre la base d’una teologia
reflexionada a partir de I’Esperit
Sant.

1. El significat fonamental en hebreu
i en grec d’“esperit” (ruah, pnetima)
és vent, respiracio, buf i —-perque la



respiracio és signe de la vida- vida,
anima i, en fi, en una translacio de
sentit, I’esperit com a principi vital
de I’home, com a seu de les
sensacions espirituals i de la seva
voluntat. No es tracta amb tot d’'un
principi immanent a ’home; es
refereix més aviat a la vida donada i
feta possible per Déu. Déu déna
I’esperit i el pot també tornar a
prendre. L’esperit de Déu té, doncs, la
forca vital creadora de totes les
coses. Ell dona a ’home sensibilitat
artistica i perspicacia, discerniment i
saviesa.

Es el Spiritus creator, que obra en
tota la realitat de la creacio.
“L’esperit del Senyor omple l'univers,
abastant cada cosa, coneix cada veu”
(Sap 1,7; cf. 7,22-8,1). Segons I’'apostol
Pau a la Carta als Romans, ’Esperit
ve en ajut de la nostra feblesa, dona
resposta a les esperances i sofriments
del moén, intercedeix amb insistencia
per nosaltres, amb gemecs inefables



(Rom 8,26 s). Segons Agusti, I’Esperit
és “la forca de gravetat de la caritat,
Pempenta cap amunt, allo que s’oposa
a la forg¢a de la gravetat cap a baix i
mena tot a la realitzacio en Déu”
(Conf. XIII, 7,8). Tota veritat —com
ensenya Tomas d’Aquino- sigui d’on
sigui que es derivi, prové de I’Esperit
Sant (cf. S. th I/I1,109,1).

Una doctrina sobre I’Esperit Sant, per
tant, no ha de recloure’s dins els
murs d’una església o replegar-se
sobre ella mateixa. Hom deu situar-la
a I'interior d’'una prospectiva
universal. La pneumatologia és
possible tan sols en I’escolta, en
I’atencio posada a les petjades, a les
esperances, a les joies i a les vanitats
de la vida, en ’observacio dels signes
dels temps que s’hi troben arreu, alla
on la vida neix i, en ferment,
s’expandeix, pero també on les
esperances de vida sén malmeses,
escanyades, emmordassades i
suprimides. A qualsevol lloc on sigui



palesa la vida veritable i nova, obra
I’Esperit de Déu.

El Concili Vatica II va veure aquest
obrar universal de I’Esperit no
solament en les religions de la
humanitat, siné també en la cultura i
en el progrés dels homes (cf.
Gaudium et spes, 26; 28; 38; 41; 44). El
Papa Joan Pau II ha desenvolupat
posteriorment aquest pensament en
la seva Enciclica sobre la missio
Redemptoris missio, on llegim:
“L’Esperit, doncs, és a l’'origen mateix
de la demanda existencial i religiosa
de ’home, la qual neix no solament a
partir de situacions contingents, sino
de lestructura mateixa del seu ésser”.
Més endavant el Sant Pare continua:
“La presencia i Uactivitat de UEsperit
no afecta només els individus, sino la
societat i la historia, els pobles, les
cultures, les religions. UEsperit, en
suma, és a lorigen dels nobles ideals i
de les iniciatives de bé de la humanitat
que camina” (n.28).



Una espiritualitat ecumeénica
inspirada en la Biblia no pot per tant
replegar-se en ella mateixa o ésser
exclusivament eclesiocentrica. Ha
d’estar atenta a la vida i servir la
vida. Ha d’ocupar-se dels afers quoti
dians, de les petites experiencies de
cada dia, aixi com de les grans
questions de la vida i la
supervivencia de ’home modern, i
també de les religions i de les obres
de la cultura humana. Segons un
principi de la mistica medieval
tardana i d’Ignasi de Loiola, és
possible de trobar Déu en totes les
coses.

Espiritualitat ecumeénica significa
cooperacio en favor de la vida, de la
justicia, dels drets de I’home i de la
pau. En aquest context no estic
pensant en primer lloc en accions
espectaculars, sing en cooperar a les
obres de caritat de cada dia, pels
nens, els joves, els malalts, les perso
nes amb discapacitats i la gent gran.



Estic pensant també en la cooperacio
amb la pastoral per als turistes, en
els mitjans de comunicacio, etc. Hem
de superar en tots aquests ambits
I’esperit de competitivitat, perque cal
que imperi la solidaritat. Podem fer
tantes coses plegats, i mitjancant
aquesta cooperacio ens coneixem
millor i creixem junts.

2. A la Biblia, I’esperit no és sols forca
creadora de Déu: és també la forca
divina que s’explicita en la historia.
L’Esperit parla a través dels profetes i
és promes com I’esperit messianic (Is
11,2; 42,1). Es la forca de la nova
creacio, que transforma el desert en
paradis i el converteix en lloc de llei i
justicia (Is 42,15 ss). “No amb el
poder, no amb la for¢a, sino amb el
meu esperit” (Zac 4,6). L’esperit
apropa la criatura que gemega i
sofreix al Regne de la llibertat dels
fills de Déu (cf. Rom 8,19 ss).



El Nou Testament anuncia la vinguda
del Regne de la llibertat de Jesucrist.
Un regne que neix de ’Esperit (Lc
1,35; Mt 1,18.20); en el moment del
baptisme, ’Esperit descendeix sobre
ell (Mc 1,9-11); tota la seva obra sobre
la terra té el segell de I’Esperit (Lc
4,14.18; 10,21; 11,20). L’Esperit reposa
en ell; aixi ell pot anunciar el
missatge de joia als pobres, la
llibertat als presoners, la vista als
cecs i la justicia als afligits (Lc 4,18).
La seva resurreccio s’esdevé en la
forca de I’Esperit (Rom 1,3)ien la
forca de I’Esperit ell continua essent
present a ’Església i al mon. “El
Senyor és esperit” (2 Cor 3, 17).

Ja que en Jesucrist, en la seva vida
sobre la terra i en la seva obra com a
Redemptor, ’accio de ’Esperit
inscrita en la historia de la salvacio
arriba a la seva plenitud
escatologica, ’Esperit és per a Pau
I’Esperit del Crist (Rom 8,9; Fil 1,19),
I’Esperit del Senyor (2 Cor 3,17) i



I’Esperit del Fill (Gal 4,6). La
confessio de Jesucrist és per tant el
criteri fonamental per al
discerniment dels esperits: “...ningu
que parli sota Uaccio de UEsperit de
Déu no diu: “Jesus és anatema™; i
ningu no pot dir: “Jesus és Senyor!”, si
no és sota l'accio de UEsperit Sant” (1
Cor 12,3).

Amb aixo queda ben afermat el
criteri cristologic, que és el decisiu en
una espiritualitat ecumenica. Aquest
criteri vol lluitar contra el perill d’'un
relativisme i d’un sincretisme
espiritual, que amenaca les experi-
encies espirituals de les diverses
religions, confonent-les entre elles i
seleccionant-les de manera eclectica.
L’espiritualitat ecumeénica preserva
la unicitat i la universalitat del
significat salvific de Jesucrist. Ella és
també contraria a la temptacid
somiadora i exaltada d’eliminar la
intermediacio cristologica i accedir
directament a Déu. I recorda: “Déu,



ningu no l’ha vist mai; ’'Unigenit que
és al si del Pare és qui ’ha revelat” (Jo
1,18).

Una espiritualitat ecumenica
legitima sera per tant en primer lloc
una espiritualitat biblica i rebra un
influx en la lectura comuna de les es-
criptures i en ’estudi comu de la
Biblia. Ella s’impregnara de la Lectio
divina, tan recomanada pel Concili
(DV 25), és a dir, la lectura de la
Biblia lligada a la pregaria que
esdevé un col-loqui entre Déu i
I’home. Ella reflexionara
continuament sobre les narracions
bibliques de la vinguda de Jesus,
sobre el seu missatge de llibertat,
sobre la seva obra alliberadora i
salvifica, sobre el seu servei als
altres, sobre la seva kenosi fins a la
mort, sobre la seva entera persona i
sobre el seva sencera obra, fent
d’aixo el criteri fundant. Ella
s’amarara del seguiment de Jesus i
continuara cercant el rostre del Crist,



com ha mencionat de manera
pragmatica Joan Pau II en la seva
Carta ApostolicaNovo millenio ine-
unte de 2001. Tal espiritualitat es
revela en allo que Pau defineix com
els fruits de ’Esperit: caritat, joia,
pau, paciéncia, benignitat, bondat,
fidelitat, dolcesa, tempranca (Gal 5,
22).

Espiritualitat cristocéentrica significa
espiritualitat de I’escolta de la
paraula i significa també
espiritualitat sacramental. El Crist és
present en la paraulaien els
sagraments; el Concili va renovar la
imatge de la taula de la paraula i del
cos del Crist (DV 21). Ecumenicament
tenim en comu sobretot el Baptisme,
mitjancant el qual som membres de
I"inic cos de Crist i estem ja ara en
una comunio profunda si bé encara
no plena. Per tant, les celebracions
de commemoracions del Baptisme
comu son centrals per a una
espiritualitat ecuménica. Hom pot



pensar en la festa del Baptisme del
Crist o en cerimonies del periode de
la Quaresma. Nogensmenys, no €s
possible una plena participacié comu
a I’eucaristia. Conec bé les problemes
pastorals que poden sorgir d’aixo.
Durant els darrers anys, s’ha
desenvolupat el costum que aquells
que no poden participar plenament i
no poden combregar demanen la
benediccio del sacerdot; amb la qual
cosa no se senten exclosos i hi
participen tant com és possible.

L’espiritualitat cristologica valora
també els testimonis de Crist. Tenim
en comu molts sants dels primers
segles 1 tenim moltissims testimonis
que podem dir martirs, sobretot al
segle passat. Ells son models i
exemples en el seguiment de Jesus.
No podem oblidar Maria, la Mare de
Jesus. Fins i tot molts evangelics avui
la redescobreixen com una figura
biblica i com a germana en la fe.



En fi, en Esperit, podem i hem de
dir “Abba, Pare!” com Jesus va dir a
Déu (Rom 8,15.26 ss; Gal 4,6). Per
tant, una espiritualitat ecumeénica és
una espiritualitat de la pregaria. Com
Maria i els Apostols i junt amb ells—
tal espiritualitat ha de recollir-se
sempre en la pregaria per la vinguda
d’una Pentecosta regeneradora (cf.
Act 1,13 ss.). Una espiritualitat
ecumenica viu, com el mateix Jesus,
de la pregaria; concorda amb la
pregaria de Jesus i s'uneix a ell, en el
desig que tots siguin u (cf. Jo 17,21).
En la pregaria suporta, com Jesus a la
creu, també I’experiéncia de
I’abandonament de I’esperit i de
I’abandonament de Déu (cf. Mc
15,34); només en la forca de la
pregaria pot suportar dificultats i
desil-lusions ecumeéniques, com
també I’experiéncia ecumenica del
desert.

3. Al costat del criteri cristologic, per
a Pau hi ha també el criteri



eclesiologic. Pau enllaca I’Esperit
amb la construcci6 de la comunitat i
amb el servei en ’Església. L'esperit
ha estat donat per al bé de tothom.
Els diversos dons de ’Esperit han de
servir els uns i els altres (1 Cor
12,4-30). L’Esperit no és un Esperit de
confusio, sind un Déu de pau (1 Cor
14,33). Pero I’obra de ’Esperit no esta
limitada a les institucions de
I’Església i monopolitzada per ella;
I’Esperit és donat a tothom com
afirma la Biblia, cadascu té el seu
carisma. Mes I’Esperit no obra quan
els homes estan els uns contra els
altres, sin6 quan son els uns amb els
altres, i gracies a la contribucio
personal de part de cadascu.
L’Esperit és advers a tota divisio en
faccions i partits. El do més gran de
I’esperit és la caritat, sense la qual el
coneixement no té cap valor. La
caritat no té enveja, no es vanagloria,
no s’enorgulleix; tot ho suporta i no
caducara mai (cf. 1 Cor 13,1-4.7).



Precisament, la tradici6 teologica ha
desenvolupat amb propietat aquest
aspecte. Segons Ireneu de Lio,
I’Església és “el recipient, on ’Esperit
ha abocat la fe i la manté fresca”; alla
on és ’Església, hi és també ’Esperit
de Déu; alla on és I’Esperit de Déu, hi
és ’Església i tota la gracia” (Adv.
haer. 111, 24,1). I Hipolit diu: “Festinet
autem et ad ecclesiam ubi floret
spiritus” (Trad apost. 31; 35). En tota
la tradicid occidental, inspirada
sobretot en Agusti, ’Esperit és ’'amor
entre el Pare i el Fill, i allo que hi ha
de més intern a Déu i al mateix
temps és més extern a Déu, ates que,
en ell i a través d’ell, ’amor de Déu
es vessa als nostres cors. En I’Esperit,
Déu dona la seva intimitat a
I’exterior de manera que aixi
nosaltres puguem compartir la seva
vida. L’Esperit és, doncs, el principi
vital de la vida cristianaiala
manera de ’anima de I’Església (cf.
LG 7).



L’espiritualitat ecumeénica és, doncs,
una espiritualitat eclesial i, per aixo
mateix, una espiritualitat de
comunio. L’espiritualitat ecuménica
maldara per assolir el “Sentire
ecclesiam”, mirara d’entrar més
pregonament en I’esséncia, la
tradicio, 1 en particular en la liturgia
de I’Església, fent la liturgia de
manera actual 1 conscient.
L’espiritualitat ecumeénica viu de la
festa de la liturgia. Tal espiritualitat
ecumenica generalment és viscuda
en grups i cercles ecumenics. Aquests
grups, tanmateix, no poden separar-
se de la més amplia comunitat de
I’Església i elevar-se per sobre
d’aquesta. No poden fer ecumenisme
al seu propi gust i manera. Han de
sentir-se com membres que
contribueixen a la vida de tot el cos
de ’Església i per altra part la reben
també de la comunitat més gran.
L’espiritualitat ecumeénica s’esmerca
a conservar la unitat de I’Esperit (cf.
Ef 4,3).



Viure en I’Església, amb ’Església i
viure I’Església vol dir patir en
I’Església i amb I’Església. Ella pateix
i sagna per les ferides causades per
les divisions. Aquest patiment és
essencial a ’espiritualitat ecumeénica.
Aixi, I’espiritualitat ecumenica
mobilitza la consciencia de ’Església,
privant-la de replegar-se sobre ella
mateixa i sobre la seva
autosuficiencia confessional;
estimulant-la, ben al contrari, a
recorrer i a tocar en la riquesa de les
altres tradicions per cercar una
unitat ecumenica més amplia i,
d’aquesta manera, arribar a la
plenitud concreta de la seva
catolicitat. Ella, per tant, entreobre
profeticament una visio del futur
davant la realitat eclesial concreta,
sense fugir davant aquesta realitat,
pero esforcant-se en canvi amb
paciéncia i constancia per aconseguir
el consens.



L’Esperit és qui la fa entrar en una
veritat cada cop més gran i cada cop
més profunda; ell ha de guiar-nos a
la veritat complerta (Jo 16,13). Aix0
s’esdevé de diverses maneres, una de
les quals, segons el text conciliar ja
citat, és ’experiéncia espiritual.
D’aquesta, n’és una part també
I’experiéncia espiritual ecumeénica.
En efecte, el dialeg ecumeénic no és
simplement un intercanvi d’idees,
sind un intercanvi de dons i
d’experiencies espirituals (UUS 28).
Aix0 és possible per a cada cristia, en
el lloc i en la forma que son propis de
cadascun, per tal com cadascun a la
seva manera €s un expert, és una
persona que viu una experiencia i
vol comunicar-la als altres. Per al
dialeg ecumenic val, doncs, tot el que
Pau ha dit per a tota reunio de la
comunitat: quan us reuniu, que
cadascun aporti el propi do (cf. 1 Cor
14,26).



En els ultims decennis, nosaltres els
catolics hem apres molt de
I’experiéncia dels nostres germans i
de les nostres germanes protestants
en tot el que fa al significat de la
Paraula de Déu i a la interpretacio de
la Sagrada Escriptura; ells, per la
seva banda, aprenen de la realitat
dels nostres signes sacramentals i de
la nostra manera de celebrar la
liturgia. En ’encontre ecumeénic amb
les Esglésies orientals, hi podem
aprendre de la seva riquesa
espiritual i del seu respecte pel
misteri, mentre que ells poden
compartir les nostres experiencies
pastorals i la nostra experiéncia en
contacte amb el mon actual. Com
suggereix una expressio felig del
Papa Joan Pau II, ’Església pot,
doncs, aprendre a respirar de nou
amb els dos pulmons.

Per tant, el dialeg ecumenic no té
com a objectiu primari el d’induir els
altres a convertir-se a la nostra



Església, sino la conversio de tots a
Crist. Naturalment, no podem ni
devem excloure les conversions
singulars en el sentit tradicional; ens
cal tenir un gran respecte per les
decisions preses a nivell de
consciéncia personal que motiven
aquestes opcions. Tanmateix, adhuc
en el cas d’'una conversio individual,
de fet no es tracta d’'una conversio a
una altra Església, sin6 d’una
conversio a la plena veritat de
Jesucrist. En aquest sentit, tots han
de convertir-se, ja que la conversio
no és un acte fet una vegada per
sempre, sind un procés continuat.

L’encontre ecumenic sosté aquesta
conversio, per tal com ens mena a
I’examen de consciencia i és
inseparable de la conversio personal
i del desig d’'una reforma de
I’Església (cf. UUS 16; 34 ss; 83 ss).
Quan, intercanviant les nostres
reciproques experiéncies
confessionals i partint dels nostres



pressupostos diversos, ens apropem
a Jesus i assolim I’estatura del
complet desenrotllament del Crist (Ef
4,13), aleshores esdevenim amb ell
una sola cosa. Ell és la nostra unitat.
En ell, després d’haver superat les
nostres divisions, podem realitzar
historicament, en concret, també tota
la plenitud de la catolicitat.

Demanem-nos ara: quina és la unitat
de la plenitud vers la qual caminem?
La resposta és la segiient: no es tracta
d’una fusio com les de les grans
empreses internacionals del nostre
mon globalitzat; no és tampoc un
sistema complex, des del punt de
vista especulatiu o institucional, en el
qual els oposats s’anul-len, seguint
una dialéctica de tipus hegelia. En
aixo rau la diferéncia de fons entre
dialeg i dialéectica. Certament, el
dialeg mira de dissipar els
malentesos i superar les divisions
entre els partner, tendint a la
reconciliacid. Pero la reconciliacid



propiament no elimina l’alteritat de
I’altre, no I’absorbeix ni la xucla,
fent-la desapareixer. Ben al contrari,
la reconciliacio reconeix I’altre en la
seva alteritat. La unitat en la caritat
no s’assoleix quan la identitat de
I’altre és anul-lada i absorbida, sind
al contrari, quan aquesta esdevé
confirmada i omplerta.

Aquesta experiencia de la unitat en
la caritat és el model de la unitat
cristiana i eclesial. En troba, en
darrer terme, el fonament en I’amor
trinitari entre Pare, Fill i Esperit Sant
i és el model per a la unitat eclesial:
la unitat de ’Església és com una
icona de la Trinitat (cf. LG 4; UR 3).

En darrer terme, ’ecumenisme i la
unitat son un esdeveniment espi-
ritual. Alla on s’assoleix un consens
ecumenic, aquest consens sera ex-
perimentat com un do espiritual i
com una nova Pentecosta. D’aquesta
nova Pentecosta va parlar el Papa



Joan XXIII, obrint el Concili Vatica II
amb una clara perspectiva
ecumenica. Estic convencut que, si
nosaltres preguem com Maria i els
Apostols en el Cenacle (Act 1,12-14) i
si ens afanyem per fer tot quant ens
sigui possible, rebrem un dia aquest
do.

1 Conferéncia pronunciada amb
ocasio de les XLII Jornades de
Qiiestions Pastorals, organitzades pel
Centre Sacerdotal Montalegre i la
Delegacio Diocesana d’Ecumenisme i
Relacions Interreligioses de
PArquebisbat de Barcelona. © de la
traduccio: Dr. Ferran Blasi i Josep
Maria Tarragona

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/conferencia-


https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/

del-cardenal-walter-kasper-2/
(12/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/

	Conferència del Cardenal Walter Kasper

