
opusdei.org

Conferència del
Cardenal Walter
Kasper

Oferim la conferència que ha
pronunciat el Cardenal Walter
Kasper en la trobada
ecumènica que va tenir lloc al
Petit Palau de Barcelona, el
passat 19 de febrer. Versions en
italià, català i castellà.

02/03/2007

Ecumenisme espiritual[1]

Walter cardenal Kasper



Barcelona, 19 de febrer de 2007

(Traducció de l’original italià)

I.

Han transcorregut més de quaranta
anys des de la clausura, el 8 de
desembre de 1965, del Concili Vaticà
II, que va marcar un gir decisiu al
compromís ecumènic, en definir al
Decret sobre l’ecumenisme Unitatis
redintegratio com un dels seus
propòsits principals el restabliment
de la unitat de tots els cristians. El
document comença amb aquestes
paraules: “Promoure el restabliment
de la unitat entre tots els cristians és
un dels propòsits principals del sagrat
Concili ecumènic Vaticà II.” (UR 1).
Aquesta opció del Concili Vaticà II té
el seu fonament en el mandat de
nostre Senyor, que el vespre de la
seva mort pregà: “que tots siguin u”.
El Decret aclareix que no es tracta
d’un ecumenisme qualsevol, sinó
d’un ecumenisme de la veritat i de



l’amor, dirigit a recompondre la
unitat visible de l’Església (cf. UR 2
s.).

D’aleshores ençà, l’opció ecumènica
del Concili ha estat declarada
irreversible pel Papa Joan Pau II a
l’Encíclica Ut unum sint (1995) (UUS
3), on agrega que no es tracta d’un
mer “apèndix” de l’activitat
tradicional de l’Església (UR 20), sinó
d’“una de les prioritats pastorals” del
seu pontificat (UR 99). El Papa Benet
XVI, el mateix dia següent a la seva
elecció com a summe pontífex, en un
discurs programàtic pronunciat
davant els cardenals aplegats en el
conclave, es declarà disposat a fer tot
el que es troba al seu abast per
promoure la causa fonamental de
l’ecumenisme; i refermà aquestes
paraules durant la cerimònia
d’inauguració del seu ministeri, el 24
d’abril de 2005, a la Piazza San
Pietro. Des d’aleshores, el Papa Benet



ha repetit aquesta afirmació en
nombroses ocasions.

D’ençà que l’Església catòlica, amb el
Concili Vaticà II, s’ha obert
oficialment al moviment ecumènic,
el diàleg ecumènic ha fet grans pas‐
ses endavant. Això s’ha esdevingut
tant a nivell de cadascuna de les
esglésies locals com a nivell de
l’Església universal. El Pontifici
Consell per a la Promoció de la Unitat
dels Cristians (PCPUC) ha establert
diàlegs oficials o converses i
encontres amb gairebé totes les
Esglésies i Comunitats eclesials, amb
les federacions o Aliances
confessionals mundials i amb el
Consell Ecumènic de les Esglésies.
N’han sorgit un gran nombre de
documents. Gràcies a aquests diàlegs
ha estat possible arribar a
acostaments substancials en diverses
matèries i, en algun cas, arribar a un
consens. Una fita molt important
d’aquest procés ha estat la signatura



de la “Declaració Conjunta sobre la
Doctrina de la Justificació” amb la
Federació Luterana Mundial (1999), i
l’adhesió a aquesta Declaració per
part del Consell Metodista Mundial el
juliol passat.

Al costat d’aquests diàlegs, és
important de recordar les visites del
Papa Joan Pau II a gairebé tots els
Patriarques orientals i sobretot la
recent visita del Papa Benet XVI al
Patriarca ecumènic i la visita a Roma
de l’Arquebisbe d’Atenes i de tota la
Grècia. Les dues visites a les quals
acabo d’al·ludir poden ésser
considerades històriques. A més
d’aquestes, la represa del treball de
la Comissió teològica internacional
per al diàleg amb les Esglésies
ortodoxes en el seu conjunt també ha
significat una fase nova en les
relacions amb les Esglésies
ortodoxes. Tanmateix, això no vol dir
que haguem oblidat els contactes
amb les comunitats nascudes amb la



Reforma del segle XVI. Ens podríem
referir a moltes trobades
encoratjadores d’alt nivell amb
aquestes Comunitats durant el darrer
any, l’última de les quals ha estat la
visita d’una delegació finlandesa al
començament de la recent Setmana
de pregària per a la unitat dels
cristians.

Encara més important que els
resultats concrets dels diàlegs i dels
encontres oficials al vèrtex de les
esglésies és tot allò a què el Papa
Joan Pau II es refereix enla seva
Encíclica sobre l’ecumenisme Ut
unum sint (1995) o, en altres
paraules, el redescobriment de la
fraternitat entre els cristians. Avui ja
no parlem tant –com el Sant Pare fa
observar- de “cristians separats” o de
“germans i germanes separats”, sinó
d’“altres cristians” i d’“altres
batejats”. Aquest canvi del
vocabulari és força representatiu. Els
cristians de les diverses Esglésies i



Comunitats eclesials ja no es veuen
avui dia com adversaris; ja no es
posen els uns enfront dels altres amb
actituds d’antagonisme, de
competència o d’indiferència, sinó
que es consideren mútuament com
germans i germanes que han emprès
junts el camí envers la unitat plena.

En els nostres dies, treballen units a
favor de la pau i de la justícia al món.
Des de l’inici del moviment ecumènic
modern, la promoció de la unitat i la
missió en el món han caminat al
mateix pas. Perquè amb la promoció
de la unitat i en la missió en el món
actua l’auto-trasncendència de
l’Església i comença l’aplegament
escatològic de tots el pobles que els
profetes ja varen anunciar.

En el fonament d’aquest
desenvolupament tan positiu i
encoratjador quan el moviment
ecumènic és entès en la manera
justa, no hi ha ni un filantropisme



liberal, ni un relativisme o un
pluralisme post-modern que no té en
compte les diferències confessionals
o abandona la identitat catòlica; sinó
que més aviat en la base dels diàlegs
hi ha la comuna confessió de la fe en
la Santíssima Trinitat i en Jesucrist,
únic i universal salvador i
redemptor, i el reconeixement mutu
de l’únic baptisme, a través del qual
tots els batejats entren a formar part
de l’únic Cos de Crist i es troben, per
tant, des d’ara, en una comunió real i
profunda, encara que no completa.
La nova fraternitat ecumènica no
significa, per tant, una realitat
sentimental o una sensació familiar
de cordialitat, sinó que contemplem
una realitat espiritual fonamentada
ontològicament.

Malgrat aquests progressos tan
engrescadors, no es pot negar que,
més enllà de les dificultats singulars,
normals i que formen part de la vida,
el diàleg d’alguna manera s’hagi



encallat, encara que no s’hagin aturat
els col·loquis i els encontres, les
visites i la correspondència. La
situació ha canviat, l’atmosfera ja no
és la mateixa, apareixen a l’horitzó
nous reptes, com per exemple el
creixement enorme dels moviments
evangèlics, pentecostals i carismàtics,
que s’han desenvolupat sobretot a
l’hemisferi sud. D’altra banda, en
algunes comunitats protestants s’hi
palesen tendències liberals, sobretot
en qüestions d’ètica, que creen noves
diferències i dificultats. Mentre que
en els moments immediatament
posteriors al Concili hom constatava
tal volta una atmosfera optimista i
fins i tot utopista, avui es pot
preveure que el camí ecumènic,
almenys segons les mesures dels
homes, serà encara llarg. Com a fruit
d’aquesta reflexió, el tema de la
darrera Sessió plenària del PCPUC, el
novembre del 2006, ha tingut com a
títol 



“L’ecumenisme en via de transfor‐
mació”.

Com sempre, hi ha diversos motius
per al canvi d’una situació. Un dels
motius ha estat el fet que, després
d’haver superat molts malentesos i
haver aconseguit un consens
fonamental sobre el fulcre de la
nostra fe, ara hem arribat al nucli
dur de les nostres diferències
eclesiològiques, o més aviat de les
nostres diferències institucionals i
eclesiològiques. En el diàleg amb les
Antigues Esglésies Orientals i amb les
Esglésies ortodoxes, aquesta
divergència abraça la qüestió del
ministeri petrí; mentre que, en les
relacions amb les Esglésies
reformades, concerneix la qüestió de
la successió apostòlica del ministeri
episcopal. Aquest darrer punt és tan
sols la punta de l’iceberg d’una
diferència molt més profunda en la
manera d’entendre l’eclesiologia. Per
poder resoldre aquests punts,



l’Església catòlica sosté que és
imprescindible afrontar dues
qüestions fonamentals.

Primer: ens cal un ecumenisme
fonamental; és a dir, hem de reforçar
els fonaments del nostre compromís
ecumènic, la fe en Déu i en Jesucrist.
No solament en les altres Esglésies,
sinó també sovint entre nosaltres
aquestes veritats fonamentals i
centrals estan desapareixent de
molts fidels. ¿Com es pot parlar,
però, de la justificació dels pecadors
per part de Déu, si ja no hi ha una
viva relació amb Déu i si ja no
existeix la consciència de ser pecador
i de tenir necessitat de la redempció?
Segon: la qüestió de les Esglésies,
enteses com a Comunió. Entretant,
hem d’estar agraïts que la Comissió
Fe i Constitució del Consell mundial
de les Esglésies hagi publicat un
document encara provisional sobre 
“La naturalesa i la missió de
l’Església”, en l’elaboració del qual ha



col·laborat el nostre Consell i a la
redacció final del qual volem conti‐
nuar cooperant molt activament.
Esperem que això pugui ser un pas i
una contribució important per
assolir la plena comunió, és a dir, la
comunió eucarística amb els nostres
germans i germanes, que és l’objectiu
del compromís ecumènic.

II.

Després d’haver afirmat tot això i
prenent en consideració també els
diversos passos d’aproximació,
roman tanmateix un cert sentiment
de desil·lusió i de frustració. Per
posar en moviment la situació actual,
és necessari un impuls molt més fort
i vigorós que el que, per la seva natu
ralesa, els diàlegs acadèmics puguin
donar. En aquest moment crític, hem
d’acudir a la força motriu originària
del moviment ecumènic i a la
dimensió pneumatològica de
l’existència cristiana i de l’Església.



Per això, al costat dels fonaments
teològics i eclesiològics abans
mencionats cal reflexionar sobre les
bases pneumatològiques i espirituals.
Perquè la unitat dels deixebles de
Crist no es pot “fer” mitjançant
diàlegs teològics, tot i ser molt
importants i irrenunciables, ni
mitjançant una certa anomenada
diplomàcia eclesiàstica o mitjançant
accions pragmàtiques, encara que
tinguin la seva utilitat. En última
instància, la unitat de l’Església és,
per bé que visible, una realitat
pneumatològica i per tant un do de
l’Esperit de Déu. Segons l’apòstol Pau
hi ha una diversitat de carismes dins
l’Església, però un sol és l’Esperit (1
Cor 12,4), el qual és com l’ànima de
l’Església. És significatiu que les
paraules de Jesús “que tots siguin
una sola cosa” no són un manament,
sinó una pregària; i l’ecumenisme en
darrer terme no és altra cosa que
unir-se a aquesta pregària de nostre
Senyor i fer-la nostra.



Aquestes no són per mi reflexions
purament abstractes, sinó pensa‐
ments que vénen de la meva
experiència personal, madurada al
llarg de molts anys, dia rere dia. En
aquest període de temps he
participat en molts diàlegs i en molts
encontres ecumènics. I sempre era el
mateix. Si aquests diàlegs restaven
només a nivell acadèmic, resultaven
potser interessants, però no portaven
cap fruit. Sovint, si no hi havia
pregària i una atmosfera espiritual,
hom podia oblidar-los. Mentre que si
hi havia un clima de pregària, els
cors s’obrien, era possible superar
malentesos i prejudicis, promoure la
comprensió també sobre les
diferències, trobar convergències i
tal vegada consensos i sobretot
acreixia l’amor mutu i l’empenta per
continuar.

Aquesta experiència personal
concorda amb l’experiència històrica
de l’Església. Les divisions en el si de



la cristiandat no són degudes
primàriament a disputes a nivell de
discussions o a controvèrsies sobre
fórmules doctrinals divergents, sinó
a una experiència de vida que ha
portat a un allunyament recíproc.
Algunes formes de vida de fe
cristiana han esdevingut estranyes
les unes a les altres, fins a no poder-
se entendre. Així, les divisions del
passat són el resultat –com el Concili
ho ha dit– d’un refredament de
l’amor. Problemes que com a tals
eren solucionables han esdevingut
obstacles insalvables; de les
diferències, de per si legítimes, n’han
sortit controvèrsies, que s’han
exagerat i absolutitzat. Al final s’han
allunyat i ja no es comprenen. I això
ha conduït a fractures inevitables.
Diverses condicions i circumstàncies
culturals, socials i polítiques han
desenvolupat un rol important en tot
això. Amb això no volem oblidar que
s’ha tractat també d’una recerca de la
veritat i de diferències de fe.



Tornarem de seguida sobre aquest
important aspecte. La recerca de la
veritat, però, ha estat sempre inscrita
en l’experiència concreta i lligada a
aquesta de manera inseparable.

D’altra banda, ja des dels inicis el
moviment ecumènic ha estat nodrit
en gran mesura per un moviment
espiritual, que ha trobat la seva ex‐
pressió sobretot en la Setmana de
Pregària per la Unitat dels Cristians,
posada en marxa l’any 1933 per
l’Abbé Paul Couturier, i per a
nosaltres aquesta setmana és tothora
el centre ecumènic de l’any litúrgic.

El Concili Vaticà II, en el seu Decret
sobre l’Ecumenisme Unitatis
Redintegratio, contempla el
moviment ecumènic com impuls i
obra de l’Esperit Sant (UR 1; 4). I no
per casualitat el Concili i el Papa
d’aleshores van descriure
l’ecumenisme espiritual com el cor
del moviment ecumènic (UR 8).



L’ecumenisme espiritual segons el
Concili significa: pregària, sobretot
pregària ecumènica comuna,
conversió personal i reforma
institucional, penitència i esforç per
la santificació personal (UR 5-8). El
Papa Joan Pau II en la seva Encíclica 
Ut unum sint i en molts altres
documents ha repetit i subratllat
moltes vegades aquesta idea i el Papa
Benet XVI continua en la mateixa
estela.

Recentment el PCPUC ha publicat un
petit llibre sobre l’ecumenisme
espiritual, que es basa en moltes
experiències concretes. La publicació
n’havia estat recomanada per la
Plenària del 2003. Un primer projecte
havia estat presentat i discutit en la
Conferència internacional tinguda a
Rocca di Papa el novembre de 2004
amb ocasió de la celebració del 40è
aniversari del Decret sobre
l’ecumenisme Unitatis redintegratio
del Concili Vaticà II. D’aleshores ençà



hem rebut molts suggeriments
d’organismes ecumènics
internacionals i locals. Així, el llibre
és el resultat de moltes experiències
personals meves i de molts altres en
diverses situacions i parts del món.
La intenció de la publicació és
aportar suggeriments concrets i
pràctics a tots aquells que –com se sol
dir són a la base, és a dir a les
diòcesis, a les parròquies i a les
diverses comunitats– s’esmercen en
el treball ecumènic.

L’accent particular posat en
l’ecumenisme espiritual és important
també a la llum de la situació
espiritual actual que, d’una banda,
està marcada pel relativisme i per
l’esteticisme post-moderns i, de
l’altra, palesa un desig nostàlgic
d’esperança espiritual, sovint vague i
imprecís. És evident un
descontentament que brolla del buit
deixat per una civilització tècnica,
funcional i economicista. Hom hi



percep també el descontentament
amb una Església prevalentment
institucional, que no dóna prou
nodriment espiritual, que no satisfà
els desigs més pregons del cor.
Aquest és un dels motius pels quals
tants fidels deixen l’Església i
s’integren en comunitats
carismàtiques i pentecostals o es
lliuren a pràctiques esotèriques.
Aquesta situació ens obliga a aclarir
des del principi el concepte
d’espiritualitat.

III.

Actualment, la paraula
“espiritualitat” és massa utilitzada i
té molts significats. Ens interessa ara,
primerament, aclarir una mica
aquest terme i el seu significat. I
després podrem donar suggeriments
concrets.

Espiritualitat és un “préstec” lèxic
que prové del catolicisme francès.
Traduït literalment significa “pietat”.



Nogensmenys, amb això no es
cobreix tota la gamma de significats
d’aquest concepte. El Dictionary of
Christian Spirituality descriu
l’espiritualitat com aquell
capteniment, aquella fe i aquell
conjunt de pràctiques que
conformen la vida dels homes,
ajudant-los a assolir realitats que van
més enllà de la percepció dels sentits.
Per millorar aquesta descripció,
podem dir que espiritualitat és un
estil de vida guiat per l’esperit. El
Lèxic ecumènic, per tant, diu:
“L’espiritualitat consisteix en el
desenrotllament de l’existència cristi
ana sota la guia de l’Esperit Sant”.

És clar, doncs, que el concepte
d’espiritualitat té dos components:
una dimensió que prové “de dalt” i
que no està influenciada per l’home
perquè és obra de l’Esperit de Déu, i
una dimensió “de baix”, que enclou
la condició humana i la situació
contingent en què es troba cada



existència cristiana i dins la qual ella
mira de forjar-se i de definir-se
espiritualment. L’espiritualitat viu,
doncs, la tensió entre l’únic Esperit
Sant, que obra a tot arreu i en tot, i la
varietat de les realitats i de les
formes de vida humanes, culturals i
socials. I és per tant en aquesta ten
sió entre unicitat i pluralitat on rau
fonamentalment el significat de
l’espiritualitat.

Aquesta tensió comporta a
l’espiritualitat el perill d’una fractura
o de la preponderància d’un dels
elements. Com a expressions
culturals i terrenals de la fe
encarnada, les espiritualitats porten
en elles mateixes el risc del
sincretisme, quan la fe cristiana es
barreja amb elements religiosos i
culturals no adequats, que falsegen
la fe mateixa. Les diverses es‐
piritualitats poden també unir-se a
finalitats i qüestions polítiques, con
ferint a la fe cristiana no sols un to



nacional, sinó fins i tot una
empremta ideològica pseudo-
espiritual o nacional-xovinista. En
algunes formes de fonamentalisme
religiós aquest perill és
extremadament evident. Al costat
d’aquestes, existeixen altres formes
d’espiritualitat, de l’anomenada
espiritualitat ecumènica, que són
només emotives o sentimentals i
poden ser descrites com
banalitzacions burgeses de la fe
cristiana.

Tota espiritualitat, doncs, ha de
demanar-se per quin esperit es deixa
guiar, per l’Esperit Sant o per
l’esperit del món o del temps.
L’espiritualitat implica un
discerniment dels esperits.
L’espiritualitat no està exonerada de
la recerca dela veritat. Per això, hom
no es pot sostreure còmodament a la
teologia apel·lant a l’espiritualitat.
L’espiritualitat, per romandre sana,
té necessitat d’una reflexió teològica.



IV.

Els grans mestres de la vida
espiritual ens han deixat un ric
tresor d’experiències per al
discerniment dels esperits. Les més
conegudes són les regles per al
discerniment dels esperits del llibre
dels exercicis espirituals d’Ignasi de
Loiola. Val la pena rellegir-ho
atentament, des del punt de vista
ecumènic; és possible, en aquest
sentit, treure’n un gran profit.
Tanmateix, jo prefereixo agafar aquí
un altre camí i interrogar-me, en tres
punts, sobre quina és la naturalesa i
l’obra de l’Esperit a nivell ja bíblic, ja
sistemàtic, per arribar a una
espiritualitat ecumènica objectiva
sobre la base d’una teologia
reflexionada a partir de l’Esperit
Sant.

1. El significat fonamental en hebreu
i en grec d’“esperit” (ruah, pneûma)
és vent, respiració, buf i –perquè la



respiració és signe de la vida– vida,
ànima i, en fi, en una translació de
sentit, l’esperit com a principi vital
de l’home, com a seu de les
sensacions espirituals i de la seva
voluntat. No es tracta amb tot d’un
principi immanent a l’home; es
refereix més aviat a la vida donada i
feta possible per Déu. Déu dóna
l’esperit i el pot també tornar a
prendre. L’esperit de Déu té, doncs, la
força vital creadora de totes les
coses. Ell dóna a l’home sensibilitat
artística i perspicàcia, discerniment i
saviesa.

És el Spiritus creator, que obra en
tota la realitat de la creació. 
“L’esperit del Senyor omple l’univers,
abastant cada cosa, coneix cada veu”
(Sap 1,7; cf. 7,22-8,1). Segons l’apòstol
Pau a la Carta als Romans, l’Esperit
ve en ajut de la nostra feblesa, dóna
resposta a les esperances i sofriments
del món, intercedeix amb insistència
per nosaltres, amb gemecs inefables



(Rom 8,26 s). Segons Agustí, l’Esperit
és “la força de gravetat de la caritat,
l’empenta cap amunt, allò que s’oposa
a la força de la gravetat cap a baix i
mena tot a la realització en Déu”
(Conf. XIII, 7,8). Tota veritat –com
ensenya Tomàs d’Aquino– sigui d’on
sigui que es derivi, prové de l’Esperit
Sant (cf. S. th I/II,109,1).

Una doctrina sobre l’Esperit Sant, per
tant, no ha de recloure’s dins els
murs d’una església o replegar-se
sobre ella mateixa. Hom deu situar-la
a l’interior d’una prospectiva
universal. La pneumatologia és
possible tan sols en l’escolta, en
l’atenció posada a les petjades, a les
esperances, a les joies i a les vanitats
de la vida, en l’observació dels signes
dels temps que s’hi troben arreu, allà
on la vida neix i, en ferment,
s’expandeix, però també on les
esperances de vida són malmeses,
escanyades, emmordassades i
suprimides. A qualsevol lloc on sigui



palesa la vida veritable i nova, obra
l’Esperit de Déu.

El Concili Vaticà II va veure aquest
obrar universal de l’Esperit no
solament en les religions de la
humanitat, sinó també en la cultura i
en el progrés dels homes (cf.
Gaudium et spes, 26; 28; 38; 41; 44). El
Papa Joan Pau II ha desenvolupat
posteriorment aquest pensament en
la seva Encíclica sobre la missió 
Redemptoris missio, on llegim: 
“L’Esperit, doncs, és a l’origen mateix
de la demanda existencial i religiosa
de l’home, la qual neix no solament a
partir de situacions contingents, sinó
de l’estructura mateixa del seu ésser”.
Més endavant el Sant Pare continua: 
“La presència i l’activitat de l’Esperit
no afecta només els individus, sinó la
societat i la història, els pobles, les
cultures, les religions. l’Esperit, en
suma, és a l’origen dels nobles ideals i
de les iniciatives de bé de la humanitat
que camina” (n.28).



Una espiritualitat ecumènica
inspirada en la Bíblia no pot per tant
replegar-se en ella mateixa o ésser
exclusivament eclesiocèntrica. Ha
d’estar atenta a la vida i servir la
vida. Ha d’ocupar-se dels afers quoti
dians, de les petites experiències de
cada dia, així com de les grans
qüestions de la vida i la
supervivència de l’home modern, i
també de les religions i de les obres
de la cultura humana. Segons un
principi de la mística medieval
tardana i d’Ignasi de Loiola, és
possible de trobar Déu en totes les
coses.

Espiritualitat ecumènica significa
cooperació en favor de la vida, de la
justícia, dels drets de l’home i de la
pau. En aquest context no estic
pensant en primer lloc en accions
espectaculars, sinó en cooperar a les
obres de caritat de cada dia, pels
nens, els joves, els malalts, les perso
nes amb discapacitats i la gent gran.



Estic pensant també en la cooperació
amb la pastoral per als turistes, en
els mitjans de comunicació, etc. Hem
de superar en tots aquests àmbits
l’esperit de competitivitat, perquè cal
que imperi la solidaritat. Podem fer
tantes coses plegats, i mitjançant
aquesta cooperació ens coneixem
millor i creixem junts.

2. A la Bíblia, l’esperit no és sols força
creadora de Déu: és també la força
divina que s’explicita en la història.
L’Esperit parla a través dels profetes i
és promès com l’esperit messiànic (Is
11,2; 42,1). És la força de la nova
creació, que transforma el desert en
paradís i el converteix en lloc de llei i
justícia (Is 42,15 ss). “No amb el
poder, no amb la força, sinó amb el
meu esperit” (Zac 4,6). L’esperit
apropa la criatura que gemega i
sofreix al Regne de la llibertat dels
fills de Déu (cf. Rom 8,19 ss).



El Nou Testament anuncia la vinguda
del Regne de la llibertat de Jesucrist.
Un regne que neix de l’Esperit (Lc
1,35; Mt 1,18.20); en el moment del
baptisme, l’Esperit descendeix sobre
ell (Mc 1,9-11); tota la seva obra sobre
la terra té el segell de l’Esperit (Lc
4,14.18; 10,21; 11,20). L’Esperit reposa
en ell; així ell pot anunciar el
missatge de joia als pobres, la
llibertat als presoners, la vista als
cecs i la justícia als afligits (Lc 4,18).
La seva resurrecció s’esdevé en la
força de l’Esperit (Rom 1,3) i en la
força de l’Esperit ell continua essent
present a l’Església i al món. “El
Senyor és esperit” (2 Cor 3, 17).

Ja què en Jesucrist, en la seva vida
sobre la terra i en la seva obra com a
Redemptor, l’acció de l’Esperit
inscrita en la història de la salvació
arriba a la seva plenitud
escatològica, l’Esperit és per a Pau
l’Esperit del Crist (Rom 8,9; Fil 1,19),
l’Esperit del Senyor (2 Cor 3,17) i



l’Esperit del Fill (Gal 4,6). La
confessió de Jesucrist és per tant el
criteri fonamental per al
discerniment dels esperits: “...ningú
que parli sota l’acció de l’Esperit de
Déu no diu: “Jesús és anatema”; i
ningú no pot dir: “Jesús és Senyor!”, si
no és sota l’acció de l’Esperit Sant” (1
Cor 12,3).

Amb això queda ben afermat el
criteri cristològic, que és el decisiu en
una espiritualitat ecumènica. Aquest
criteri vol lluitar contra el perill d’un
relativisme i d’un sincretisme
espiritual, que amenaça les experi‐
ències espirituals de les diverses
religions, confonent-les entre elles i
seleccionant-les de manera eclèctica.
L’espiritualitat ecumènica preserva
la unicitat i la universalitat del
significat salvífic de Jesucrist. Ella és
també contrària a la temptació
somiadora i exaltada d’eliminar la
intermediació cristològica i accedir
directament a Déu. I recorda: “Déu,



ningú no l’ha vist mai; l’Unigènit que
és al si del Pare és qui l’ha revelat” (Jo
1,18).

Una espiritualitat ecumènica
legítima serà per tant en primer lloc
una espiritualitat bíblica i rebrà un
influx en la lectura comuna de les es‐
criptures i en l’estudi comú de la
Bíblia. Ella s’impregnarà de la Lectio
divina, tan recomanada pel Concili
(DV 25), és a dir, la lectura de la
Bíblia lligada a la pregària que
esdevé un col·loqui entre Déu i
l’home. Ella reflexionarà
contínuament sobre les narracions
bíbliques de la vinguda de Jesús,
sobre el seu missatge de llibertat,
sobre la seva obra alliberadora i
salvífica, sobre el seu servei als
altres, sobre la seva kenosi fins a la
mort, sobre la seva entera persona i
sobre el seva sencera obra, fent
d’això el criteri fundant. Ella
s’amararà del seguiment de Jesús i
continuarà cercant el rostre del Crist,



com ha mencionat de manera
pragmàtica Joan Pau II en la seva
Carta ApostòlicaNovo millenio ine‐
unte de 2001. Tal espiritualitat es
revela en allò que Pau defineix com
els fruits de l’Esperit: caritat, joia,
pau, paciència, benignitat, bondat,
fidelitat, dolcesa, temprança (Gal 5,
22).

Espiritualitat cristocèntrica significa
espiritualitat de l’escolta de la
paraula i significa també
espiritualitat sacramental. El Crist és
present en la paraula i en els
sagraments; el Concili va renovar la
imatge de la taula de la paraula i del
cos del Crist (DV 21). Ecumènicament
tenim en comú sobretot el Baptisme,
mitjançant el qual som membres de
l’únic cos de Crist i estem ja ara en
una comunió profunda si bé encara
no plena. Per tant, les celebracions
de commemoracions del Baptisme
comú són centrals per a una
espiritualitat ecumènica. Hom pot



pensar en la festa del Baptisme del
Crist o en cerimònies del període de
la Quaresma. Nogensmenys, no és
possible una plena participació comú
a l’eucaristia. Conec bé les problemes
pastorals que poden sorgir d’això.
Durant els darrers anys, s’ha
desenvolupat el costum que aquells
que no poden participar plenament i
no poden combregar demanen la
benedicció del sacerdot; amb la qual
cosa no se senten exclosos i hi
participen tant com és possible.

L’espiritualitat cristològica valora
també els testimonis de Crist. Tenim
en comú molts sants dels primers
segles i tenim moltíssims testimonis
que podem dir màrtirs, sobretot al
segle passat. Ells són models i
exemples en el seguiment de Jesús.
No podem oblidar Maria, la Mare de
Jesús. Fins i tot molts evangèlics avui
la redescobreixen com una figura
bíblica i com a germana en la fe.



En fi, en l’Esperit, podem i hem de
dir “Abbà, Pare!” com Jesús va dir a
Déu (Rom 8,15.26 ss; Gal 4,6). Per
tant, una espiritualitat ecumènica és
una espiritualitat de la pregària. Com
Maria i els Apòstols –i junt amb ells–
tal espiritualitat ha de recollir-se
sempre en la pregària per la vinguda
d’una Pentecosta regeneradora (cf.
Act 1,13 ss.). Una espiritualitat
ecumènica viu, com el mateix Jesús,
de la pregària; concorda amb la
pregària de Jesús i s’uneix a ell, en el
desig que tots siguin u (cf. Jo 17,21).
En la pregària suporta, com Jesús a la
creu, també l’experiència de
l’abandonament de l’esperit i de
l’abandonament de Déu (cf. Mc
15,34); només en la força de la
pregària pot suportar dificultats i
desil·lusions ecumèniques, com
també l’experiència ecumènica del
desert.

3. Al costat del criteri cristològic, per
a Pau hi ha també el criteri



eclesiològic. Pau enllaça l’Esperit
amb la construcció de la comunitat i
amb el servei en l’Església. L’esperit
ha estat donat per al bé de tothom.
Els diversos dons de l’Esperit han de
servir els uns i els altres (1 Cor
12,4-30). L’Esperit no és un Esperit de
confusió, sinó un Déu de pau (1 Cor
14,33). Però l’obra de l’Esperit no està
limitada a les institucions de
l’Església i monopolitzada per ella;
l’Esperit és donat a tothom com
afirma la Bíblia, cadascú té el seu
carisma. Mes l’Esperit no obra quan
els homes estan els uns contra els
altres, sinó quan són els uns amb els
altres, i gràcies a la contribució
personal de part de cadascú.
L’Esperit és advers a tota divisió en
faccions i partits. El do més gran de
l’esperit és la caritat, sense la qual el
coneixement no té cap valor. La
caritat no té enveja, no es vanagloria,
no s’enorgulleix; tot ho suporta i no
caducarà mai (cf. 1 Cor 13,1-4.7).



Precisament, la tradició teològica ha
desenvolupat amb propietat aquest
aspecte. Segons Ireneu de Lió,
l’Església és “el recipient, on l’Esperit
ha abocat la fe i la manté fresca”; allà
on és l’Església, hi és també l’Esperit
de Déu; allà on és l’Esperit de Déu, hi
és l’Església i tota la gràcia” (Adv.
haer. III, 24,1). I Hipòlit diu: “Festinet
autem et ad ecclesiam ubi floret
spiritus” (Trad apost. 31; 35). En tota
la tradició occidental, inspirada
sobretot en Agustí, l’Esperit és l’amor
entre el Pare i el Fill, i allò que hi ha
de més intern a Déu i al mateix
temps és més extern a Déu, atès que,
en ell i a través d’ell, l’amor de Déu
es vessa als nostres cors. En l’Esperit,
Déu dóna la seva intimitat a
l’exterior de manera que així
nosaltres puguem compartir la seva
vida. L’Esperit és, doncs, el principi
vital de la vida cristiana i a la
manera de l’anima de l’Església (cf.
LG 7).



L’espiritualitat ecumènica és, doncs,
una espiritualitat eclesial i, per això
mateix, una espiritualitat de
comunió. L’espiritualitat ecumènica
maldarà per assolir el “Sentire
ecclesiam”, mirarà d’entrar més
pregonament en l’essència, la
tradició, i en particular en la litúrgia
de l’Església, fent la litúrgia de
manera actual i conscient.
L’espiritualitat ecumènica viu de la
festa de la litúrgia. Tal espiritualitat
ecumènica generalment és viscuda
en grups i cercles ecumènics. Aquests
grups, tanmateix, no poden separar-
se de la més àmplia comunitat de
l’Església i elevar-se per sobre
d’aquesta. No poden fer ecumenisme
al seu propi gust i manera. Han de
sentir-se com membres que
contribueixen a la vida de tot el cos
de l’Església i per altra part la reben
també de la comunitat més gran.
L’espiritualitat ecumènica s’esmerça
a conservar la unitat de l’Esperit (cf.
Ef 4,3).



Viure en l’Església, amb l’Església i
viure l’Església vol dir patir en
l’Església i amb l’Església. Ella pateix
i sagna per les ferides causades per
les divisions. Aquest patiment és
essencial a l’espiritualitat ecumènica.
Així, l’espiritualitat ecumènica
mobilitza la consciència de l’Església,
privant-la de replegar-se sobre ella
mateixa i sobre la seva
autosuficiència confessional;
estimulant-la, ben al contrari, a
recórrer i a tocar en la riquesa de les
altres tradicions per cercar una
unitat ecumènica més àmplia i,
d’aquesta manera, arribar a la
plenitud concreta de la seva
catolicitat. Ella, per tant, entreobre
profèticament una visió del futur
davant la realitat eclesial concreta,
sense fugir davant aquesta realitat,
però esforçant-se en canvi amb
paciència i constància per aconseguir
el consens.



L’Esperit és qui la fa entrar en una
veritat cada cop més gran i cada cop
més profunda; ell ha de guiar-nos a
la veritat complerta (Jo 16,13). Això
s’esdevé de diverses maneres, una de
les quals, segons el text conciliar ja
citat, és l’experiència espiritual.
D’aquesta, n’és una part també
l’experiència espiritual ecumènica.
En efecte, el diàleg ecumènic no és
simplement un intercanvi d’idees,
sinó un intercanvi de dons i
d’experiències espirituals (UUS 28).
Això és possible per a cada cristià, en
el lloc i en la forma que són propis de
cadascun, per tal com cadascun a la
seva manera és un expert, és una
persona que viu una experiència i
vol comunicar-la als altres. Per al
diàleg ecumènic val, doncs, tot el que
Pau ha dit per a tota reunió de la
comunitat: quan us reuniu, que
cadascun aporti el propi do (cf. 1 Cor
14,26).



En els últims decennis, nosaltres els
catòlics hem après molt de
l’experiència dels nostres germans i
de les nostres germanes protestants
en tot el que fa al significat de la
Paraula de Déu i a la interpretació de
la Sagrada Escriptura; ells, per la
seva banda, aprenen de la realitat
dels nostres signes sacramentals i de
la nostra manera de celebrar la
litúrgia. En l’encontre ecumènic amb
les Esglésies orientals, hi podem
aprendre de la seva riquesa
espiritual i del seu respecte pel
misteri, mentre que ells poden
compartir les nostres experiències
pastorals i la nostra experiència en
contacte amb el món actual. Com
suggereix una expressió feliç del
Papa Joan Pau II, l’Església pot,
doncs, aprendre a respirar de nou
amb els dos pulmons.

Per tant, el diàleg ecumènic no té
com a objectiu primari el d’induir els
altres a convertir-se a la nostra



Església, sinó la conversió de tots a
Crist. Naturalment, no podem ni
devem excloure les conversions
singulars en el sentit tradicional; ens
cal tenir un gran respecte per les
decisions preses a nivell de
consciència personal que motiven
aquestes opcions. Tanmateix, àdhuc
en el cas d’una conversió individual,
de fet no es tracta d’una conversió a
una altra Església, sinó d’una
conversió a la plena veritat de
Jesucrist. En aquest sentit, tots han
de convertir-se, ja què la conversió
no és un acte fet una vegada per
sempre, sinó un procés continuat.

L’encontre ecumènic sosté aquesta
conversió, per tal com ens mena a
l’examen de consciència i és
inseparable de la conversió personal
i del desig d’una reforma de
l’Església (cf. UUS 16; 34 ss; 83 ss).
Quan, intercanviant les nostres
recíproques experiències
confessionals i partint dels nostres



pressupostos diversos, ens apropem
a Jesús i assolim l’estatura del
complet desenrotllament del Crist (Ef
4,13), aleshores esdevenim amb ell
una sola cosa. Ell és la nostra unitat.
En ell, després d’haver superat les
nostres divisions, podem realitzar
històricament, en concret, també tota
la plenitud de la catolicitat.

Demanem-nos ara: quina és la unitat
de la plenitud vers la qual caminem?
La resposta és la següent: no es tracta
d’una fusió com les de les grans
empreses internacionals del nostre
món globalitzat; no és tampoc un
sistema complex, des del punt de
vista especulatiu o institucional, en el
qual els oposats s’anul·len, seguint
una dialèctica de tipus hegelià. En
això rau la diferència de fons entre
diàleg i dialèctica. Certament, el
diàleg mira de dissipar els
malentesos i superar les divisions
entre els partner, tendint a la
reconciliació. Però la reconciliació



pròpiament no elimina l’alteritat de
l’altre, no l’absorbeix ni la xucla,
fent-la desaparèixer. Ben al contrari,
la reconciliació reconeix l’altre en la
seva alteritat. La unitat en la caritat
no s’assoleix quan la identitat de
l’altre és anul·lada i absorbida, sinó
al contrari, quan aquesta esdevé
confirmada i omplerta.

Aquesta experiència de la unitat en
la caritat és el model de la unitat
cristiana i eclesial. En troba, en
darrer terme, el fonament en l’amor
trinitari entre Pare, Fill i Esperit Sant
i és el model per a la unitat eclesial:
la unitat de l’Església és com una
icona de la Trinitat (cf. LG 4; UR 3).

En darrer terme, l’ecumenisme i la
unitat són un esdeveniment espi‐
ritual. Allà on s’assoleix un consens
ecumènic, aquest consens serà ex‐
perimentat com un do espiritual i
com una nova Pentecosta. D’aquesta
nova Pentecosta va parlar el Papa



Joan XXIII, obrint el Concili Vaticà II
amb una clara perspectiva
ecumènica. Estic convençut que, si
nosaltres preguem com Maria i els
Apòstols en el Cenacle (Act 1,12-14) i
si ens afanyem per fer tot quant ens
sigui possible, rebrem un dia aquest
do.

[1] Conferència pronunciada amb
ocasió de les XLII Jornades de
Qüestions Pastorals, organitzades pel
Centre Sacerdotal Montalegre i la
Delegació Diocesana d’Ecumenisme i
Relacions Interreligioses de
l’Arquebisbat de Barcelona. © de la
traducció: Dr. Ferran Blasi i Josep
Maria Tarragona

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/conferencia-

https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/


del-cardenal-walter-kasper-2/
(12/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-del-cardenal-walter-kasper-2/

	Conferència del Cardenal Walter Kasper

