
opusdei.org

Conferència de
Mons. Fernando
Ocáriz sobre l’acció
social del cristià

Text de la conferència que
Mons. Fernando Ocáriz ha
pronunciat a Roma amb motiu
de la jornada de diàleg "Be to
Care" organitzada pel comitè
encarregat del centenari de la
fundació de l'Opus Dei. El títol
de la conferència inaugural és
"Engrandir el cor" i recull
algunes consideracions sobre
l’acció social del cristià tenint
en compte el missatge de sant
Josepmaria.



29/09/2022

Engrandir el cor

Algunes consideracions sobre
l’acció social del cristià tenint en
compte el missatge de sant
Josepmaria

Paraules de Mons. Fernando Ocáriz,
prelat de l’Opus Dei

Roma, 29.IX.2022

Amb motiu del desè aniversari
d’Harambee, Mons. Xavier
Echevarría va pronunciar la
conferència El corazón cristiano,
motor del desarrollo social.[1] Amb els
20 anys d’aquesta iniciativa, i en el
marc d’aquesta Jornada sobre
innovació social, voldria continuar
les reflexions del meu predecessor.
D’acord amb la doctrina social de
l’Església i del missatge de sant

https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/


Josepmaria, m’aturaré sobre la
dimensió social de la vocació
cristiana.

Fa deu anys, Mons. Xavier ens
recordava que el diàleg entre Jesús i
un doctor de la Llei expressa que
l’amor a Déu és inseparable de
l’amor als altres: “un d’ells, que era
mestre de la Llei, per provar-lo li va
fer aquesta pregunta: —Mestre, quin
és el manament més gran de la Llei? 

Jesús li digué: —Estima el Senyor, el
teu Déu, amb tot el cor, amb tota
l’ànima i amb tot el pensament.
Aquest manament és el més gran i el
primer. El segon li és semblant: 
Estima els altres com a tu mateix (Mt
22, 35-39)”.[2]

És important tenir present la
dimensió relacional de la persona.
Benet XVI, a l’encíclica Caritas in
veritate, afirma que “la criatura
humana, de naturalesa espiritual, es
realitza en les relacions



interpersonals. Com més les viu de
manera autèntica, més madura
també en la pròpia identitat
personal”. Aquesta realitat “obliga a
un aprofundiment crític i valoratiu de
la categoria de la relació (...)” i ajuda
a “captar amb claredat la dignitat
transcendent de l’home”.[3]

Vosaltres, amb maneres i
perspectives molt diverses, us
dediqueu professionalment a cuidar i
dignificar persones, especialment les
més necessitades. Sabeu per
experiència que, tot i que les
institucions i les estructures siguin
necessàries, per aconseguir el
veritable desenvolupament integral
també cal la trobada entre persones,
crear els contextos i les condicions
perquè el desenvolupament es pugui
produir, perquè la persona tingui
l’oportunitat de perfeccionar-se en
totes les seves dimensions. Com a
deixebles de Jesucrist, estem cridats



per un nou títol —el de cristians— a
cuidar les persones, a cuidar el món.

Què veiem al món? Juntament amb
noves possibilitats de promoció
humana ofertes pels avenços en
salut, tecnologia, comunicacions i
tants exemples inspiradors, afloren
les injustícies i les ferides per les
quals sagna la humanitat. “Al món
actual, la pobresa presenta molts
rostres diversos: malalts i ancians
que són tractats amb indiferència, la
solitud que experimenten moltes
persones abandonades, el drama dels
refugiats, la misèria en què viu bona
part de la humanitat a conseqüència
moltes vegades d’injustícies que
clamen al Cel.”[4]

Com us deia també en una carta del
2017, “Res d’això no ens pot resultar
indiferent”, tots i totes estem cridats
a “posar en moviment la «imaginació
de la caritat» per portar el bàlsam de



la tendresa de Déu a tots els nostres
germans que passen necessitat”.[5]

Quan els éssers humans ignoren o es
desentenen de la seva condició de ser
fills de Déu, totes les seves relacions
queden afectades: amb un mateix,
amb els altres i amb la creació. Com
ha dit el Papa Francesc, la
interdependència es transforma en
dependències, “perdem aquesta
harmonia d’interdependència en la
solidaritat”.[6]

Som corresponsables de cuidar el
món, establint relacions fundades en
la caritat, la justícia i el respecte,
especialment superant la malaltia de
la indiferència. Sant Joan Pau II va
escriure: «Sí, cada home és “guarda
del seu germà”, perquè Déu confia
l’home a l’home.»[7]

Bona part de les iniciatives a les
quals representeu han nascut per
inspiració de sant Josepmaria. I molts
de vosaltres, a partir de la mateixa



inspiració, treballeu en
organitzacions de signes i
orientacions diverses, perquè us heu
sentit empesos a “fer alguna cosa”, a
no quedar-vos de braços plegats.

És en el nucli de l’esperit de l’Opus
Dei convertir les realitats ordinàries
en lloc de trobada amb Déu i de
servei als altres; l’aspiració de
persones madures, sensibles cap als
altres i professionalment competents,
que busquen fer del món un lloc més
just i fratern. “Estimar el món
apassionadament”, implica conèixer-
lo, cuidar-lo i servir-lo.

L’actitud davant de les necessitats
socials la resumia sant Josepmaria en
una carta publicada als anys
cinquanta del segle passat: “Un
cristià no pot ser individualista, no es
pot desentendre dels altres, no pot
viure egoistament, d’esquena al món:
és essencialment social, membre
responsable del Cos Místic de Crist”.[8]



De la mà del fundador de l’Opus Dei,
en aquesta sessió m’aturaré en
quatre dimensions: l’espiritual, la
professional, la personal i la
col·lectiva.

La dimensió espiritual

Podria semblar utòpic pensar que
som capaços de fer alguna cosa per
pal·liar el sofriment de la humanitat.
Tanmateix, sabem que és Jesús qui
carrega amb el dolor humà. Les
nafres al seu costat, a les seves mans
i als seus peus recorden les nafres
del món. I Jesús ens ha dit: “tot allò
que fèieu a un d’aquests germans
meus més petits, a mi m’ho fèieu”.[9]

El camí d’identificació amb Crist va
transformant el cor humà i l’obre a la
caritat. La unió amb el Senyor, en els
sagraments i en l’oració, porta a
descobrir al proïsme i les seves
necessitats i a fer menys atenció a un
mateix. La caritat canvia la mirada.
“La caritat de Crist no és només un



bon sentiment en relació amb el
proïsme; no es para en el gust per la
filantropia. La caritat, infosa per Déu
en l’ànima, transforma des de la
intel·ligència i la voluntat:
fonamenta sobrenaturalment
l’amistat i l’alegria d’obrar bé”.[10]

Fa un temps, en una carta us
convidava a demanar al Senyor que
ens engrandís el cor, que ens donés
un cor a la seva mida “perquè hi
entrin totes les necessitats, els dolors,
els sofriments dels homes i les dones
del nostre temps, especialment dels
més febles.”[11] Un cor orant, al mig
del món, que sosté i acompanya els
altres en les seves necessitats.

La identificació amb Jesús ens obre a
les necessitats dels altres. Alhora, el
contacte amb el necessitat ens porta
a Jesús. Per això, sant Josepmaria
escrivia: “Els pobres —deia aquell
amic nostre— són el meu millor llibre
espiritual i el motiu principal per a les



meves pregàries. Em dolen ells, i Crist
em dol amb ells. I, perquè em dol,
comprenc que l’estimo i que els
estimo”.[12]

Jesús va tenir predilecció pels pobres
i pels qui patien, però també va voler
ser ell mateix necessitat i víctima. En
la persona que pateix s’entreveu
Jesús que ens parla, com recordava
el papa Francesc: “Sabem aprendre
dels pobres, trobar en ells el rostre
de Crist i deixar-nos evangelitzar per
ells?”.[13] Des de l’Església primitiva
s’ha entès que el missatge Evangèlic
passava per la preocupació pels
pobres i que és un signe
recognoscible d’identitat cristiana i
un element de credibilitat.[14]

La dimensió professional

Desitgem posar Crist al cor de totes
les activitats humanes, santificant el
treball professional i els deures
ordinaris del cristià. Aquesta missió
es desenvolupa al mig del carrer, en



la societat, especialment amb el
treball. Com ens recorda sant
Josepmaria, el “treball corrent —bé
sigui humanament humil o bé
brillant— és d’un gran valor i pot
ésser un mitjà eficacíssim per
estimar i servir Déu i els altres
homes”. I convida tothom “a
treballar —amb plena autonomia, de
la manera que els sembli millor—
per esborrar les incomprensions i les
intoleràncies entre els homes i
perquè la societat sigui més justa”.[15]

Per a qui vol seguir Crist, qualsevol
treball és una oportunitat de servir
els altres i, especialment, els més
necessitats. Hi ha professions en les
quals aquesta repercussió social es
produeix d’una manera més
immediata o evident, com en el
vostre cas, el treball en
organitzacions centrades a millorar
les condicions de vida de persones o
grups desfavorits. Però aquesta
dimensió de servei no és només per a



alguns, ha de ser present en
qualsevol treball honrat.

Des que sant Josepmaria va
començar a difondre el seu missatge,
deia que per santificar el món no era
necessari canviar de lloc, professió o
ambient. Es tracta que un mateix
canviï en el lloc on es troba.

En l’ideal cristià del treball
conflueixen la caritat i la justícia.
Lluny de les lògiques de l’“èxit”, el
servei als altres és el millor
paràmetre de l’acompliment laboral
d’un cristià. Satisfer les exigències de
la justícia en el treball professional
és un objectiu alt i ambiciós; complir
les obligacions d’un mateix no
sempre és fàcil i la caritat va sempre
més lluny, demanant a cadascuna i a
cadascun que surtin generosament
d’un mateix cap als altres.

En la paràbola del bon samarità,
l’hostaler passa com en segon pla:
només es diu que va actuar



professionalment. La seva conducta
ens recorda que l’exercici de
qualsevol tasca professional ens
dona l’ocasió de servir els qui
pateixen necessitat.

De vegades, es podria insinuar la
temptació de “refugiar-se en el
treball”, en el sentit de no descobrir-
ne la dimensió social
transformadora, i conformar-nos
amb un fals espiritualisme. El treball
santificat és sempre una palanca de
transformació del món, i el mitjà
habitual a través del qual s’haurien
de produir els canvis que dignifiquen
la vida de les persones, de manera
que la caritat i la justícia amarin
veritablement totes les relacions. El
treball fet així podrà contribuir a
purificar les estructures de pecat,[16]

convertint-les en estructures en què
el desenvolupament humà integral
sigui una possibilitat real.



La fe ens ajuda a mantenir la
confiança en el futur. Com
assegurava sant Josepmaria, “la
nostra labor apostòlica contribuirà a
la pau, a la col·laboració dels homes
entre si, a la justícia, a evitar la
guerra, a evitar l’aïllament, a evitar
l’egoisme nacional i els egoismes
personals: perquè tots s’adonaran
que formen part de tota la gran
família humana, que està dirigida
per voluntat de Déu a la perfecció.
Així contribuirem a treure aquesta
angoixa, aquest temor per un futur
de rancors fratricides, i a confirmar
en les ànimes i en la societat la pau i
la concòrdia: la tolerància, la
comprensió, el tracte, l’amor”.[17]

La dimensió personal

El missatge de l’Opus Dei ens impulsa
a esforçar-nos per la transformació
del món a través del treball. Això
inclou també “tenir compassió”, com
el samarità,[18] com exigència de



l’amor, que porta la llei (“el que és
obligatori”), a la seva plenitud.[19]

L’amor fa que la nostra llibertat
estigui cada vegada més disposada i
preparada per fer el bé.

Escrivia sant Josepmaria en una
carta datada del 1942: “La
generalització dels remeis socials
contra les plagues del sofriment o de
la indigència —que fan possible avui
assolir resultats humanitaris que en
altres temps ni se somiaven— no
podrà suplantar mai la tendresa
eficaç —humana i sobrenatural—
d’aquest contacte immediat,
personal, amb el proïsme: amb
aquell pobre d’un barri proper, amb
aquell altre malalt que viu el seu
dolor en un hospital immens (...)”.[20]

Es presenta davant nostre un
panorama amplíssim en la família i
en la societat, i un cor eixamplat
intentarà tenir cura dels seus pares
ancians, donar almoina, interessar-se



pels problemes dels veïns, resar per
un amic atabalat per una
preocupació, visitar un parent malalt
a l’hospital o a casa seva, parar-se a
parlar amb una persona que viu al
carrer que veiem habitualment,
escoltar pacientment, etc.

D’ordinari, no es tracta de sumar
noves tasques a les que ja fem; es
tracta més aviat de procurar
manifestar des de la identitat d’un
mateix l’amor de Crist als altres. La
pregunta sobre la caritat no és
només què he de fer, sinó, abans, qui
soc per a l’altre i qui és l’altre per a
mi.

En aquest cultiu diari de la
solidaritat ens trobem amb els altres
i, així, les necessitats dels altres es
converteixen també en un punt de
trobada entre persones de bona
voluntat, cristianes o no, però unides
davant de les situacions de pobresa i
injustícia.



Aquest diàleg amb la necessitat i la
vulnerabilitat segurament tindrà
com a resultats una pell sensible i
una vida d’oració propera a la
realitat. Estarem preparats per
prendre decisions de més austeritat
personal, evitant el consumisme, la
part atractiva de la novetat, el luxe...
i sabrem renunciar a béns
innecessaris que potser ens podríem
permetre per la nostra situació
professional. Serem així permeables
al canvi personal, a tenir les orelles
obertes a l’Esperit Sant i a escoltar el
que ens diu a través de la pobresa.

La relació de Crist amb els
necessitats és un a un. Certament, les
obres col·lectives són necessàries,
però la caritat és personal, perquè
així és la nostra relació amb Déu. En
una cristiana o en un cristià madur,
el desplegament de les obres de
misericòrdia[21] viscudes
personalment flueix de manera
orgànica, igual com un arbre que,



mentre creix, dona més fruit i
ombra. Des d’aquesta perspectiva, es
percep també la complementarietat
que existeix entre les diverses
manifestacions de l’apostolat
personal i la generositat amb els
necessitats.

Sant Josepmaria descrivia la
transcendència social de la caritat
personal al mig del món, acudint a
l’exemple dels fidels de l’Església
primitiva: “així van actuar els
primers cristians. No tenien, per raó
de la seva vocació sobrenatural,
programes socials ni humans per
complir; però estaven penetrats d’un
esperit, d’una concepció de la vida i
del món, que no podia deixar de
tenir conseqüències en la societat en
què es movien”.[22]

La dimensió col·lectiva

No vull deixar d’agrair el bé que feu
a través de les labors inspirades per
sant Josepmaria i als qui treballeu,



també inspirats per ell, en diferents
organitzacions que presten un servei
directe als més necessitats. Penso en
aquell jove sacerdot que cuidava
pobres i malalts al Madrid dels anys
trenta del segle xx. La “pedra caiguda
al llac”[23] ha arribat lluny. Tot i que
som conscients de les nostres
limitacions, donem gràcies a Déu i li
demanem ajuda per millorar i
continuar.

Les obres col·lectives mantenen viva
la sensibilitat social cristiana i són
una expressió civil i pública de
misericòrdia. Com diu el Compendi
de la doctrina social de l’Església, “en
molts aspectes, el proïsme que hem
d’estimar es presenta “en
societat” (...): estimar-lo en el pla
social significa, segons les situacions,
servir-se de les mediacions socials
per millorar la seva vida, o bé
eliminar els factors socials que
causen la seva indigència. L’obra de
misericòrdia amb què es respon aquí



i ara a una necessitat real i urgent
del proïsme és, indubtablement, un
acte de caritat; però és un acte de
caritat igualment indispensable
l’esforç dirigit a organitzar i
estructurar la societat de manera que
el proïsme no hagi de patir la
misèria, sobretot quan aquesta es
converteix en la situació en què es
debaten un immens nombre de
persones i, fins i tot, pobles sencers,
una situació que assumeix, avui, les
proporcions d’una veritable qüestió
social mundial”.[24]

Sant Josepmaria recordava que
“l’Opus Dei [ha de ser present] on hi
ha pobresa, on hi ha manca de feina,
on hi ha tristesa, on hi ha dolor,
perquè el dolor es porti amb alegria,
perquè la pobresa desaparegui,
perquè no falti la feina —perquè
formem la gent de manera que la
pugui tenir—, perquè posem Crist a
la vida de cadascú, en la mesura que
vulgui, perquè som molt amics de la



llibertat”.[25] Amb les limitacions
pròpies de les institucions humanes,
les realitats col·lectives promogudes
pels fidels de l’Opus Dei intenten
també encarnar i expressar l’esperit
de servei en l’àmbit social.

En la vostra activitat es fusionen
totes les dimensions que considerem:
fonament espiritual, treball
professional i cura dels necessitats
considerats com a grup (caritat
social) en el qual s’afirma també la
dignitat de cadascú (caritat
personal). S’uneix així la
competència professional necessària
d’una àrea que requereix cada
vegada més especialització amb
l’esperit cristià expressat en les obres
de misericòrdia. Es podria dir que els
qui promoveu o col·laboreu amb
aquestes labors aspireu a ser alhora
samaritans i hostalers.

D’altra banda, cada labor col·lectiva,
i no només les directament



percebudes com a “socials”, pot tenir
una dimensió social explícita, una
preocupació per l’entorn, unes
finalitats de servei als altres, una
manera de relacionar-se amb els
pobres, una intenció de reconciliar el
món amb Déu... Tota obra col·lectiva
d’inspiració cristiana (una escola,
una universitat, una escola de
negocis, un hospital, una residència,
etc.), tot i que la seva missió
immediata no consisteixi a afavorir
col·lectius necessitats, ha d’integrar
al seu ethos aquest tret central del
cristianisme que és la caritat social.

En aquest sentit, és lògic que cada
labor col·lectiva es pregunti
habitualment sobre les expressions
pràctiques i tangibles de la seva
contribució social i del seu servei a
les persones més necessitades.
Aquesta contribució és un efecte
connatural d’aquesta activitat, no un
simple afegit.



Convé preguntar-se, “des que existeix
aquesta iniciativa, a quines
necessitats socials intenta donar
resposta?, en què ha millorat
l’entorn?”. El Senyor ens demana
que, des de la imaginació de la
caritat, reflexionem sobre aquest
aspecte en cada labor.

En l’horitzó del centenari de l’Opus
Dei (2028-2030)

Els anys vinents ofereixen una ocasió
especial per revitalitzar el servei als
necessitats de manera personal o
col·lectiva, tenint més consciència de
la seva importància en el missatge de
sant Josepmaria. En això són
especialment valuoses les idees i les
propostes dels qui us dediqueu d’una
manera immediata a aquest àmbit.

Juntament amb els temes que
proposareu, suggereixo dues
possibles línies de reflexió.



Treballar amb els altres. Sant
Josepmaria va animar sempre els
fidels de l’Obra a obrir-se en ventall,
a treballar amb moltes altres
persones, també no catòliques i no
cristianes, en projectes de servei. La
globalització ha provocat que la
distribució dels recursos, les
migracions, la falta d’accés a
l’educació, la concatenació de crisis
econòmiques, les pandèmies i altres
reptes afectin cada vegada més
persones. Es percep vivament la
dependència mútua de la família
humana i es mira el món com una
llar compartida. Cada vegada es fan
més indispensables les institucions
de desenvolupament de tota mena i
s’obre pas la idea de col·laboració i
coordinació de coneixements i
esforços. En un moment en què el
sofriment és en certa manera global,
ens hauríem de sentir més que mai
fills d’un mateix Pare.



Investigació i estudi. La vostra labor
us col·loca en observatoris des dels
quals podeu entreveure tendències
de futur. Aquesta posició, unida a
experiències dilatades de treball en
l’àrea de desenvolupament en
diferents cultures i països, permet
pensar en espais específics
d’investigació i d’estudi. Això podria
donar lloc a propostes de bones
pràctiques, programes de formació
de voluntaris, tasques de consultoria,
convocatòries de congressos i
trobades amb institucions similars
per la matèria o afinitats regionals,
acords amb centres acadèmics per
aprofundir sobre temes socials des
de diferents perspectives, unint el
treball sobre el terreny amb la
investigació acadèmica. Aquestes
possibilitats recorden l’aspiració de
sant Josepmaria, que veia els
cristians “in ipso ortu rerum
novarum”, en el mateix origen dels
canvis socials.



M’agradaria concloure amb altres
paraules fortes i estimulants de sant
Josepmaria: “Un home o una societat
que no reaccioni davant les
tribulacions o les injustícies, i que no
s’esforci per alleujar-les, no són un
home o una societat a la mesura de
l’amor del Cor de Crist. Els cristians
—conservant sempre la més àmplia
llibertat a l’hora d’estudiar i de dur a
la pràctica les diverses solucions i,
doncs, amb un lògic pluralisme—,
han de coincidir en l’afany idèntic de
servir la humanitat. Altrament, llur
cristianisme no serà la Paraula i la
Vida de Jesús: només serà una
disfressa, una enganyifa de cara a
Déu i de cara als homes”.[26]

Tant de bo la reflexió que comenceu
avui amb vista al centenari de l’Obra
serveixi per aprofundir en aquesta
crida del nostre fundador, i a
concretar-la en el pla espiritual i
personal, en el treball professional i
en totes les iniciatives socials i



educatives que, d’una manera o
d’una altra, troben inspiració en el
seu missatge. En aquest camp, com
en d’altres, es poden aplicar les
paraules de sant Josepmaria: tot està
fet i tot està per fer. Segur que ens
animaria a continuar somiant.

[1] Xavier Echevarría, conferència El
corazón cristiano, motor del
desarrollo social, octubre del 2012,
Pontificia Universidad de la Santa
Cruz.

[2] Ibídem

[3] Benet XVI, Caritas in veritate,
29.06.2009, núm. 53, en cursiva a
l’original.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017, núm. 31.



[5] Ibídem

[6] Francesc, Audiència general, 2.IX.
2020.

[7] Sant Joan Pau II, encíclica 
Evangelium vitae, 25.III.1995, núm.
19.

[8] Sant Josepmaria, Cartas (Vol. I),
edició crítica i anotada, preparada
per Luis Cano, Rialp, Madrid 1a
edició, 2020, Carta núm. 3, 37d, p.
188.

[9] Mt 25, 40.

[10] Sant Josepmaria Escrivá, Es Cristo
que pasa, edición critico-histórica
preparada por Antonio Aranda, Rialp,
2013, Madrid, homilía El respeto
cristiano a la persona y su libertad,
71d, p. 442.

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017, núm. 31.

[12] Sant Josepmaria, Solc, núm. 827.



[13] Francesc, Mensaje V Jornada
mundial de los Pobres, 14.XI.2021.

[14] Cf. Benet XVI, encíclica Deus
caritas est, 25.XII.2005, núm. 20.

[15] Sant Josepmaria, Conversaciones
con monseñor Escrivá de Balaguer,
edición crítico-histórica preparada
bajo la dirección de José Luis Illanes,
Rialp, Madrid, 2012, núm. 56.

[16] Cf. Sant Joan Pau II, encíclica 
Sollicitudo rei socialis, 30.XII.1987,
núm. 36.

[17] Sant Josepmaria, cit., Cartas (Vol.
I), Carta núm. 3, núm. 38a i 38b, p.
188-189.

[18] Cf. Lc 10, 33.

[19] Cf. Rm 13, 8-10.

[20] Sant Josepmaria, Carta 24.X.1942,
núm. 44: AGP, sèrie A.3, 91-7-2.



[21] Cf. Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 2447.

[22] Sant Josepmaria, Carta 9.I.1959,
núm. 22.

[23] Sant Josepmaria, Camí, núm. 831.

[24] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 208.

[25] Sant Josepmaria, Una mirada
hacia el futuro desde el corazón de
Vallecas, Madrid, 1998, p. 135
(paraules pronunciades l’1.X.1967).

[26] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, cit., núm. 167.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/conferencia-
de-mons-fernando-ocariz-engrandir-el-

cor/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-de-mons-fernando-ocariz-engrandir-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-de-mons-fernando-ocariz-engrandir-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-de-mons-fernando-ocariz-engrandir-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/conferencia-de-mons-fernando-ocariz-engrandir-el-cor/

	Conferència de Mons. Fernando Ocáriz sobre l’acció social del cristià

