
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (XIII): Ja
no es raona,
s’esguarda!

L’oració contemplativa
desenvolupa una nova manera
de mirar tot el que passa al
nostre voltant. És un do que
satisfà el nostre desig natural
d’unir-nos a Déu en les
circumstàncies més diverses.

10/02/2021

Si intentem pensar quina és
actualment, des del punt de vista



polític i econòmic, la tercera ciutat
més important del món...; doncs això
era Antioquia durant els primers
segles, quan va ser capital d’una
província romana. Sabem que és on
es va encunyar el terme
«cristians» (cf. Act. 11, 26) per als
seguidors de Jesús. El seu tercer
bisbe va ser sant Ignasi, el qual,
condemnat a mort durant el govern
de Trajà, va ser portat per terra fins a
la costa de Selèucia —actual zona sud
de Turquia— i, després, traslladat
per mar fins a arribar a Roma.
Durant el trajecte es van aturar en
diversos ports. A cada lloc rebia els
cristians de la zona i aprofitava per
enviar cartes a les comunitats de
seguidors de Jesús: «Escric a totes les
esglésies i a tothom dono aquesta
consigna: que moro per Déu ben de
grat».[1] El bisbe sant Ignasi tenia
clar que les feres de l’Amfiteatre
Flavi —ara Colosseu romà— serien el
seu final aquí a la terra, i per això va
demanar incessantment oracions per



tenir valentia. Però diverses vegades,
a les seves cartes, som també
testimonis de les profunditats de la
seva ànima, del seu desig per unir-se
definitivament a Déu: «No hi ha en
mi flames de cobejances materials.
Una aigua viva, això sí, que parla i
em diu de dins estant: Vine cap al
Pare».[2]

Una planta amb l’arrel al cel

Aquell murmuri interior de sant
Ignasi d’Antioquia —Vine al Pare!—
que probablement movia la seva
vida de pietat i la seva vida
sacramental és, en realitat, una
maduració sobrenatural del desig
natural que tots tenim per unir-nos a
Déu. Els filòsofs grecs de l’antiguitat
ja havien identificat en el més íntim
del nostre ésser una nostàlgia pel
que és diví, una enyorança per la
nostra pàtria veritable, «com si
fóssim una planta no terrestre, sinó
celeste».[3] Benet XVI, en la primera



audiència durant la seva catequesi
sobre l’oració, també va voler mirar
cap enrere, a l’Antic Egipte, a
Mesopotàmia, als filòsofs i
dramaturgs grecs o als escriptors
romans; totes les cultures han estat
un testimoni del desig de Déu:
«L’home digital, igual com el de les
cavernes, busca en l’experiència
religiosa els camins per superar la
seva finitud i per assegurar la seva
precària aventura terrena (...).
L’home porta en si mateix una set
d’infinit, una nostàlgia d’eternitat,
una cerca de bellesa, un desig
d’amor, una necessitat de llum i de
veritat, que l’impulsen cap a
l’Absolut».[4]

Se sol dir que un dels problemes més
comuns d’aquesta precària aventura
terrena de la nostra època és la
fragmentació interior, fins i tot de
vegades produïda de manera
inconscient: experimentem
oposicions entre el que volem i el



que fem, veiem aspectes en nosaltres
que no s’uneixen harmònicament, no
construïm la narració de la nostra
vida com un fil continu amb el nostre
passat i el nostre futur, no veiem com
poden encaixar juntes moltes idees
que hem anat adquirint o sentiments
que experimentem... Aquí i allà
potser multipliquem versions de
nosaltres mateixos. De vegades ni tan
sols aconseguim dedicar la nostra
atenció de manera exclusiva a una
sola tasca. En tots aquests àmbits
anhelem aquesta unitat que, pel que
sembla, no podem fabricar com
tantes altres coses.

«No és potser un signe dels temps el
fet que avui, malgrat els vastos
processos de secularització, es detecti
una difusa exigència d’espiritualitat,
que en gran part es manifesta
precisament en una renovada
necessitat d’orar?»,[5] es preguntava
sant Joan Pau II a l’inici del nostre
mil·lenni. Veiem, certament, que



sorgeixen moltes iniciatives,
presencials i a través d’Internet,
dirigides a valorar la nostra capacitat
de silenci exterior i interior,
d’escolta, de concentració,
d’harmonia entre el nostre cos i el
nostre esperit. Tot això ens pot
portar, com és lògic, cert assossec
natural. Però l’oració cristiana ens
ofereix una tranquil·litat que no és
només equilibri transitori, sinó que
és fruit d’una percepció unitària de
la vida que sorgeix d’aquesta relació
íntima amb Déu; l’oració cristiana,
com que és un do, desenvolupa en
nosaltres una nova visió de la realitat
que ho uneix tot amb ell. «És una
actitud interior, abans que una sèrie
de pràctiques i fórmules; una manera
de ser al costat de Déu, abans que de
fer actes de culte o pronunciar
paraules».[6] Com és lògic, aquesta 
actitud interior, aquesta manera
d’estar al costat del Senyor, no
sorgeix de la nit al dia, ni arriba
sense disposar-nos adequadament



perquè Déu ens la pugui atorgar: és
do, però també tasca.

Els ulls d’una ànima que pensa en
l’eternitat

En determinat moment de l’homilia 
Vers la santedat, pronunciada a finals
del 1967, sant Josepmaria descriu
breument l’itinerari d’una vida
d’oració.[7] Es comença a resar —ens
diu— amb pregàries senzilles, breus,
probablement apreses de memòria
en la nostra infantesa; després s’obre
pas l’amistat amb Jesús, on aprenem
a posar-nos en la seva passió, mort,
resurrecció i volem fer pròpia la seva
doctrina; després el cor necessita
distingir i relacionar-se amb les tres
persones divines, fins que això a poc
a poc omple el seu dia. I és llavors
quan el fundador de l’Opus Dei
descriu l’etapa que correspon a la
vida contemplativa: arriba el
moment en què «ens movem en
aquesta font abundosa i clara de



limfes fresques que brollen vers la
vida eterna Sobren les paraules,
perquè la llengua no aconsegueix
d’expressar-se; ja l’enteniment
s’aquieta. Ja no es raona,
s’esguarda!».[8] Llavors, estant en
algun punt d’aquest itinerari, ens
podem preguntar: quina relació té
l’oració amb la vida eterna? En quin
sentit l’oració arriba a ser una 
mirada en lloc d’estar formada de
paraules?

Amb l’oració esperem arribar a
veure les coses, aquí i ara, tal com les
veu Déu; a captar el que passa al
nostre voltant amb una simple
intuïció que procedeix de l’amor.[9]
Aquest és el seu fruit més gran i per
això diem que ens transforma. No
ens ajuda només a canviar certes
actituds o a superar certs defectes;
l’oració cristiana està dirigida,
sobretot, a unir-nos amb Déu,
conformant així a poc a poc la nostra
mirada amb la mirada divina,



començant ja aquí a la terra; en certa
manera, busquem curar els nostres
ulls amb la seva llum. Aquesta
relació d’amor amb Déu —que
aprenem i realitzem en Jesús— no és
quelcom simplement que fem, sinó
que canvia el que som.

Aquesta transformació personal
porta conseqüències en la nostra
manera d’interactuar amb la realitat,
que fins i tot poden ser molt
pràctiques. Desenvolupar en
nosaltres, al costat de Déu, aquesta
mirada sobrenatural, ens porta, per
exemple, a desentranyar el bé que hi
ha darrere de tot el que s’ha creat,
fins i tot on pensem que és absent,
perquè res no s’escapa del seu pla
amorós, que sempre és més fort. Ens
porta a valorar d’una manera nova la
llibertat dels altres, a desprendre’ns
de la temptació de decidir per ells,
com si de les nostres accions
depengués la destinació de tot.
També comprenem millor que



l’obrar diví té els seus processos i els
seus temps, que tampoc no hem de
controlar ni podem controlar.
L’oració contemplativa ens porta a
no obsessionar-nos amb voler
solucionar problemes de manera
immediata, sinó a disposar-nos
millor per descobrir la llum en tot el
que ens envolta, també en les ferides
i les debilitats del nostre món.
Intentar-hi veure amb els ulls de Déu
ens allibera d’una relació violenta
amb la realitat i amb les persones, ja
que busquem entrar en sintonia amb
el seu amor omnipotent, més que
obstaculitzar-lo amb les nostres
intervencions matusseres. Sant
Tomàs d’Aquino afirma que la
«contemplació serà perfecta en la
vida futura, quan vegem Déu cara a
cara (1 Cor 13, 12), fent-nos
perfectament feliços»;[10] el poder
de l’oració rau en el fet que podem
participar d’aquesta visió de Déu ja
aquí a la terra, encara que sempre



sigui «com en un mirall» (1 Cor 13,
12).

El 1972, en una reunió a Portugal,
algú va preguntar a sant Josepmaria
com es podien suportar
cristianament els problemes
quotidians. Entre altres coses, el
fundador de l’Opus Dei va assenyalar
que la vida d’oració ajuda a mirar les
coses de manera diferent a com ho
faríem sense aquesta unió íntima
amb Déu: «Tenim un criteri d’un
altre estil; veiem les coses amb els
ulls d’una ànima que està pensant en
l’eternitat i en l’amor de Déu, també
etern».[11] En altres circumstàncies,
també havia dit que la manera de ser
feliços al cel té molt a veure amb la
manera de ser feliços a la terra.[12]
Un teòleg bizantí del segle XIV havia
escrit quelcom similar: «No només
se’ns concedeix disposar-nos i
preparar-nos per a la Vida; se’ns
permet viure-la i obrar des d’ara
conforme a aquesta».[13]



Quietud... Pau... Vida intensa

El Catecisme de l’Església Catòlica,
quan comença a tractar de l’oració,
ens sorprèn amb una pregunta que
funciona com a examen de
consciència permanent: «Des d’on
parlem quan preguem? Des de
l’altura del nostre orgull i de la
nostra pròpia voluntat, o des de
“l’abisme» (Sl 130,1) d’un cor humil i
contrit?». I després passa,
immediatament, a recordar-nos el
pressupòsit fonamental per pregar:
«La humilitat és el fonament de la
pregària».[14] Efectivament, aquella 
mirada d’eternitat que genera en
nosaltres l’oració contemplativa
només pot créixer en el terreny fèrtil
de la humilitat, en un clima
d’obertura cap a les solucions de
Déu, en lloc de les receptes
únicament nostres. De vegades, una
confiança excessiva en la nostra
intel·ligència i en la nostra
planificació pot fer que, a la pràctica,



arribem a viure gairebé com si Déu
no existís. Necessitem sempre una
nova humilitat davant de la realitat,
davant de les persones, davant de la
història, que sigui una terra fecunda
per a les accions de Déu. El Papa
Francesc, durant la seva catequesi
sobre l’oració, es fixava en
l’experiència del rei David: «El món
que es presenta davant dels seus ulls
no és una escena muda: la seva
mirada capta, darrere del
desenvolupament de les coses, un
misteri més gran. L’oració neix
precisament d’allà: de la convicció
que la vida no és una cosa que ens
rellisca, sinó que és un misteri
meravellós».[15]

Llavors, en participar d’aquella
mirada que ens ofereix la
contemplació al mig del món,
sadollarem, en la mesura que sigui
possible, els nostres anhels d’unitat:
amb Déu, amb els altres, dins de
nosaltres mateixos. Ens sorprendrem



treballant infatigablement pel bé dels
altres i de l’Església, en veure que els
nostres talents floreixen «com un
arbre que arrela vora l’aigua: dona
fruit quan n’és el temps» (Sl 1, 3). Ens
plaurem una mica d’aquella
harmonia a la qual estem destinats.
Gaudirem d’aquell assossec que no
trobem de cap altra manera.
«Galopar, galopar!... Fer i més fer!...
Febre, dèria de moure’s... (…) És que
treballen de cara al moment d’ara:
«estan» sempre «en present». —Tu...
has de veure les coses amb ulls
d’eternitat, «tenint en present» el
final i el passat... Quietud. —Pau. —
Vida intensa dins teu».[16]

Andrés Cárdenas Matute

[1] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, núm. 4.



[2] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, núm. 7.

[3] Plató, Timeu, 90a.

[4] Benet XVI, Audiència, 11.V.2011.

[5] Sant Joan Pau II, carta apostòlica 
Novo Millennio Ineunte, núm. 33.

[6] Benet XVI, Audiència, 11.V.2011.

[7] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 306.

[8] Ibídem, núm. 307.

[9] Es la concepció tomista de la
contemplació com a «simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens».

[10] Sant Tomàs d’Aquino, Suma de
teologia, II-II, c. 180, a. 4.

[11] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 4.XI.1972.



[12] Cf. sant Josepmaria, Forja, núm.
1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2559.

[15] Francesc, Audiència, 24.VI.2020.

[16] Sant Josepmaria, Camí, núm.
837.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-

sesguarda/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/

	Conèixer-lo i conèixer-te (XIII): Ja no es raona, s’esguarda!

