opusdei.org

Coneixer-lo i
coneixer-te (XIII): Ja
no es raona,
s’esguarda!

L’oraci6 contemplativa
desenvolupa una nova manera
de mirar tot el que passa al
nostre voltant. Es un do que
satisfa el nostre desig natural
d’unir-nos a Déu en les
circumstancies mes diverses.

10/02/2021

Siintentem pensar quina és
actualment, des del punt de vista



politic i economic, la tercera ciutat
més important del mon...; doncs aixo
era Antioquia durant els primers
segles, quan va ser capital d'una
provincia romana. Sabem que és on
es va encunyar el terme

«cristians» (cf. Act. 11, 26) per als
seguidors de Jesus. El seu tercer
bisbe va ser sant Ignasi, el qual,
condemnat a mort durant el govern
de Traja, va ser portat per terra fins a
la costa de Seléucia —actual zona sud
de Turquia— i, després, traslladat
per mar fins a arribar a Roma.
Durant el trajecte es van aturar en
diversos ports. A cada lloc rebia els
cristians de la zona i aprofitava per
enviar cartes a les comunitats de
seguidors de Jesus: «Escric a totes les
esglésies i a tothom dono aquesta
consigna: que moro per Déu ben de
grat».[1] El bisbe sant Ignasi tenia
clar que les feres de ’Amfiteatre
Flavi —ara Colosseu roma— serien el
seu final aqui a la terra, i per aixo va
demanar incessantment oracions per



tenir valentia. Pero diverses vegades,
a les seves cartes, som també
testimonis de les profunditats de la
seva anima, del seu desig per unir-se
definitivament a Déu: «No hi ha en
mi flames de cobejances materials.
Una aigua viva, aixo si, que parla i
em diu de dins estant: Vine cap al
Pare».[2]

Una planta amb I’arrel al cel

Aquell murmuri interior de sant
Ignasi d’Antioquia —Vine al Pare!—
que probablement movia la seva
vida de pietat ila seva vida
sacramental és, en realitat, una
maduracio sobrenatural del desig
natural que tots tenim per unir-nos a
Déu. Els filosofs grecs de I’antiguitat
ja havien identificat en el més intim
del nostre ésser una nostalgia pel
que és divi, una enyoranca per la
nostra patria veritable, «com si
fossim una planta no terrestre, sind
celeste».[3] Benet XVI, en la primera



audiencia durant la seva catequesi
sobre I’oracié, també va voler mirar
cap enrere, a ’Antic Egipte, a
Mesopotamia, als filosofs i
dramaturgs grecs o als escriptors
romans; totes les cultures han estat
un testimoni del desig de Déu:
«’home digital, igual com el de les
cavernes, busca en ’experiéncia
religiosa els camins per superar la
seva finitud i per assegurar la seva
precaria aventura terrena (...).
L’home porta en si mateix una set
d’infinit, una nostalgia d’eternitat,
una cerca de bellesa, un desig
d’amor, una necessitat de llum i de
veritat, que 'impulsen cap a
I’Absolut».[4]

Se sol dir que un dels problemes més
comuns d’aquesta precaria aventura
terrena de la nostra epoca és la
fragmentacio interior, fins i tot de
vegades produida de manera
inconscient: experimentem
oposicions entre el que volemiel



que fem, veiem aspectes en nosaltres
que no s’uneixen harmonicament, no
construim la narracio de la nostra
vida com un fil continu amb el nostre
passat i el nostre futur, no veiem com
poden encaixar juntes moltes idees
que hem anat adquirint o sentiments
que experimentem... Aqui i alla
potser multipliquem versions de
nosaltres mateixos. De vegades ni tan
sols aconseguim dedicar la nostra
atencid de manera exclusiva a una
sola tasca. En tots aquests ambits
anhelem aquesta unitat que, pel que
sembla, no podem fabricar com
tantes altres coses.

«No és potser un signe dels temps el
fet que avui, malgrat els vastos
processos de secularitzacio, es detecti
una difusa exigencia d’espiritualitat,
que en gran part es manifesta
precisament en una renovada
necessitat d’orar?»,[5] es preguntava
sant Joan Pau IT a I'inici del nostre
mil-lenni. Veiem, certament, que



sorgeixen moltes iniciatives,
presencials i a través d’Internet,
dirigides a valorar la nostra capacitat
de silenci exterior i interior,
d’escolta, de concentracio,
d’harmonia entre el nostre cosiel
nostre esperit. Tot aix0 ens pot
portar, com és logic, cert assossec
natural. Pero l’oracio cristiana ens
ofereix una tranquil-litat que no és
només equilibri transitori, siné que
és fruit d’una percepci6 unitaria de
la vida que sorgeix d’aquesta relacio
intima amb Déu; I’oracié cristiana,
com que és un do, desenvolupa en
nosaltres una nova visio de la realitat
que ho uneix tot amb ell. «Es una
actitud interior, abans que una serie
de practiques i formules; una manera
de ser al costat de Déu, abans que de
fer actes de culte o pronunciar
paraules».[6] Com és l0gic, aquesta
actitud interior, aquesta manera
d’estar al costat del Senyor, no
sorgeix de la nit al dia, ni arriba
sense disposar-nos adequadament



perqué Déu ens la pugui atorgar: és
do, pero també tasca.

Els ulls d’'una anima que pensa en
Peternitat

En determinat moment de ’homilia
Vers la santedat, pronunciada a finals
del 1967, sant Josepmaria descriu
breument I’itinerari d’una vida
d’oracio.[7] Es comenca a resar —ens
diu— amb pregaries senzilles, breus,
probablement apreses de memoria
en la nostra infantesa; després s’obre
pas ’amistat amb Jesus, on aprenem
a posar-nos en la seva passio, mort,
resurreccio i volem fer propia la seva
doctrina; després el cor necessita
distingir i relacionar-se amb les tres
persones divines, fins que aix0 a poc
a poc omple el seu dia. I és llavors
quan el fundador de I’Opus Dei
descriu I’etapa que correspon a la
vida contemplativa: arriba el
moment en queé «ens movem en
aquesta font abundosa i clara de



limfes fresques que brollen vers la
vida eterna Sobren les paraules,
perqueé la llengua no aconsegueix
d’expressar-se; ja ’enteniment
s’aquieta. Ja no es raona,
s’esguarda!».[8] Llavors, estant en
algun punt d’aquest itinerari, ens
podem preguntar: quina relacio té
I’oracié amb la vida eterna? En quin
sentit ’oracio arriba a ser una
mirada en lloc d’estar formada de
paraules?

Amb l’oracio esperem arribar a
veure les coses, aqui i ara, tal com les
veu Déu; a captar el que passa al
nostre voltant amb una simple
intuicio que procedeix de ’'amor.[9]
Aquest és el seu fruit més gran i per
aixo diem que ens transforma. No
ens ajuda només a canviar certes
actituds o a superar certs defectes;
I’oracid cristiana esta dirigida,
sobretot, a unir-nos amb Déu,
conformant aixi a poc a poc la nostra
mirada amb la mirada divina,



comencant ja aqui a la terra; en certa
manera, busquem curar els nostres
ulls amb la seva llum. Aquesta
relaciéo d’amor amb Déu —que
aprenem i realitzem en Jesis— no és
quelcom simplement que fem, sino
que canvia el que som.

Aquesta transformacio personal
porta consequéncies en la nostra
manera d’interactuar amb la realitat,
que fins i tot poden ser molt
practiques. Desenvolupar en
nosaltres, al costat de Déu, aquesta
mirada sobrenatural, ens porta, per
exemple, a desentranyar el bé que hi
ha darrere de tot el que s’ha creat,
fins i tot on pensem que és absent,
perque res no s’escapa del seu pla
amoros, que sempre és mes fort. Ens
porta a valorar d’'una manera nova la
llibertat dels altres, a desprendre’ns
de la temptacio de decidir per ells,
com si de les nostres accions
depengués la destinacio de tot.
També comprenem millor que



I’obrar divi té els seus processos i els
seus temps, que tampoc no hem de
controlar ni podem controlar.
L’oraci6é contemplativa ens porta a
no obsessionar-nos amb voler
solucionar problemes de manera
immediata, sin6 a disposar-nos
millor per descobrir la llum en tot el
que ens envolta, també en les ferides
iles debilitats del nostre mon.
Intentar-hi veure amb els ulls de Déu
ens allibera d’una relacio violenta
amb la realitat i amb les persones, ja
que busquem entrar en sintonia amb
el seu amor omnipotent, més que
obstaculitzar-lo amb les nostres
intervencions matusseres. Sant
Tomas d’Aquino afirma que la
«contemplacio sera perfecta en la
vida futura, quan vegem Déu cara a
cara (I Cor 13, 12), fent-nos
perfectament felicos»;[10] el poder
de I’oracio rau en el fet que podem
participar d’aquesta visio de Déu ja
aqui a la terra, encara que sempre



sigui «com en un mirall» (1 Cor 13,
12).

E1 1972, en una reunio a Portugal,
algu va preguntar a sant Josepmaria
com es podien suportar
cristianament els problemes
quotidians. Entre altres coses, el
fundador de I’Opus Dei va assenyalar
que la vida d’oracio ajuda a mirar les
coses de manera diferent a com ho
fariem sense aquesta uni6 intima
amb Déu: «Tenim un criteri d’un
altre estil; veiem les coses amb els
ulls d’'una anima que esta pensant en
Peternitat i en ’amor de Déu, també
etern».[11] En altres circumstancies,
també havia dit que la manera de ser
felicos al cel té molt a veure amb la
manera de ser felicos a la terra.[12]
Un teoleg bizanti del segle XIV havia
escrit quelcom similar: «No només
se’ns concedeix disposar-nos i
preparar-nos per a la Vida; se’ns
permet viure-la i obrar des d’ara
conforme a aquesta».[13]



Quietud... Pau... Vida intensa

El Catecisme de ’Església Catolica,
quan comenca a tractar de I’oracio,
ens sorpren amb una pregunta que
funciona com a examen de
consciencia permanent: «Des d’on
parlem quan preguem? Des de
I’altura del nostre orgull i de la
nostra propia voluntat, o des de
“I’abisme» (S1130,1) d’'un cor humil i
contrit?». I despreés passa,
immediatament, a recordar-nos el
pressuposit fonamental per pregar:
«La humilitat és el fonament de la
pregaria».[14] Efectivament, aquella
mirada d’eternitat que genera en
nosaltres ’oracid contemplativa
només pot créixer en el terreny fertil
de la humilitat, en un clima
d’obertura cap a les solucions de
Déu, en lloc de les receptes
unicament nostres. De vegades, una
confianca excessiva en la nostra
intel-ligéncia i en la nostra
planificacio pot fer que, a la practica,



arribem a viure gairebé com si Déu
no existis. Necessitem sempre una
nova humilitat davant de la realitat,
davant de les persones, davant de la
historia, que sigui una terra fecunda
per a les accions de Déu. El Papa
Francesc, durant la seva catequesi
sobre I’oracié, es fixava en
I’experiéncia del rei David: «El mon
que es presenta davant dels seus ulls
no és una escena muda: la seva
mirada capta, darrere del
desenvolupament de les coses, un
misteri més gran. L’oracio neix
precisament d’alla: de la conviccio
que la vida no és una cosa que ens
rellisca, sind que és un misteri
meravellds».[15]

Llavors, en participar d’aquella
mirada que ens ofereix la
contemplacio al mig del mon,
sadollarem, en la mesura que sigui
possible, els nostres anhels d’unitat:
amb Déu, amb els altres, dins de
nosaltres mateixos. Ens sorprendrem



treballant infatigablement pel bé dels
altres i de ’Església, en veure que els
nostres talents floreixen «com un
arbre que arrela vora ’aigua: dona
fruit quan n’és el temps» (Sl 1, 3). Ens
plaurem una mica d’aquella
harmonia a la qual estem destinats.
Gaudirem d’aquell assossec que no
trobem de cap altra manera.
«Galopar, galopar!... Fer i més fer!...
Febre, déria de moure’s... (...) Es que
treballen de cara al moment d’ara:
«estan» sempre «en present». —Tu...
has de veure les coses amb ulls
d’eternitat, «tenint en present» el
final i el passat... Quietud. —Pau. —
Vida intensa dins teu».[16]

Andrés Cdardenas Matute

[1] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, num. 4.



[2] Sant Ignasi d’Antioquia, Carta als
Romans, num. 7.

[3] Plato, Timeu, 90a.
[4] Benet XVI, Audiéncia, 11.V.2011.

[5] Sant Joan Pau II, carta apostolica
Novo Millennio Ineunte, num. 33.

[6] Benet XVI, Audiencia, 11.V.2011.

[7] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 306.

[8] Ibidem, nim. 307.

[9] Es la concepcio tomista de la
contemplacié com a «simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens».

[10] Sant Tomas d’Aquino, Suma de
teologia, 11-11, c. 180, a. 4.

[11] Sant Josepmaria, notes d’'una
reunio6 familiar, 4.X1.1972.



[12] Cf. sant Josepmaria, Forja, nam.
1005.

[13] Nicolas Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecisme de ’Església Catolica,
num. 2559.

[15] Francesc, Audiéencia, 24.V1.2020.

[16] Sant Josepmaria, Cami, num.
837.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-
sesguarda/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xiii-ja-no-es-raona-sesguarda/

	Conèixer-lo i conèixer-te (XIII): Ja no es raona, s’esguarda!

