opusdei.org

Coneixer-loi
coneixer-te (XI): Sou
una carta de Crist

La relacio amb Déu en la nostra
oracio esta intimament unida a
totes les nostres accions en la
vida quotidiana. Ho va
assenyalar Jesus en la seva
predicacio i ho recordava
sempre sant Josepmaria.

14/12/2020

A finals de ’any 57, sant Pau escriu
una carta als cristians que viuen a
Corint. [’apostol és conscient que en



aquella comunitat alguns no el
coneixen i que d’altres s’havien
deixat portar per enraonies que el
desacreditaven, aixi que en gran part
del text exposa les caracteristiques
que ha de tenir qui és portador de
I’Evangeli de Jesus. També sabem
que, per aquell mateix motiu, havia
promes tornar-los a visitar aviat,
pero, fins aquell moment, no ho
havia pogut fer. En aquest context
trobem una de les frases més
boniques dels seus escrits. Pau es
pregunta, de manera retorica, si cal
que envii alguna carta de
recomanacio perque la comunitat el
conegui millor, per guanyar-se’n
novament ’estima. I respon, ple de fe
en I’accio de Déu en les persones, que
la seva veritable carta de
recomanacio és el cor de cadascun
dels cristians de Corint; afirma que
és el mateix Esperit Sant qui I’escriu
a les seves animes, valent-se del que
sant Pau els havia transmes: «Es



evident que vosaltres sou una carta
que ve de Crist» (2 Co 3, 3).

Com ens convertim en aquesta «carta
que ve de Crist»? Com s’ho fa Déu per
transformar-nos a poc a poc? «I tots
nosaltres, sense cap vel a la cara,
reflectint com un mirall la gloria del
Senyor, som transformats a la seva
mateixa imatge, amb una gloria cada
vegada més gran, per obra del
Senyor, és a dir, de ’Esperit» (2 Co 3,
18). Aquestes paraules de sant Pau
revelen el métode de ’Esperit Sant en
nosaltres. Es tracta de fer-nos
gloriosament semblants a Crist de
manera progressiva, tenint en
compte el temps: aquesta és la
dinamica propia de la vida espiritual.

Voler el mateix que Jesus

Es compren molt bé que una de les
preocupacions meés grans de Jesus fos
que l’oracio, com que era un mitja
privilegiat per conrear la nostra
relacié amb Déu, no quedés com un



element aillat enmig de les altres
tasques, amb poca forga per
transformar la vida. Per aixo, Crist,
per insistir sobre aquesta necessitat
d’unir oracié amb transformacio de
la mateixa vida, en el Sermo de la
muntanya va dir: «No tothom qui em
diu: “Senyor, Senyor”, entrara al
Regne del cel, sino el qui fa la
voluntat del meu Pare del cel. Aquell
dia, molts em diran: “Senyor, Senyor,
no és cert que en nom teu vam
profetitzar, i vam treure dimonis, i
vam fer molts miracles?” Llavors jo
els diré clarament: “No us he conegut
mai. Aparteu-vos de mi, vosaltres
que obraveu el mal!”» (Mt 7, 21-23).
Son unes paraules fortes. No n’hi ha
prou amb haver-lo seguit, ni tan sols
amb haver fet coses grans en nom de
Jesus. Es tracta de quelcom molt més
profund: saber-se conformar amb la
voluntat de Déu.

No ens és dificil entendre aquestes
paraules de nostre Senyor. Sil’oracid



és cami i expressio d’una relacid
d’amistat, llavors ha de seguir les
caracteristiques propies d’'un amor
d’aquest tipus. Entre els amics
s’arriba, com recorden els classics, a
I'idem velle, idem nolle, a voler el
mateix i a rebutjar el mateix. L'oracio
canvia la nostra vida, perque ens
porta a sintonitzar amb els desitjos
del cor de Crist, a vibrar amb el seu
afany d’animes, a buscar amb il-lusio
agradar el nostre Pare celestial. Si no
fos aixi, sil’oracidé no ens portés a
aquesta semblanca gloriosa de la
qual parlava sant Pau, sense adonar-
nos-en la nostra oracio es podria
transformar en quelcom similar a
una terapia d’autoajuda, amb la
finalitat de mantenir en pau el nostre
esperit o de garantir-nos un espai de
solitud. En aquest cas, encara que es
tracti d’objectius que poden ser
positius, ’oracio no compliria la seva
funcio principal: donar curs a una
autentica relacié d’amistat amb Crist,
cridada a transformar la vida.



Aquest ensenyament important de
Jesus ens ofereix una pista per
revisar lasituacio de la nostra oracio.
El criteri ja no sera el sentiment o el
gust espiritual que trobo en les
meves estones d’oracio; tampoc el
nombre de proposits que soc capag
de plantejar-me; ni tan sols el grau de
concentracié que he assolit. I’oracio,
en canvi, es podra revisar en vista
del grau de transformacio que porta
a la nostra vida, en vista de la
superacio progressiva de les
incoherencies que es produeixen
entre el que creiem i el que, en
darrer terme, aconseguim viure.

Una identificacio que té lloc en el
temps

El mateix sant Pau, que va rebre la
gracia de trobar-se amb Jesus
ressuscitat al cami de Damasc, posa
de manifest en altres textos com els
primers cristians eren molt
conscients que la meta de I'oracio era



la identificaciéo amb Crist. Aixi,
exhortava els cristians de Filipos a
tenir «els mateixos sentiments que
tingué Jesucrist» (FI 2, 5) i afirmava
amb senzillesa als de Corint que
«nosaltres, pero, tenim el pensament
de Crist» (I Co 2, 16). Ara bé, tenir els
mateixos sentiments i la mateixa
ment del Fill de Déu és una cosa que
no es pot aconseguir nomeés com a
fruit de I’esfor¢ personal o de
I’aplicacid d’unes técniques
d’aprenentatge. Es tracta de quelcom
que és consequencia, certament, de
la mateixa lluita per fer el bé de la
manera que ho faria Jesus, pero dins
d’una experiéncia de comunio, la
propia de ’'amor d’amistat; aixi,
mitjancant la gracia, ens obrim a una
assimilacio del que és propi de Crist.

En la mesura que és I'efecte mateix
d’una relacié d’amistat, la
identificacio amb Crist, fruit de
I’oracid, és progressiva, requereix
temps. Per aixo sant Josepmaria



recordava que Déu porta les animes
com per un pla inclinat, treballant-ne
a poc a poc l'interior i donant-los
desitjos i forces de correspondre
cada vegada millor al seu amor: «<En
aquest torneig d’amor no ens han
d’entristir les caigudes, ni que fossin
caigudes greus, si acudim a Déu amb
dolor i bon proposit en el sagrament
de la Penitencia. El cristia no és un
maniac col-leccionista d’un full de
serveis immaculat. Jesucrist Nostre
Senyor es commou tant amb la
innocencia i la fidelitat de Joan com,
després de la caiguda de Pere,
s’entendreix amb el seu penediment.
Jesus compren la nostra feblesa i ens
atreu vers Ell, com fent-nos anar
sobre un pla inclinat, desitjos que
sapiguem insistir en I’esfor¢ de pujar
una mica, de dia en dia».[1] Saber
que les miséries propies —fins i tot
les que més ens humilien— no son
cap obstacle insuperable en ’amor a
Déu i en el nostre cami
d’identificacio completa amb ell, ens



omple d’esperanca. I ens omple
també d’estupor: com és possible que
sigui veritat aquest crit —una vegada
més de sant Pau— que assegura que
res «no ens podra separar de ’amor
de Déu que s’ha manifestat en
Jesucrist, Senyor nostre» (Rm 8, 39)?

La resposta, que només ’oracid ens
permet percebre de manera
completa, es troba en la primacia de
la iniciativa divina: és Déu qui ens
busca i ens atreu. ’apostol Joan, ja
en els ultims anys de la seva vida, ho
recordava amb emoci6: «L’amor
consisteix en aixo: no som nosaltres
qui ens hem avancat a estimar Déu;
ell ens ha estimat primer i ha enviat
el seu Fill com a victima que expia
els nostres pecats» (1 Jn 4, 10). Fer
oracio és, doncs, fer-se conscients
que estem en bones mans i que el
nostre amor —sempre imperfecte—
és només correspondencia a ’amor
de Déu que ens precedeix, ens
acompanya i ens segueix. La



contemplacio d’aquest amor €és
I’estimul més gran per recorrer
aquest pla inclinat de la identificacio
profunda amb Jesucrist.

Per créixer sempre en ’amor

Normalment, en la vida cristiana, el
pas del temps va unit al creixement
personal. Per aixo, la
correspondeéncia amb ’amor de Déu
que anhelem en ’oracio se sol
manifestar en desitjos de millora, en
un anhel ferm d’apartar de nosaltres
el que ens aparti de Crist. Per aixo,
potser amb relativa frequencia, se’ns
ha ensenyat a fer oracio d’examen, 1 a
demanar llum per detectar el que no
és propi de la nostra condici6 de fills
de Déu; hem apres a formular
proposits concrets per —sempre amb
I’ajuda de la gracia— aspirar a
agradar el Senyor i superar aspectes
de la nostra vida que ens n’aparten,
encara que sigui poc.



Sabem molt bé que aquest examen i
aquests proposits no son una manera
de voler conquerir les coses pel
nostre compte, sino que es tracta de
la manera veritablement humana
d’estimar: qui desitja agradar en tot
la persona estimada s’esforga per
assolir la millor versio de si mateix.
Sabent que Déu ens estima com som,
desitgem estimar-lo com ell es
mereix. Per aix0 busquem, amb una
tensio saludable, lluitar cada dia una
mica. No volem caure en la
temptacio —tan facil!— de justificar
les nostres debilitats i oblidar que
amb la seva mort i resurreccio Crist
ens ha obtingut la gracia suficient
per vencer els nostres pecats.[2]

Quan sant Josepmaria era un jove
sacerdot, molts bisbes li demanaven
que prediqués durant dies de recés
espiritual o exercicis espirituals.
Llavors, alguns el van acusar de
predicar «exercicis de vida i no de
mort».[3] Estaven acostumats que, en



aquelles jornades, es reflexionés
sobretot en el desti etern de cadascu i
se sorprenien que sant Josepmaria
parlés també molt ampliament sobre
com viure coherentment la vocacio
propia. Aixo posa de manifest una
caracteristica important de la missio
de I’Opus Dei: ensenyar a
materialitzar la vida espiritual i
evitar que l’oracio es converteixi en
una dimensio independent i aillada
en la vida de les persones; o, com diu
sant Josepmaria, «apartar aixi de la
temptacio, tan frequent llavors i ara,
de portar com una doble vida: d’'una
banda, la vida interior, la vida de
relacido amb Déu; i de I’altra, diferent
i separada, la vida familiar,
professional i social, plena de petites
realitats terrenals».[4]

Encara que en les nostres estones
d’oracio no sempre experimentem
sensiblement ’'amor de Déu —
algunes vegades si que ho farem—,
en realitat sempre és alla present i



operant. Si a aquest amor li sumem
la lluita en el que el Senyor ens vagi
indicant, la nostra vida —els nostres
pensaments, els nostres desitjos, les
nostres intencions, les nostres obres
— es transformara progressivament.
Arribarem a ser per als altres Crist
que passa, ipse Christus.

Estimar-lo en el proisme

En una ocasid, un escriva va
preguntar a Jesus: «Mestre, quin és el
manament més gran de la Llei?».
Recordem molt bé la seva resposta:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota I’anima i amb tot
el pensament. Aquest manament és
el més gran i el primer. El segon és
com aquest: estimaras el teu proisme
com a tu mateix. D’aquests dos
manaments depenen tota la Llei i els
Profetes» (Mt 22, 36-38). D’aquesta
manera, amb poques paraules, Jesus
va explicar per sempre la unié de
I’amor a Déu amb ’amor al proisme.



I es tracta d’'un ensenyament en el
qual el Senyor va voler continuar
insistint fins als ultims instants abans
de pujar definitivament al cel. Fins i
tot quan, ja ressuscitat, es troba amb
Pere a la vora del mar de Galilea,
Jesus respon a les promeses d’amor
de qui va ser el primer Papa amb un
invariable: «Pastura les meves
ovelles» (cf. Jn 21, 15-17).

El motiu ultim de la unié d’ambdads
manaments i, per tant, de la
necessitat d’aprendre a estimar Crist
en els altres el trobem explicat pel
mateix Jesus, amb gran forca, en la
descripcio que fa del judici final. Alla
posa de manifest que la rao es troba
en la unid profunda que ell ha
establert amb cada home: «Perquée
tenia fam, i em donareu menjar;
tenia set, i em donareu beure; era
foraster, i em vau acollir» (Mt 25, 35).
En efecte, com ensenya el Concili
Vatica II, «Ell, el Fill de Déu, amb tota
la seva encarnacio es va unir



d’alguna manera amb tot home».[5]
Es impossible estimar-lo sense
estimar també el proisme, sense
aprendre a estimar-lo també en el
proisme.

L’oracid, quan és autentica, ens porta
a preocupar-nos dels altres; dels que
tenim més a prop i dels que més
pateixen. Ens porta a saber conviure
amb tothom i a donar cabuda al
nostre cor també als que no pensen
com nosaltres, procurant sempre el
seu bé, amb detalls frequients de
servei. En ella trobem forces per
perdonar i llums per estimar cada
vegada millor i de manera més
concreta tothom, sortint dels nostres
egoismes i comoditats, sense temor
de complicar-nos santament la vida.
Com ens recorda el papa Francesc,
«la millor manera de discernir si el
nostre cami de pregaria és autentic
sera mirar la mesura en que es
transforma la nostra vida a la llum
de la misericordia».[6] Adquirir un



cor compassiu i misericordids, com el
de Jesus —imatge perfecta del cor del
Pare—, és el fruit ultim de la nostra
vida d’oracid, un senyal cert de la
nostra identificacié amb Crist.

[1] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 75.

[2] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, nam. 102-103.

[3] Cf. Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 2, p.
675-680.

[4] Sant Josepmaria, Converses, num.
114.

[5] Concili Vatica II, Constitucio
pastoral Gaudium et spes, num. 22.

[6] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate, num. 105.



Nicolds Alvarez de las Asturias / Photo by Kelly
Sikkema on Unsplash

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/
(03/02/2026)


https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/

	Conèixer-lo i conèixer-te (XI): ​Sou una carta de Crist

