
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (V): Com
ens parla Déu

El llenguatge de l’oració és
misteriós: no el podem
controlar, però, a poc a poc,
experimentem que canvia el
nostre cor.

22/05/2020

Territori de Perea, a l’est del Jordà, a
l’actual Jordània. Al cim d’un turó
elevat mil cent metres sobre el mar
Mort s’alça, imponent, la fortalesa de
Maqueronte. Allà, Herodes Antipes



ha empresonat Joan Baptista (cf. Mc
6, 17).[1] La masmorra, freda i
humida, està excavada a la roca. Tot
és fosc. Regna el silenci. Un
pensament turmenta Joan: el temps
passa i Jesús no es manifesta amb la
claredat que ell esperava. Ha tingut
notícia de les seves obres (cf. Mt 11,
2), però no sembla parlar de si
mateix com el Messies. I quan li
pregunten directament, calla. És
possible que Joan s’hagi equivocat?
Però ell ho va veure clarament! Va
veure l’Esperit baixar del cel com un
colom i posar-se sobre seu! (cf. Jn 1,
32). De manera que, intranquil, envia
uns deixebles perquè preguntin al
Mestre: «Ets tu el qui ha de venir, o
n’hem d’esperar un altre?» (Mt 11, 3).

Jesús respon de manera inesperada.
En lloc de donar una resposta
directa, dirigeix l’atenció cap a les
seves obres: «Els cecs hi veuen, els
coixos caminen, els leprosos queden
purs, els sords hi senten, els morts



ressusciten, els pobres reben l’anunci
de la bona nova». Una resposta una
mica incerta, però prou clara per a
qui conegui els signes que les
antigues profecies de la Sagrada
Escriptura havien anunciat com a
propis del Messies i del seu Regne:
«Que visquin els teus morts, Senyor,
que ressuscitin les seves
despulles!» (Is 26, 19); o «llavors es
desclouran els ulls dels cecs, i les
orelles dels sords s’obriran» (Is 35, 5).
Per això el Senyor, animant Joan a
confiar, conclou: «I feliç aquell qui
no em rebutjarà» (Mt 11, 6).

En aquesta escena podem reconèixer
la situació de l’home que, de manera
similar a Joan, creu que no escolta
Déu en l’oració. És llavors quan Jesús
convida a canviar de perspectiva:
abandonar la cerca de certeses
humanes i entrar en aquest joc
misteriós en què el Senyor parla a
través de les seves obres i de la
Sagrada Escriptura. En aquelles



paraules finals —«feliç aquell qui no
em rebutjarà»— descobrim una crida
a perseverar amb fe en l’oració, tot i
que de vegades Déu no ens respongui
com esperem.

Gestos que poden trencar el silenci

Sovint, qui comença a pregar s’ha
d’enfrontar al silenci aparent de Déu:
“Jo li parlo, li explico les meves coses,
li pregunto què he de fer, però ell no
em respon, no em diu res”. Es tracta
de l’antiga queixa de Job: «Jo
t’imploro, Déu meu, i no em respons!
Estic davant teu, tu veus el que em
passa» ( Jb 30, 20). És fàcil llavors que
aparegui el desconcert: “Sempre he
sentit dir que l’oració és diàleg, però
a mi Déu no em diu res. Per què? Si,
com diuen, a la resta de persones
Déu els parla... per què a mi no? Què
estic fent malament?”. Són els dubtes
de l’home que prega que, en alguns
moments, es poden convertir en una
temptació contra l’esperança: “Si Déu



no em respon, per què haig de
resar?”. O, fins i tot si aquest silenci
s’interpreta com una absència, en
una temptació contra la fe: “Si Déu
no em parla, llavors no hi és”.

Què es pot dir davant d’això? En
primer lloc, que negar l’existència de
Déu a causa del seu silenci aparent
no és una cosa lògica. Déu pot triar
callar, pels motius que siguin, i això
no afegeix res a la seva existència o
no existència, ni al seu amor per
nosaltres. La fe en Déu —i en la seva
bondat— està per damunt de tot. En
qualsevol cas, pot ser una ocasió per
implorar amb el salmista, plens de fe
i confiança: «Déu meu, no et quedis
en silenci, sense dir res,
impassible.» (Sl 83, 2).

Tampoc no hem de dubtar de la
nostra capacitat d’escoltar Déu. Hi ha
ressorts a l’interior de l’home que,
amb l’ajuda de la gràcia, li permeten
escoltar el llenguatge de Déu, per



més que aquesta capacitat estigui
enfosquida pel pecat original i pels
pecats d’un mateix. El primer capítol
del Catecisme de l’Església Catòlica
comença precisament amb aquesta
afirmació: “L’home és capaç de Déu”.
Sant Joan Pau II ho explicava així:
“L’home, com diu la tradició del
pensament cristià, és capax Dei:
capaç de conèixer Déu i d’acollir el
do de si mateix que ell li fa. En efecte,
creat a imatge i semblança de Déu,
està capacitat per viure una relació
personal amb ell”;[2] una relació
personal que pren la forma d’un
diàleg format per paraules i gestos.
[3] I, de vegades, només per gestos,
com passa també en l’amor humà.

Així, per exemple, de la mateixa
manera que entre dues persones un
encreuament de mirades pot
constituir un diàleg silenciós —hi ha
mirades que parlen—, la conversa
confiada de l’home amb Déu pot
prendre també aquesta forma: la



d’«un mirar Déu i sentir-se mirat per
Ell. Com aquella mirada de Jesús a
Joan, que va decidir per sempre el
rumb de la vida del deixeble».[4] Diu
el Catecisme que «la contemplació és
mirada de fe»[5] i, moltes vegades,
una mirada pot ser més valuosa i
estar més carregada de contingut,
d’amor i de llum per a les nostres
vides, que una llarga successió de
paraules. Sant Josepmaria,
precisament parlant de l’alegria que
genera una vida contemplativa,
afirmava que «l’ànima es posa a
cantar un altre cop amb un càntic
nou, perquè se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora».[6] Sentir aquesta mirada, i
no només saber-se mirats, és un do
que podem implorar amb humilitat,
com «captaires de Déu».[7]

Mai no va parlar així cap home

Santa Teresa de Calcuta deia que «en
l’oració vocal parlem a Déu; en la



mental, ell ens parla a nosaltres; es
vessa sobre nostre».[8] Es tracta
d’una manera d’explicar el que és
inefable: Déu ens parla vessant-se
sobre nostre. I és que, en realitat,
l’oració té molt de misteri. Aquesta 
trobada misteriosa entre Déu i la
persona que prega té lloc de moltes
maneres, però algunes no són
evidents a primera vista, totalment
comprensibles, o fàcilment
constatables. El mateix Catecisme de
l’Església ens ho adverteix: «Ens hem
d’encarar a mentalitats d’“aquest
món”; ens envaeixen si no vigilem
bé. Per exemple: només seria veritat
el que és verificat per la raó i la
ciència (ara bé, pregar és un misteri
que sobrepassa la nostra consciència
i el nostre inconscient).»[9] Com Joan
Baptista, moltes vegades anhelem
una evidència que no sempre és
possible en el terreny del que és
sobrenatural.



La manera en què Déu parla a
l’ànima ens excedeix, no ho podem
comprendre del tot: «No puc abastar
un saber tan admirable; és tan elevat
que no el puc entendre» (Sl 139, 6).
En efecte, el nostre alfabet no és
l’alfabet de Déu, el nostre idioma no
és el seu idioma, les nostres paraules
no són les seves paraules. Quan Déu
parla no necessita fer vibrar cordes
vocals, i on se l’escolta no és a l’oïda,
sinó al punt més recòndit i misteriós
del nostre ésser, que de vegades
anomenem cor i d’altres,
consciència.[10] Déu parla amb la
realitat que ell és i a la realitat que
nosaltres som, de la mateixa manera
que una estrella no es relaciona amb
cap altra estrella amb paraules, sinó
amb la força de la gravetat. Déu no
necessita parlar-nos amb paraules —
tot i que també ho pot fer—; en té
prou amb les seves obres i amb
l’acció secreta de l’Esperit Sant en les
nostres ànimes, movent el nostre cor,
inclinant la nostra sensibilitat o



il·luminant la nostra ment per
atreure’ns dolçament cap a ell. Pot
ser que, en un primer moment, no en
siguem ni tan sols conscients, però el
pas del temps ens ajudarà a distingir
aquests efectes seus en nosaltres:
potser ens haurem fet més pacients,
o més comprensius, o treballarem
millor, o valorarem més l’amistat...
en definitiva, estimarem Déu cada
vegada més.

Per això, en parlar de l’oració, el 
Catecisme de l’Església assenyala que
«la transformació del cor que prega
és la primera resposta a la nostra
petició».[11] Una transformació
generalment lenta i gradual, de
vegades imperceptible, però
totalment certa, que hem d’aprendre
a reconèixer i agrair. Així ho feia
sant Josepmaria el 7 d’agost del 1931:
«Avui aquesta diòcesi celebra la festa
de la Transfiguració de Nostre
Senyor Jesucrist. —En encomanar les
meves intencions en la Santa Missa,



em vaig adonar del canvi interior
que Déu ha fet en mi durant aquests
anys de residència a l’exCort... I això,
malgrat jo mateix: sense la meva
cooperació, puc dir. Crec que vaig
renovar el propòsit de dirigir tota la
meva vida al compliment de la
Voluntat divina».[12] Aquest canvi
interior, reconegut en l’oració, és una
manera en què parla Déu... i quina
manera! Llavors s’entén allò que els
agutzils del Temple van dir de Jesús:
«Mai no va parlar així cap home» (Jn
7, 46). Déu parla com ningú més ho
pot fer: canviant el cor.

La paraula de Déu és eficaç (cf. Hb 4,
12), ens canvia, la seva acció en
l’ànima ens supera. Així ho diu el
mateix Jahvè per boca d’Isaïes:
«Estan tan lluny els meus camins
dels vostres, les vostres intencions de
les meves, com el cel és lluny de la
terra. Tal com la pluja i la neu cauen
del cel i no hi tornen, sinó que
amaren la terra i la fecunden, i la fan



germinar fins que dona llavor als
sembradors i pa per a aliment, així
serà la paraula que surt dels meus
llavis: no tornarà a mi infecunda.
Realitzarà el que jo volia» (Is 55,
9-11). Aquesta eficàcia misteriosa
també ens convida a la humilitat, que
“és la disposició per rebre
gratuïtament el do de la pregària”,
[13] perquè ens ajuda a confiar i
obrir-nos a l’acció de Déu.

La tremenda llibertat de Déu

Déu parla quan vol. No podem posar
raïls a l’Esperit Sant. No és a les
nostres mans dirigir la seva acció en
les nostres ànimes. En una ocasió,
sant Josepmaria assenyalava que
Jesucrist, present a Sagrari, «és un
Senyor que parla quan vol, quan un
menys ho espera, i diu coses
concretes. Després calla, perquè vol
la resposta de la nostra fe i de la
nostra lleialtat».[14] En efecte, s’entra
en pregària no per la porta del



sentiment —veure, escoltar, sentir—,
sinó «per la porta estreta de la fe»,
[15] manifestada en la cura i la
perseverança que posem en les
nostres estones d’oració; tot i que de
vegades no ho vegem
immediatament, aquestes sempre
tenen fruit.

Així li va passar també moltes
vegades al fundador de l’Opus Dei;
per exemple, el 16 d’octubre del
1931, segons ens ho relata ell mateix:
«Vaig voler fer oració, després de la
Missa, en la quietud de la meva
església. No ho vaig aconseguir. A
Atocha, vaig comprar un diari (l’ABC)
i vaig agafar el tramvia. A aquestes
hores, en escriure això, només he
pogut llegir un paràgraf del diari.
Vaig sentir afluir l’oració d’afectes,
copiosa i ardent. Així vaig estar al
tramvia i fins a casa meva».[16] Sant
Josepmaria intenta, aparentment
sense èxit, fer l’oració en un lloc
recollit. Tanmateix, pocs minuts



després, en la bullícia d’un tramvia
ple de gent, en començar a llegir les
notícies del dia, és atret per la gràcia
de Déu i té «l’oració més pujada» que
havia tingut mai, segons les seves
paraules.

Molts altres sants han estat
testimonis d’aquesta llibertat de Déu
per parlar a l’ànima quan vol. Santa
Teresa de Jesús, per exemple, ho
explicava amb la imatge de la llenya i
el foc. Moltes vegades li havia passat
que, malgrat posar-hi tot el seu
esforç —la llenya—, finalment
l’oració —el foc— no brollava.
Escriu: “Em reia de mi i m’agradava
veure la baixesa d’una ànima quan
Déu no hi està sempre obrant. (...) Tot
i que hi posa llenya i fa tot el que pot
per part seva, no fa cremar el foc del
seu amor. (...) Llavors una ànima,
encara que es trenqui el cap en bufar
i concertar els troncs, sembla que tot
ho ofega més. Crec que el millor és
que es rendeixi del tot, perquè no pot



res per si sola”,[17] ja que Déu parla
quan vol.

Però, alhora, Déu ens ha parlat
moltes vegades; és més, no deixa mai
de parlar-nos. En certa manera,
aprendre a pregar és aprendre a
reconèixer la veu de Déu en les seves
obres, com el mateix Jesús va fer
veure a sant Joan Baptista. L’Esperit
Sant no deixa d’actuar al nostre
interior, per això sant Pau podia
recordar als Corintis que «ningú no
pot dir: “Jesús és el Senyor”, si no el
mou l’Esperit Sant»(1 Co 12, 3). Això
ens omple de pau. Qui perd això de
vista, pot caure fàcilment en la
desesperança: «Els qui busquen Déu
per la pregària es desanimen aviat
perquè ignoren que la pregària
també ve de l’Esperit Sant i no pas
d’ells sols».[18] Per no desanimar-nos
mai en l’oració, cal tenir una gran
confiança en l’Esperit Sant i en el seu
actuar multiforme i misteriós en les
nostres ànimes: «Amb el Regne de



Déu passa com quan un home
sembra la llavor a la terra: tant si
dorm com si està despert, de nit i de
dia, la llavor germina i creix, sense
que ell sàpiga com» (Mc 4, 26).

José Brage

[1] Cf. Flavio Josefo, Antigüedades
judías, 18, 5, 2.

[2] Sant Joan Pau II, Audiència
General, 26.VIII.1998.

[3] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2567.

[4] Sant Josepmaria, apunts agafats
en una meditació el 9.I.1959; a: 
Mientras nos hablaba en el camino, p.
98.

[5] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2715.



[6] Sant Josepmaria, homilia “Hacia
la santidad”, Amics de Déu, núm. 307.

[7] Cf. Sant Agustí, Sermón 56, 6, 9.

[8] Santa Teresa de Calcuta, El amor
más grande, Urano, Barcelona 2012,
p. 23.

[9] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2727.

[10] «La consciència és el nucli
secretíssim i el sagrari de l’home, on
es troba tot sol amb Déu, la veu del
qual ressona en la seva intimitat
(Gaudium et spes núm. 16)» 
Catecisme de l’Església Catòlica, núm.
1776.

[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2739.

[12] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
núm. 217, a: Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei,
Rialp, Madrid, 1997, tom I, p. 380-381.



[13] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2559.

[14] Sant Josepmaria, apunts agafats
en una reunió familiar el 18.VI.1972.

[15] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2656.

[16] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
núm. 334. a: Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
I, p. 389.

[17] Santa Teresa de Jesús, Llibre de
la Vida, Monte Carmelo, Burgos,
1977, cap. XXVII.

[18] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2726.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-v-com-ens-parla-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-v-com-ens-parla-deu/


coneixer-te-v-com-ens-parla-deu/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-v-com-ens-parla-deu/

	Conèixer-lo i conèixer-te (V): Com ens parla Déu

